
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: (5): Mai-Sendung

Artikel: Die doppelte Auferstehung

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emmaus.

Herr, bleibe bei uns! Es will Abend werden!
Gott! welcher Abend, welches blut'ge Lohen!
Bift du nicht längft der fpäten Glut entflohen?
Ift noch Dein Schreiten unter uns auf Erden?

Verhüllt in Deine fchweigfamen Gebärden,
In das Geheimnis Deiner eignen hohen
Entrückten Züge unter tobend rohen
Ins Tierifche geftürzten Menfchenherden.

Gefenkt find Deine göttlich fanften Lider;
Du wehrft uns, Dich zu kennen, Dich zu nennen,
Dein Leuchten felbft flößt uns ins Dunkel nieder.

Doch unfre Herzen, Herr, fie brennen, brennen:
Brich uns das Brot, noch einmal brich es wieder,
Daß wir zufammenflürzend Dich erkennen!

Margarethe Susman.

Die doppelte Auferstehung
Die Hand des Herrn kam über mich, und der Herr führte mich

im Geifte hinaus und ließ mich nieder inmitten der Ebene, und diefe
war voller Gebeine. Er führte mich an ihnen vorüber ringsherum,
und fiehe, es lagen ihrer fehr viele über die Ebene hin, und fie waren
ganz dürr. Da fprach er zu mir: Menfchenfohn, können wohl diefe
Gebeine wieder lebendig werden? Ich aber antwortete: O Herr, mein
Gott, du weißt es. Nun fprach er zu mir: Weisfage über diefe
Gebeine und fprich zu ihnen: Ihr dürren Gebeine, höret das Wort des

Herrn! So fpricht Gott der Herr zu diefen Gebeinen: Siehe, ich
bringe Lebensodem, in euch, damit ihr wieder tebendig werdet. Ich
fchaffe Sehnen an euch und laffe Fleifch an euch wachfen, ich überziehe

euch mit Haut und lege Odem in euch, daß ihr wieder lebendig
werdet, und ihr werdet erkennen, daß ich der Herr bin. Da weisfagte
ich, wie mir befohlen war; und als ich weisfagte, fiehe, da entftand
ein Raufchen, und die Gebeine rückten eines ans andere. Und als ich
hinfchaute, fiehe, da bekamen fie Sehnen, und es wuchs Ffeifch an
ihnen, und fie wurden mit Haut überzogen; Odem aber war noch
nicht in ihnen. Da fprach er zu mir: Menfchenfohn, weisfage über den
Geift, weisfage und fprich zum Geifte: So fpricht Gott der Herr:
Geift komme von den vier Winden und hauche diefe Erfchlagenen an,
daß fie wieder lebendig werden. Und ich weisfagte, wie er mir
befohlen hatte. Da kam Odem in fie, und fie wurden lebendig und
Hellten fich auf die Füße, ein überaus großes Heer. Dann fprach er
zu mir: Menfchenfohn, diefe Gebeine find das ganze Haus Ifrael.
Siehe, fie fprechen: .Verdorrt find unfere Gebeine und dahin ill unfere
Hoffnung! Wir find verloren!' Darum weisfage und fprich zu ihnen:
So fpricht Gott der Herr: ,Siehe, nun öffne ich eure Gräber und laffe
euch aus euren Gräbern fteigen und bringe euch heim ins Land Ifraels.

209



Da werdet ihr erkennen, daß ich der Herr bin, wenn ich eure Gräber
auftue und euch, mein Volk, aus euren Gräbern fteigen laffe. Ich
werde meinen Odem in euch legen, daß ihr wieder lebendig werdet,
und ich werde euch wieder in euer Land verfetzen, damit ihr erkennet,

daß ich der Herr bin. Ich habe es geredet, und ich werde es tun,
fpricht der Herr.' Ezechiel 37, 1—14.

Vielleicht die großartigfte, jedenfalls in gewiffer Beziehung die
aktuellfte Pfingftgefchidite fteht im Alten Teftament: das Geficht Eze-
chiels von der Auferftehung Ifraels.

Machen wir uns die Lage ganz klar.
Es ill in Babylonien. Dort weilt Ezechiel, der Prophet, mit dem

Reft des Volkes, mit diefem dorthin verfchleppt — durch eine jener
„Umfiedlungen", die immer zu den Defpotien und ihren Kriegen
gehört und Gewahzuftände charakterifiert haben. Er hat am Anfang
noch auf eine rafche Wendung im Schickfal Ifraels hoffen dürfen, aber
damit ift es nun vorbei. Alles ift zu Ende. Jerufalem famt dem Tempel
liegt in Schutt und Afche. Ein Teil des Volkes, der größere, ill von
Schwert, Seuche„ und Hunger hingerafft worden; ein anderer nach
Aegypten geflohen, Jeremia gewaltfam mit fich nehmend; ein weiterer
führt, im Heiligen Land zurückgeblieben, ein dürftiges und von der
Fremdherrfchaft abhängiges Dafein. Ein Reft bloß ill nach Babylon
gelangt, und auch diefer ill nicht jener heilige Reft, von dem die
früheren Propheten geredet haben, fondern ein zum Teil fehr zweifelhafter,

der dem Propheten fchweren Kummer bereitet, auch feinen
Zorn erregt. Das alfo ift aus Ifrael geworden, dem Volke der größten
Verheißung, für diefe erzogen durch Mofes und die Propheten, durch
eine unendlich bedeutfame Gefchichte, gelebt unter feinem Gotte, und
wenn auch in viel Schuld und Abfall, fo doch mit ihm. Gründlicher ift
nie eine Kataftrophe gewefen, gründlicher nie eine Enttäufchung,
gründlicher nie ein Ende. So war die Lage in den Augen aller
Nüchternen, aller Anpaffer (auch der theologifchen) an die „Realitäten".

Der Prophet freilich kann fich in diefes Ende nicht finden. Kein
Prophet kann das. Ezechiel hat zwar, wie die andern Propheten — alle
echten Propheten zu allen Zeiten! — ein Ende vorausgefagt, das Ende
in der Kataftrophe, aber ein Ende verbunden mit Verheißung — wieder
wie alle echten Propheten. Denn kein echter Prophet meint das je
anders. Kein echter Prophet vertritt den Peffimismus oder gar Nihilismus;

die find immer ein Zeichen des Unglaubens oder wenigftens
Schwachglaubens, Halbglaubens, bloß konventionellen oder
„biblifchen", das heißt fchriftgelehrten, profeffionellen Glaubens; der lebendige

Gott ift nie ein Ende, er ill nie bloß Kataftrophe, er ift immer auch
Verheißung, er ift immer — ja immer! — ein neuer Anfang.

Aber der Augenfchein ift gegen die Hoffnung des Propheten. Man
hält ihm von feiten der „Realiften", auch der theologifchen, all die

210



Enttäufchung entgegen, die man erlebt hat. Man verhöhnt feine
Auslegung der Kataftrophe als Gericht: „Die Väter haben Herlinge [das
heißt faure Trauben] gegeffen und den Enkeln find die Zähne ftumpf
geworden." Aber auch die Ernften und Gutgefinnten, die dem
Propheten gerne glauben möchten, fprechen troftlos: „Verdorrt find unfere
Gebeine und dahin ift unfere Hoffnung. Wir find verloren!" Schwer
ill der Kampf des Propheten für die Hoffnung, faft noch fchwerer als
vorher und zum Teil noch jetzt der Kampf gegen die Sattheit,
Selbflgerechtigkeit und Ueberhebung feines Volkes. Er geht durch dunkle
Stunden.

Da hilft ihm Gott durch ein Geflicht, wie er fie gerade in ihren
fchwerften Stunden feinen Propheten und Dienern fchenkt. Er führt
ihn „im Geifte" in jene Ebene hinaus, die Babylon unendlich und
einfam umgibt. Sie liegt voller verdorrter Totengebeine wie ein riefiges
Schlachtfeld. Aber nicht Leichname find es, die immer noch einen letzten
Schein von Leben haben, fondern nur noch verdorrte Gebeine, das

Symbol des völligen Tot- und Hinfeins, vor dem kein Menfch mehr
an Wiederbelebung denken kann. „Und fie waren ganz dürr." Das ift
nun Ifrael! Gott aber fpricht zu dem Propheten: „Menfchenfohn [das
heißt „Menfch"], können wohl diefe Gebeine wieder lebendig werden?"
Der Prophet glaubt es nicht. Aber zurückhaltend, wenigftens theolo-
gifch wiffend, daß Gott möglich ift, was den Menfchen unmöglich
fcheint, daß es für den lebendigen Gott keine menfchliche Unmöglichkeit

gibt, antwortet er: „O Herr, mein Gott, du weißt es." Gott aber
antwortet: „Weisfage über diefe Gebeine und fprich zu ihnen: ,Ihr
dürren Gebeine, höret das Wort des Herrn: So fpricht Gott der Herr,
zu diefen Gebeinen: ,Siehe, ich bringe meinen Odem in euch, daß ihr
wieder lebendig werdet!' Der Prophet gehorcht, und fiehe, es entfteht
ein gewaltiges Raufchen; die Totengebeine regen fich, fügen fich zu
Geftalten zufammen, überziehen fich mit Fleifch und Haut. Eine
Auferftehung ift gefchehen.

Nur Odem ift noch nicht in ihnen. Es muß — und das ift das Be-
deutfamfle — noch eine zweite Auferftehung geben: es muß Geift in
diefe „Erfchlagenen" kommen. Darum fpricht Gott zum Propheten:
„Menfchenfohn! Weisfage über den Geift, weisfage und fprich zum
Geifte! So fpricht Gott der Herr: Geift, komme von den vier Winden

und hauche diefe Erfchlagenen an, daß fie wieder lebendig werden."
Der Prophet weisfagt, wie ihm befohlen ift, „und es kam Odem in fie,
und fie wurden lebendig und Hellten fich auf die Füße — ein überaus
großes Heer."

Das Geficht des Propheten erfüllt fidi. Ifrael erlebt durch die Tat
Gottes feine Auferftehung. Der Lebendige, der Herr der Gefchichte,
ruft es aus dem Grabe hervor. Die Mauern Babels fallen, und Ifrael
wird frei. Es fammelt fich aus feiner Zerftreuung unter die Völker. Es
kommt auch Geift über es — der Zweite Jefaja ill in gewiffer Hinficht

211



der größte aller Propheten Ifraels, gerade als Verkünder feiner
Beftimmung und feiner Zukunft. Ifrael kehrt ins Heilige Land zurück.
Jerufalem erfleht wieder und mit ihm der Tempel. Ifrael wird zuletzt
zu einem Volke größer als vorher. Und ift die ftärkfte Kraft der
Gefchichte geworden.

Ich meine, daß diefes Geficht — das freilich in befonderer Weife
neu von Ifrael, nun in der Geftalt des Judentums, gelten mag — uns
heute wunderbar den Weg der Hoffnung erhelle — unferer Hoffnung,
der Hoffnung aller derer, die, nach der Verheißung, auf das Große
Gottes harren, auf den Neuen Himmel und die Neue Erde, in welchen
Gerechtigkeit wohnt.

Auch wir haben die furchtbare Kataftrophe erlebt. Nicht etwa
nur in der äußeren Geftalt des Weltkrieges und feiner Weltver-
wüftung, fondern auch in Geftalt einer geiftigen Kataftrophe, jener
Kataftrophe, die ich nicht ausführlich darzuftellen brauche. Auch
wir haben, wenn auch nicht in dem naiven Sinne, wie ihn befonders
unfere Gegner, namentlich die theologifchen, annehmen, fondern mehr
fo wie die Propheten, ich meine: nicht in ihrer Größe, aber in ihrem
Sinne, die Kataftrophe erlebt. Zufammengebrochen ift die Hoffnung
auf Frieden mit ihrem einft als herrliche Verheißung über der Welt auf-
geftiegenen Völkerbund. Zufammengebrochen ift der Sozialismus mit
feiner Botfchaft von der neuen Würde, Freiheit und Gemeinfchaft der
Menfchen. Zufammengebrochen ift die Hoffnung auf eine neue geiftige
Kultur. Zufammengebrochen ift jene höchfte Hoffnung, die auf eine
Erneuerung der Sache Chrifti, auf ein neues Kommen Chrifti in dem
neu über der Welt aufgeleuchteten Glauben an fein Reich, mit der
neuen Gemeinde und der neuen Nachfolge. Zufammengebrochen ift
eine ganze Welt Gottes und des Menfchen. Sie lagen da, alle diefe
Hoffnungen und Entwürfe, als tote Gebeine, als „Erfchlagene" auf
dem weiten Kampfesfeld der Gefchichte. Kein „Realift", namentlich
kein theologifcher, durfte anders denken, als daß es damit aus fei,
endgültig und hoffnungslos aus. Es war auch von diefen Gebeinen zu
fagen: „Und fie waren ganz dürr."

Jetzt aber — o Wunder! — erleben wir eine Auferftehung. Sie ift
erft am Anfang, aber fie ift deutlich. Eine gewaltige Wendung ill
zunächft in der äußeren Lage der Welt gefchehen, eine in den politifchen
und fozialen Verhältniffen. Das Babylon des Mammons und der
Gewalt, des Nationalismus, Imperialismus, Militarismus, deffen Mauern
uneinnehmbar fchienen, ift geftürzt oder doch fichtbar dem Sturze
geweiht. Die Lage hat fidi fo gewandelt, daß alle jene Hoffnungen und
Bewegungen, mit denen es aus zu fein fchien, wieder Lebensmöglichkeit
bekommen haben. Diefe Totengebeine regen fich. Ein Raufchen hat fich

212



erhoben, das Raufchen eines Schöpfungsfturmes. Die Friedensfache,
die Bewegung auf eine Ueberwindung des Krieges hin, erhebt fich mit
einer Gewalt, einer Tiefe, einer Weite des Horizontes, wie fie das vorher

nicht befaß. Der Sozialismus, der Drang und Ruf nach der Gerechtigkeit,

erfteht in neuer Macht und Notwendigkeit, mit viel umfaffen-
derer Art und Verheißung als vorher. Das Geiftesleben erwacht aus
viel Tod zu einem neuen Denken und Schauen. Bis in die Totenkammern

der Wiffenfchaft hinein, in die Welt des naturaliftifchen und
mechaniftifchen Denkens, dringt der Auferftehungsruf. Leben, Freiheit,
Seele, Gott werden wieder Wirklichkeit, Grundwirklichkeiten der
Geifteswelt und Geifteskultur.1) Und auch das Letzte und Höchfte fehlt
nicht: die Revolution der Sache Chrifti regt fich in vielen bedeutfamen
Zeichen und in gewaltigen Ausblicken — denken wir bloß an das, was
im Often fich als Verheißung über den Horizont erhebt! Es ift eine
erfte Auferftehung — ein Wunder neuer Schöpfung nach dem langen
Dunkel der Kataftrophe und Enttäufchung, eine ungeheure Widerlegung

allen Kleinglaubens.

Aber noch fehlt etwas.
Und damit gelangen wir zu dem, was dem Schreibenden an dem

Geficht des Ezechiel fchon lange das Bedeutfamfte ift: das ift das, was
ich die doppelte Auferftehung nenne. Sie hat einen befonders

tiefen und doch einfachen Sinn.
Die erfte Auferftehung ifl die des Fleifches oder auch der Materie,

das heißt: die Auferftehung auf Grund der neuen Verhältniffe, der
politifchen, fozialen, kulturellen. Das Volk Ifrael durfte fich wieder
fammeln, durfte wieder heimkehren, bekam eine offene Türe zu Leben
und Zukunft, weil Babylon, die alte Hemmung des Reiches Gottes,
ftürzte. Aber es ift dem Propheten klar, und fein Geficht beftätigt
ihm, was feine Gedanken erkannt haben: daß Ifrael dennoch nicht
wirklich lebendig wird, daß feine Verheißung dennoch fich nicht
erfüllen wird, wenn nicht Geift über es kommt — neuer Geift von Gott
her. Die bloße äußere Auferftehung und Auferftehungsmöglichkeit
genügt nicht. Sie kann nur zu einem Scheinleben führen. Aber der Prophet

traut Gott zu, und Gott verfpricht ihm durch das Geficht, daß er
auch den Geift fenden werde. Und er hat ihn gefendet. Nach Ezechiel
ift, wie wir fchon gefehen haben, der gewaltige Unbekannte gekommen,
den wir den Zweiten Jefaja nennen, und auch Kleinere haben dann
mitgeholfen, das neu vom Himmel gefallene Feuer Gottes zu erhalten
und zu fchüren.

Und das ift nun genau auch unfere Lage. Wir muffen auf die

x) Ich weife auf den Beitrag von Dr. Lejeune hin.

213



zweite Auferftehung warten, die des Geiftes. Sonft wird trotz aller
neuen Gunft der Lage die in der erften liegende Verheißung doch
zunichte werden. Die neue Friedensbewegung mit dem neuen Völkerbund
kann nur echte und dauernde Erfüllung werden, wenn nicht bloß der
rechnende Verftand und die furchtbare Erfahrung des Krieges die neue
Ordnung der Völkerwelt gebieten. Der Verftand ftreckt nur zu leicht
vor der Leidenfchaft die Waffen, und die fchwerfte und eindringlichfte
Erfahrung kann auch nur zu leicht vergeffen werden — das haben wir
ja auch erfahren. Es muß, damit wirklicher Friede werde, der Geift
wehen, ein neuer Geift, der Geift Gottes, der den Frieden will um des

Friedens willen, der den Abfcheu vor dem Krieg in fich felber trägt.
Der neue Sozialismus wird nur dann dauernd fiegen und dauernd
herrfchen, wenn er nicht bloß eine zweckmäßige und nützliche Neuordnung
der Verhältniffe erftrebt, wie fie befonders dem Verlangen einer
beftimmten, wenn auch der zahlreichften, Schicht der Bevölkerung
entfpricht und ihr die Herrfchaft in einer kommenden Gefellfchaft
verheißt, fondern er muß wieder und ftärker als je zum gewaltigen Drang
nach einer neuen Gerechtigkeit, Freiheit und Menfchlichkeit werden.
Es muß wieder Geift wehen, Schöpfergeift, der in fich felbft diefes neue
Menfchentum trägt, der in fich felbft Abfcheu ift gegen die Herrfchaft
des Mammons und der Gewalt, der Drang ift nach wahrer Gemeinfchaft
und der fich in der Liebe und Bruderfchaft vollendet, die von Chriftus
ausftrömen. Die foziale Revolution, im weiteften Sinne des Wortes, die
nun angehoben hat und unabfehbare Perfpektiven eröffnet, wird nur
dann vollftändig durchfchlagen, wenn fie den Punkt erreicht, wo fie in
die religiöfe, beffer gefagt in die Chriftus-Revolution übergeht. Nur in
Chriftus ift der letzte Sieg über die Welt und ihre Dämonen verbürgt.
Das Gleiche gilt von der neuen Kultur, jener Kultur des Menfchen, auf
die wir hoffen. Sie kann nur durch eine völlige Umftimmung der
Gedanken und Gefühle, der Empfindung von Gott und Welt, nur durch
ein Strömen von Kräften aus den fchöpferifchen Frühlingstiefen des
Geiftes zuftandekommen. Und fchon fteht diefe letzte der Revolutionen,
von welcher nicht nur die Erfüllung, fondern auch der Sinn aller andern
abhängen, vor der Türe. Wir fehen fie in den kleineren Zeichen und
den großen Bewegungen anbrechen, auf die wir hingedeutet haben.
Und fie wird auch über alle politifchen, fozialen und kulturellen Horizonte

hinausführen in jene neue Welt, wo auch Krankheit, Tod, Jammer

der Natur, Finfternis der Welträtfel vor dem Lichte der Auferftehung

von Chriftus her hell zu werden beginnen. Aber wir fühlen Alle
immer wieder und erfahren es in Schmerzen, daß auch diefe letzte
Revolution noch zu fchwach ift. Es muß noch eine ganz andere Kraft des
Geiftes kommen, damit fie wirklich fieghaft werde. Ganz anders noch
muß der zum Sturm, zum Pfingftfturm, gewordene Odem Gottes wehen,
ganz anders die Wahrheit und Macht Chrifti auferftehen, eine ganz
andere Wirklichkeit die Nachfolge Chrifti werden.

214



Dürfen wir darauf hoffen? Dürfen wir diefe zweite Auferftehung
erwarten?

Ich antworte:
Der die erfte Auferftehung gewirkt hat, follte er nicht auch die

zweite wirken können und wollen? Es ift ja der gleiche Gott. Er ift ja
der Creator Spiritus, der fchaffende, neu fchaffende Pfingftgeift. Er
kann das Wunder fchaffen; er waltet im Wunder. Er kann, wie das

alte tiefe, wenn auch paradoxe Wort fagt, auch aus dem Nichts fchaffen.
Er kann nicht nur die Totengebeine, fo ganz dürr fie auch feien,
beleben, fondern den „Erfchlagenen" feinen Odem einhauchen, daß fie
aufftehen und auf die eigenen Füße treten. Wir trauen Gott nur zu
wenig zu. Wir verftehen Pfingften zu wenig, glauben zu wenig an
Pfingften.

Es wird auch fo fein, daß gerade die Tiefe der Not uns zu dem
Punkte führen muß, wo die große, letzte Wendung einfetzen kann. Es

mag wohl fein, daß nur die ganze Schwere der Entwicklungen, die auch
nach dem äußeren Ende des Krieges fortdauern, ja fogar noch auf
beftimmten Linien Verftärkt einfetzen werden, die ganze Auflöfung, die

ganze Troftlofigkeit, die ganze Verwirrung, das ganze Chaos uns zu
dem ganzen Gott, dem ganzen Chriftus, der ganzen Nachfolge drängen

können; daß fie aus diefem Dunkel mit einer Gewalt hervorbrechen
werden, die unfer von ihnen fo weit abgekommenes, fo fehr verweltlichtes

Gefchlecht kaum mehr ahnen kann, um das Angeficht der Erde zu
erneuern. Schon können wir fpüren, daß diefe „Geburtswehen Chrifti"
begonnen haben. Wir dürfen es glauben: Gott ift nicht kleiner als
unfere Gedanken, als unfere Hoffnungen, die doch nur von ihm her in
unfer Herz kamen, er ift größer, unendlich und herrlich größer als fie,
als wir.

Damit ift aber auch ein Drittes gegeben: Es ift nötig, daß wir diefen

Sachverhalt einfehen. Das bedeutet: Es ift nötig, daß wir zwar alle
Linien, die auf die neue Welt hinführen, ins Auge und ins Herz faffen.
Es ift nötig, daß wir, jeder nach feinen Kräften und nach feiner befonderen

Berufung, auf diefen Linien arbeiten. Wir dürfen uns nicht in
jener verhängnisvollen falfchen Geiftigkeit, die ftets nur die andere Seite.
der Geiftlofigkeit (des „Materialismus") ift und diefe erzeugt, von der
Arbeit für unfere Hoffnungen in den gegebenen Verhältniffen und
Möglichkeiten, auch den rein „weltlichen", fern halten. Ohne diefe
erfte Auferftehung gibt es auch die zweite nicht, und wenn wir die erfte
nicht miterleben, indem wir fie mitmachen, werden wir die zweite nicht
glauben und nicht faffen können. Aber es ift auch nötig und ift das
Allernötigfte, daß wir einfehen, was noch am wahren Leben diefer
„Erfchlagenen" fehlt, daß wir aber, ftatt fkeptifch, ja höhnifch darauf bloß
hinzuweifen, um damit die Hoffnung zu bekämpfen, uns dafür einfet-

215



zen, daß auch die zweite Auferftehung, die des Geiftes, die Pfingft-Auferftehung,

komme. Und diefes Sich-Einfetzen hat eine ganz große
Verheißung. Es ift nach Gottes Ordnung auch notwendig. Denn fo fehr die
neue Schöpfung nur von Ihm kommt, fo fehr bedarf fie — das ift ja
die Paradoxie und Polarität des Reiches Gottes — der Mitarbeit der
Menfchen, zum mindeften ihres Suchens, ihres Erkennens, aber auch
ihres Kampfes. Auch ihres Leidens — ohne Leiden gibt es kein tiefftes
Erkennen, ohne Schmerzen keine Geburt. So fehr der Geift Gefchenk
ift, ebenfofehr ifl er auch Aufgabe. Die Not ift es, worin fich das
Schreien zu Gott erzeugt, das die große Verheißung fchafft. Jeder von
uns, auch der „Kleinfle", hat an diefer teil, aber befonders die wirkliche
Gemeinde des Reiches Gottes, die neue Gemeinde — die auch aus dem
Geifte geboren werden wird. Schon fpüren wir auch darin fein Wehen.

Es gibt von dem lebendigen Gott her, der in der Auferftehung
Chrifti und im Pfingftwunder fein oberftes Schöpfungswort fpricht, eine
Auferftehung für alles. Im Kleinften wie im Größten. Glaubet es: Auch
die dürrften Gebeine können durch feinen Hauch lebendig werden. Kein
Wunder ift ihm zu groß, und dem Glaubenden kann es zuteil werden.
Aber vergeffen wir nicht: Es muß zur erften Auferftehung die zweite
kommen. Unfere ganze Weltlage fteht, auf der Linie der Hoffnung,
unter der Notwendigkeit und unter dem Zeichen diefer doppelten
Auferftehung. Es liehen viele große und wichtige Aufgaben vor uns, aber
die größte und wichtigfte ift das Gebet — das rechte Gebet: Veni,
Creator Spiritus — Komm, Schöpfer-Geift!

Komm, wir glauben an dich! Komm, wir glauben nicht genug an
dich! Herr, ftärke uns den Glauben! Leonhard Ragaz.

Naturwissenschaft und Weltanschauung1)
(Nach einem Vortrag.)

Die Weltanfchauung eines jeden Menfchen unferer Zeitepoche, das
heißt die Antwort, die er in ftillen Stunden auf die heimlichen Fragen
nach dem Ziel feines Lebens, nach dem Sinn der Welt, auf die Frage
nach Gott und feinen Beziehungen zu uns zu geben verfucht, ift in mehr
.oder weniger weitgehendem Grade beeinflußt, ja abhängig von den
Erkenntniffen und Lehren der Naturwiffenfchaften. Wie ein
Bleigewicht hemmten fie vielfach in ihrem finnengebundenen Materialismus
den Höhenflug des Geiftes in Regionen des Ueberfinnlichen, Religiöfen,
Abfoluten. Ill dies nicht Grund genug und Verpflichtung des denkenden
Menfchen, nach Berechtigung und Grenzen diefes Anfpruches der
Naturwiffenfchaft zu fragen? Nicht immer kam dem Naturerkennen diefe
Rolle eines Fundamentes, Maßftabes und Korrektivs der Weltanfchau-

x) Vgl. die „Bemerkungen".

216


	Die doppelte Auferstehung

