
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: (4): April-Sendung

Artikel: Zur theologischen Lage

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nicht verfuchen, die neue Welt gleichfam in der Geftalt der alten
feilzuhalten. Wir dürfen nicht im offenen Grabe den geliebten Leib der
alten Form der Wahrheit vermiffen, fondern nach dem Auferftandenen
ausfchauen, der eine neue und erhöhte Geftalt haben muß. Wir muffen
in die neue Welt hinein Gott nachgehen, dem lebendigen Gott, und in
ihm dem lebendigen Chriftus. Wer einfach eine vergangene Geftalt
der Wahrheit, der Sache Gottes und des Menfchen, fefthalten will,
der bindet fich an ein Grab und verfällt damit dem Tode, dem
Abfterben, der hält bloß die Grabtücher fell und erkennt nicht den
Auferftandenen. Jede echte Wahrheit, jede große Sache Gottes lebt
und geftaltet fich nur von Auferftehung zu Auferftehung. So will es
der Lebendige, der die Auferftehung und das Leben ift. Wir können

und follen die neue Welt, unfere Sache und die Sache Gottes,
nicht mit Händen faffen und in einer beftimmten Form haben
und fefthalten wollen, wie Maria zuerft Jefus haben und fefthalten
will. Es muß uns genügen, zu wiffen, daß fie kommt. Es muß unferer
Seele genügen, das „Maria!" vernommen zu haben. Diefes im Herzen
dürfen wir getroft fein. Unfere Tränen über all das fchwere Gefchehen
und all das fchwere Verlieren dürfen trocknen. Oftertag darf in
unferen Herzen aufglänzen, immer wieder aufglänzen. Und freudig
dürfen wir — in diefem Sinne — es auch den Brüdern, den ängft-
lichen, erfchrockenen, kleingläubigen („Sie halten es für Märlein";
vergleiche Lukas 24, 11) verkündigen: „Ich habe den Herrn gefehen
und das und das hat er mir gefagt." Wir dürfen, was wir follen,
Ofterboten, Zeugen der Auferftehung fein, Zeugen der Wahrheit.

Leonhard Ragaz.

"Zur theologischen Lage

1.

Ich muß den Lefern wieder einmal — es ift feit dem letztenmal
fchon lange her — ein Stück Theologie zumuten. Eigentlich bloß den
theologifchen oder theologifch Intereffierten, die andern können es auf
der Seite laffen.

Der Grund ift der: Man weiß von dem Streit (oder darf man fagen:
Kampf?), der feit Jahrzehnten zwifchen den „Religiös-Sozialen" und
den „Dialektikern" (beide Namen find gleich unzutreffend) befteht und
eine Sache, die fonft eine große Verheißung gehabt hätte (vielleicht
trotzdem noch eine hat) fchwer gefchädigt hat. In diefem Streite, und
erft recht wenn es ein Kampf fein foil, ifl die erfte Bedingung für eine
fruchtbare Austragung, daß man einander kenne und dem Andern nicht
Unrecht antue, fo weit wenigftens, als man das vermeiden kann.

Der Schreibende hat fich denn auch, foweit die ewige Bedrängnis
feines befonderen Kampfes es erlaubte und keine befonderen Hem-

163.



mungen vorlagen, zur Pflicht gemacht, die wefentlichen Aeußerungen
der dialektifchen Theologie zu verfolgen. Halt gemacht aber hat er
vor den Mammutbänden der „Kirchlichen Dogmatik" von Karl Barth.
Und zwar nicht nur, weil deren gewaltiger Umfang für ein ernfthaftes
Studium mehr Zeit erforderte, als ihm zur Verfügung ftand, fondern
auch aus einer Empfindung des Proteftes dagegen, daß das Evangelium
in den Riefenbau eines folchen Syftems gebannt und damit in feinem
Wefen verändert, ja geradezu unwirkfam gemacht werde. Diefen
Proteft hält er noch heute aufrecht. Jedoch mit einem Vorbehalt:
Soweit es fich um Fachtheologie handelt — und folche hat vielleicht
vorläufig noch einen Sinn und Wert — darf man wohl auch Bände von
taufend Seiten fchreiben. Wir haben aus der Vergangenheit ja folche
Werke, denen niemand ihr relatives Recht beftreiten wird — trotzdem
fich der Proteft der Reformatoren gerade auch gegen fie richtete — und
die zum Teil eine ungeheure Bedeutung gewonnen haben. Ich denke
namentlich an die berühmte „Summa theologiae" („Summe der
Theologie") des Thomas von Aquino, die noch heute, und zwar heute erft
recht, wieder eine gewaltige Geiftesmacht darftellt. (Wer weiß, ob Karl
Barth nicht ein wenig zu ihr in Wettbewerb treten möchte?) Wir wollen

alfo unfern Proteft gegen die allzu dicken Bände zurückziehen,
unter der Bedingung, daß man fich der Grenzen und der Gefahr eines
folchen Unternehmens bewußt fei, und das fcheint gerade nach diefem
neuen Bande der „Kirchlichen Dogmatik" bei deren Verfaffer der
Fall zu fein.

Nun gehe ich aber nicht ohne Sorge an das Werk einer Befprechung
des neueften Bandes diefes großen Werkes. Abgefehen davon, daß man
feinen 875, zum Teil klein gedruckten, Seiten in einer notgedrungen
kurzen Befprechung fchon rein quantitativ nicht gerecht werden kann1),
erhebt fich vor allem die Frage: Hat man Barth auch in allem verftanden?

Denn das ift nicht immer leicht. Auch befteht die Schwierigkeit,
daß ich die vorhergehenden Bände nicht gelefen habe und bei allem
Intereffe dafür auch nicht fo rafch Zeit fände, das nachzuholen. Jedenfalls

wollte und will ich verftehen und nicht Unrecht tun. Mißver-
ftände ich doch und täte infofern Unrecht, fo jedenfalls wider Willen,
und ich wäre der Belehrung durchaus zugänglich. Fragmentarifch wird
das, was ich fagen kann, auf alle Fälle bleiben, nur braucht es deswegen
nicht falfch zu fein.

Damit das, was ich hier zu fagen gedenke, nicht allzu akademifch
erfcheine, möchte ich'es unter den fehr aktuellen Gefichtspunkt ftellen:
Wie flieht der Gegenfatz zwifchen den Religiös-Sozialen und den
Dialektikern, rein theologifch betrachtet, nach diefem letzten wichtigen
Dokument der dialektifchen Denkweife aus?

x) Es ift zum Beifpiel nicht gut möglich, die fehr intereffanten Zitate zu bringen,

die man gern bringen möchte, ohne den zur Verfügung flehenden Raum bei
weitem zu überfchreiten.

164



Fragen wir zuerft: Was ift das große und zentrale theologifche
Anliegen Karl Barths? Wir gehen ficher nicht fehl, wenn wir, eine wichtige

Ergänzung vorbehaltend, antworten: Es ift das „Soli deo gloria"1),
anders gefagt: Es ift die Behauptung und Wahrung der Souveränität
und Freiheit Gottes als Vorausfetzung allen Denkens und Tuns.
Diefes Motiv hat das altreformierte theologifche Denken, vor allem das
Calvins und des Calvinismus, beherrfcht. Daraus ift auch das Zentraldogma

diefer Geftalt des Proteftantismus entftanden und zu verftehen,
das von Anfang an den Einen das Kronjuwel der Theologie, ja auch
des perfönlichen Glaubens, den Andern aber der Stein des Anftoßes
war: die Lehre von der Prädeftination, und zwar der doppelten
Prädeftination, der Vorherbeftimmung der Einen, und zwar der Wenigen,
zum Heil, der Andern, und zwar der Vielen, zur Verdammnis, und
dies in Form eines ewigen Dekretes der Gottheit, das auch die
Anhänger des Dogmas ein decretum horribile (einen „fchrecklichen
Ratfchluß") nannten. Diefes Dogma von der doppelten Prädeftination —
über deffen keineswegs verächtlichen Sinn vieles zu fagen wäre — hat
die dialektifche Theologie anfänglich übernommen, wenn auch auf ihre
Art, wie fie ja, nach einem erften Aufenthalt bei Luther, die ganze cal-
vinifche Theologie, auf ihre Art, übernommen hat.

Und nun ift es die Senfation des neuen Bandes, daß diefer doppelten
Prädeftination abgejagt wird, und zwar gründlich. Freilich nach einer
Prüfung, worin Barth der Gefchichte des Dogmas, befonders in der
reformierten Theologie, mit einer Gründlichkeit nachgeht, die fall er-
fchreckend wirkt und unnötig erfcheint, aber von einer Gewiffenhaftigkeit

gegen die Ueberlieferung zeugt, der man feinen Refpekt nicht
verfagen kann. Denn wenn man auflöfen will, muß man erfüllen, wenn
man aber erfüllen will, muß man zuerft kennen und verftehen, und
zwar von innen heraus.

Und welches ift nun das Motiv diefer Abfage? Hier tritt jene
Ergänzung ein, auf welche fchon hingedeutet worden ift und die ich fo
formulieren will: Neben die Macht Gottes tritt, fie überbietend, die
Güte. Und an diefer Stelle fchlägt nun offenbar das Herz des Barth-
fdien Denkens. Und auch Empfindens. Man weiß, daß bei den
Dialektikern das Zentrum des Denkens und Empfindens vom Reiche Gottes
und feiner Gerechtigkeit weg zu der „Rechtfertigung aus dem Glauben
allein" (sola fide) oder, objektiv gewendet, „aus Gnade allein" (sola
gratia) gerückt ift. Und das ift nun das Mittelpunktswort der Theologie
diefes Bandes der Dogmatik: die Gnade. Es beherrfcht alles Andere.
Und es verbindet fich mit der Souveränität und Freiheit Gottes. Diefe
findet den höchften und letzten Ausdruck in der Gnade, und zwar, um
dies fofort hinzuzufügen, in der in Jefus Chriftus erfchienenen Gnade,

x) „Gott allein die Ehre!"

i6S



die Gottes zentrale Offenbarung ift. Denn nur in Jefus Chriftus erkennen

wir Gott und nur von ihm aus können wir gültige Ausfagen über
Gott tun.

Auf diefem Boden nun wird neu Stellung zum Prädeftinationspro-
blem genommen. Und zwar ift nun das oberfte Motiv diefes: Es handelt
fich jetzt nicht mehr bloß um die Allmacht und Herrfchaft Gottes an
fich, fondern um die Allmacht und Herrfchaft Gottes als Gnade, oder,
anders gefagt: des Gottes, der fich in Jefus Chriftus kundtut. Von hier
aus fällt das decretum horribile, welches fataliftifch die Ewigkeit des

Böfen ftatuiert, dahin. An feine Stelle tritt der endliche Vollfieg des

Guten. Zum Guten hat Gott die Welt erfchaffen. Zum Guten hat er,
in Jefus Chriftus, den Menfchen prädeftiniert, und er ift getreu und
wird hinausführen, was er befchloffen hat.

Freilich ift neben dem Guten das Böfe vorhanden und verlangt
eine Erklärung. Diefe gibt Barth in Form einer Auffaffung, die, nun
fehr dialektifch gehalten, nicht ganz leicht zu verftehen, aber jedenfalls
geiftvoll, original und tief ift und deren Sinn, wenn ich ihn recht erfaßt
habe, darin befteht, daß auch das Böfe, deffen Ernft aber nicht abge-
fchwächt werden foil, von vorneherein Gottes Ehre dient, und bloß dazu
da ill, um das Gute zu erläutern und zu fördern. Diefe Auffaffung
verfucht Barth durch eine geiftvolle, vielleicht da und dort etwas gewalttätige

Bibelerklärung, wie fie den prinzipiellen Ausführungen überall
parallel geht (Barths Dogmatik will ja in letzter Inftanz überall nur
Erklärung der Bibel als des Wortes Gottes fein, etwa im Sinne der
Methode Calvins), zu erhärten. In diefem Zufammenhang wird eine
fehr originale Auffaffung des Verhältniffes von Ifrael und Chriftentum
geftellt, welche Ifrael, auch in Geftalt des Judentums, fogar noch mehr
Recht gibt als dieAuffaffung des Schreibenden und Ifrael den dauernden
Vorrang fichert, aber freilich fein Verfagen auch noch fchärfer betont
als ich. Es ift an die Stelle der Synagoge die Kirche getreten mit der
ganzen Erbfchaft Ifraels, freilich fo, daß diefes dem Judentum nicht
dauernd verlorengegangen ift. (Die „Kirche" fteht im übrigen ftark im
Zentrum der Barthfchen Ausführungen. Ich würde da, wo er „Kirche"
fagt, „Gemeinde" fagen!)

Das ganze Problem des Verhältniffes von Gut und Böfe perfoni-
fiziert fich dann in der Geftalt des Judas. Es hat den Schreibenden
frappiert, wie nahe fich Barths Deutung desfelben mit der von ihm felbft
in der Andacht „Judas und Chriftus" entwickelten berührt.1)

Es wären an diefer Stelle wohl einige Bedenken und Fragezeichen
anzubringen. Vielleicht wäre es doch beffer, das ganze Problem des

Verhältniffes von Gut und Böfe zu Gottes Schöpfung und Regierung
noch etwas mehr in der Sphäre des Geheimniffes zu laffen — jenes
Geheimniffes, das in der Freiheit des Gefchöpfes befteht.

x) Vgl. Das Reich und die Nachfolge: „Judas und Chriftus."

166



Doch wollen wir uns dabei nicht aufhalten, vielmehr nun noch
zweierlei hervorheben, das für diefes Barthfche Denken — und für
uns! — entfcheidend wichtig ift.

Einmal: Wenn Barth auch die doppelte Prädeftination verwirft, fo
betont er doch mit äußerftem Nachdruck die Erwählung. Diefe tritt
beinahe an die Stelle der Schöpfung, vielmehr: die Schöpfung ift durch
die Erwählung bedingt. Vielleicht noch zutreffender ausgedrückt: Die
Schöpfung ift Erwählung. Erwählung aus Gnade und zur Gnade. Sie

ift, könnten wir wohl fagen, Ruf von Gott zu Gott, Ruf aus Gnade
zur Gnade.

Die Gnade aber wird fiegen. Das ill das Zweite und Grundlegende.
Und hier flößen wir auf eine große, faft fenfationelle Ueberrafchung:
Barth, ausgerechnet Barth, kommt nun auf feinem Wege zu dem Ziele,
an dem auch der unfrige endet: zu dem Glauben an die Wiederbringung
aller Dinge als dem letzten Wort Gottes. Zwar gibt er das nicht ganz
zu, aber fein Vorbehalt (mehr ift es nicht) gilt doch bloß einer fatalifti-
fchen, den Ernft des Böfen und Guten und damit auch den Ernft der
Entfcheidung in der Freiheit aufhebenden Auffaffung der Apokata-
flafis panton, die auch wir ablehnen. Er glaubt aber wie wir an den
Sieg Gottes, und zwar Gottes als der Gnade, wie er in Chriftus offenbar

ift, über alle Mächte, die ihm entgegenftehen, und damit auch an
die Neugeburt (Palingenefie) der Schöpfung, welche ja der Sinn der
„Wiederbringung" ift.1)

Hier möchte ich die Darftellung diefer Linie des Barthfchen Denkens,

welche fich um das Problem der Prädeftination bewegt,
abbrechen, fo unvollftändig diefe Darfteilung notgedrungen ift, und dazu
in Kürze Stellung nehmen. Und zwar unter dem Gefichtspunkt einer
Konfrontierung der dialektifchen und der religiös-fozialen Denkweife.

Da möchte ich nun feftftellen, daß wir nach meinem Urteil auf
Grund diefer neuen Geftalt der dialektifchen Denkweife eine Reihe von
Einwänden aufgeben muffen, die wir bisher dagegen erhoben haben.
Wir haben ihr vorgeworfen, daß fie zu ftark altteftamentlich orientiert
fei — nun müßten wir beinahe erklären, fie fei zu einfeitig neutefta-
mentlich geworden. Wir haben gegen fie geltend gemacht, daß fie die
„Andersartigkeit" Gottes zu ftark betone, Gott zu ftark von der Welt
trenne — nun liehen wir vor einer Betonung der Menfchwerdung Gottes,

die fall in das andere Extrem verfällt. Wir haben uns gegen ihre

x) Man täte darum wohl gut, ftatt von der Wiederbringung vielmehr von der
„Neufchöpfung" oder „Neugeburt" aller Dinge zu reden. Neugeburt wäre auch die
wörtliche Ueberfetzung des vom Evangelium felbft gebrauchten Ausdrucks
„Palingenefie" (vgl. Math. 19, 28). Auch Apokaftatafis panton (vgl. Apoftelgefch. 3, 21)
heißt eigentlich nicht Wiederbringung, fondern „Wiederherftellung" von allem.
Denn es handelt fich nach dem Geifte der Bibel nicht bloß um eine Wiederkehr der
urfprünglichen Schöpfung (etwa im Sinne der „ewigen Wiederkehr" Nietzfches),
fondern um eine Neufchöpfung im Sinne der Fortführung derfelben auf der Linie
der Vollendung des Reiches Chrifti.

167



Zurückfetzung des Menfchen zugunften Gottes (der „Ehre Gottes")
gewendet — nun wird von der Größe des Menfchen auf eine Art
geredet, die nicht mehr überboten werden kann. Nun fpielt nicht mehr
der Fall die Hauptrolle, fondern die Erlöfung, man ift fozufagen von
dem falfch ausgelegten 7. Kapitel des Römerbriefes zum 8. weitergerückt.

Freilich hat der Menfch nach Barths Auffaffung diefe Größe nur
durch Chriftus oder, beffer: in Chriftus; aber das haben wir wirklich
auch nie anders gemeint. Wir haben an der dialektifchen Theologie
namentlich auch ihren Peffimismus in bezug auf den Sieg Gottes über
die Welt getadelt — nun wird von ihr, wenigftens prinzipiell, diefer
Sieg Gottes auf eine Weife verkündigt, die unferen kühnften
Ausblicken gleichkommt. Es ift eine Umdrehung um 180 Grad.

Aber nicht nur dies. Auch an fich, abgefehen von dem Verhältnis
zu der religiös-fozialen Denkweife, liegt eine Leiftung vor, der ich den
höchften Wert beizumeffen geneigt bin. Die Betonung der Erwählung,
die an die Stelle des älteren Prädeftinationsdogmas tritt, empfinde ich
als etwas äußerft Wichtiges und Notwendiges. Nicht daß wir fie etwa
nicht gekannt oder gar geleugnet hätten, aber fie wird von Barth auf
eine fo wuchtige Weife herausgeftellt, daß fie wie eine neuentdeckte
Wahrheit wirkt. Und es ift eine fehr zentrale, auch eine fehr ftärkende
und trollende Wahrheit. Denn diefe Erwählung gilt allen. Und fie ift
der Sinn Jefu Chrifti — die Erwählung aus Gnade zur Gnade.

Man fpürt, wie hier das Herz von Karl Barth felbft fchlägt, nicht
bloß das feiner Theologie. Denn wenn er davon redet, gefchieht es im
Ton der tiefften Ergriffenheit und des höchften Jubels.

Bedeutet das alles eine Zuftimmung ohne Widerfpruch, fozufagen
eine Kapitulation von uns vor Karl Barth oder gar eine Karl Barths
vor uns?

Es bleibt ein bedeutfamer Unterfchied. Ich möchte Barth nicht
verletzen, wenn ich erkläre: Es ill mir bei ihm doch noch zu viel Konftruktion

von Gott aus. Zwar betont er deffen Lebendigkeit auf herzerquik-
kende Weife und bricht mit der aus der Antike kommenden ftatifchen
Gottesauffaffung, aus welcher auch die falfche Prädeftinationslehre
flammte. Aber er fcheint mir doch feinerfeits noch zu fehr die Gefchichte
Gottes mit dem Menfchen vom Ratfchluß Gottes aus zu fehen. Und
kommt fo ins Konftruieren hinein. Ich möchte an die Stelle diefer
Denkweife, die ich die objektiv-dogmatifche nenne, die fubjektiv-kri-
tifche fetzen, das bedeutet: ich möchte im Denken über Gott und das

göttliche Schaffen mehr vom Menfchen ausgehen, von der Erfahrung
des Menfchen von Gott, feinem Erleben der Wahrheit Gottes, auch des

Wortes Gottes in der Bibel, und von hier aus die Linie der Erkenntnis
zu Gott hin ziehen, fo weit fie reicht. Alfo im Sinne Kants, aber wie
ich meine auch der Bibel, befonders des Neuen Teftamentes.

Barth wird dagegen einwenden, damit werde das gefährdet, was
ihm fo fehr am Herzen liegt: die Qbjektivität des Heils. Ich verliehe

168



ï^s^..— ~y-f xyy

gewiß diefes Anliegen, aber ich möchte Barth auf ein geiftiges Gefetz
verweifen, das in allem Lebendigen waltet, das der Polarität. Es kann
eine Wahrheit gerade dadurch eindringlich werden, daß auch ihr Gegenfatz

zur Geltung kommt. Gerade die Subjektivität der Bewegung vom
Menfchen zu Gott hin kann zur ftärkften Glaubensgewißheit führen
(das entfpricht ja der Paradoxie des Glaubens), während jede objekti-
viftifche Konftruktion die fubjektive Gewißheit zu fchwachen geeignet
ift. Wäre hierin nicht Dialektik am Platze und viel von Kierkegaard
zu lernen?

Aber diefes Bedenken, fei es nun berechtigt oder Mißverftändnis,
kann und foil das Urteil nicht abfchwächen, daß im Angeficht diefer
neuen Dogmatik der Dialektiker, deren wichtigfter Vertreter Karl
Barth bleibt, ein Streit zwifchen ihnen und den Religiös-Sozialen gegen-
ftandslos geworden ift, auch wenn noch Unterfchied und Anlaß zum
Kampf übrigbleibt. Diefer würde dann aus Streit im Sinne von Krieg
ein heilfames, anregendes, förderndes Ringen.

Aber wie fteht es mit der Ethik?
Es ift die zweite Senfation diefes neuen Bandes der „Dogmatik"

von Karl Barth, daß ihr, fozufagen als Anhang, etwas wie eine Ethik
folgt. Denn man hat der dialektifchen Theologie auch vorgeworfen,
fie gelange von ihrer einfeitigen Betonung der Rechtfertigung aus dem
Glauben allein fo wenig zu einer ernfthaften Ethik, als das Luthertum
dazu gelangt fei. Wie ftellt fich nun die Sache?

In der Skizze deffen, was wir vorläufig feine Ethik nennen wollen,
zeigt fich Barth von dem gleichen Doppelmotiv bewegt wie in feiner
Dogmatik: Es foil auch hier Gottes Souveränität und Freiheit gewahrt
werden, und zwar als Gnade.

Damit ift zweierlei gefetzt.
Einmal der Ausgangspunkt. Der Ausgangspunkt und

Orientierungspunkt alles Tuns deffen, der fich zu Chriftus bekennt, felbftverftändlich

auch der Gemeinde diefer Bekenner, muß die in ihm offenbare

Gnade fein; das fittliche Leben wird auf diefem Boden zu einem
Leben in der Gnade. Damit erneuert Barth, aber auf originale Weife,
die Auffaffung und Methode des urfprünglichen Proteftantismus, und
zwar nun, merkwürdigerweife, wieder mehr des lutherifchen. Diefe
Merkwürdigkeit erklärt fich aber aus dem von uns feftgeftellten
Anliegen Barths. Es richtet fich gegen jede Ethik, welche Gefetz ift, das
heißt: welche mit einem felbftändigen Anfpruch, in einer gewiffen
Unabhängigkeit von Gott, auftritt. Das ift für Barth fogar die Grund-
fünde, die primäre Auflehnung gegen Gott. Man will darin im Sinne
des Eritis sicut deus, scientes bonum et malum (ihr werdet fein wie
Gott, das Gute und Böfe erkennend) felbft das Gute erzeugen, fich felbft
das Gefetz geben. Das Gefetz kann aber nur von Gott kommen. Gott

169



ift der Gute und das Gute ift Gott, und nicht irgendein menfchliches
Gebilde, und wäre es das fublimfte — etwa die kantifche Ethik. Aus
diefem Urfprung allein ftammt feine abfolute Verbindlichkeit.

Darum ill das Gute nicht Syftem, fondern Gebot — nicht flatifch,
fondern aktuell. So allein entfpricht es der Freiheit und Lebendigkeit
Gottes. Auch die Bergpredigt ift, wie die Zehn Gebote, im Sinne diefer

Lebendigkeit und Aktualität zu verftehen, als Anweifung für Ifrael
und die Gemeinde („Kirche"), nicht als eine an fich gültige Wahrheit.
Es ill damit im höchften Grade individualiftifch, aber doch zugleich im
höchften Grade allgemeinverbindlich. Beides zufammen. Es ill Gehorfam,

aber zugleich Freiheit. Es ill Empfangen, aber zugleich Geben.
Barth bemüht fich fehr, zu zeigen, wie die Rechtfertigung aus dem
Glauben allein, recht verftanden, nicht jene das fittliche Leben lähmenden

Wirkungen haben muffe, die man mit Recht dem Luthertum
vorwirft.

Das alles — und Anderes, das damit zufammenhängt — wird geift-
voll ausgeführt und wirkt oft, im guten Sinne, direkt erbaulich. Es ift
namentlich in der Oppofition gegen das ftatifche Gefetz eine große
Wahrheit. Dem Schreibenden, der fchon in feinem Buch über die
Botfchaft vom Reiche Gottes eine ähnliche Auffaffung vertritt, ift aufgefallen,

wie er darüber, nicht nur in feiner auf die Veröffentlichung
wartenden Erklärung der Bergpredigt, fondern auch in feinem als

Manufkript vorhandenen Buch über die Bibel von den Zehn Geboten
und der Bergpredigt faft wörtlich das Gleiche fagt wie Barth.

Aber nun möchte er bedauern, daß Barth nicht noch einen Schritt
weitergegangen ift und das ganze Gebilde, das man Ethik nennt (ich
denke dabei an das Syftem als folches) als für den, der auf dem Boden
des unmittelbaren Verhältniffes zu dem lebendigen Gotte fteht,
hinfällig erklärt hat. (Was er freilich aus dem gleichen Grunde auch von
der Dogmatik hätte erklären muffen und damit von der ganzen „Theologie"

als geiftiger Haltung; das Evangelium ift nicht ein Syftem,
fondern eine Botfchaft, genau wie es nicht ein Gefetz ift, fondern ein
Gebot.) Die Ethik ift nicht zufälligerweife auf dem griechifchen Boden
entftanden, wo man den lebendigen Gott nicht kennt, fondern bloß die
Idee, den „unbewegten" Gott.

Aber es muß nun auch gegen allerlei einzelne Züge diefer „Ethik"
Front gemacht werden. Da ift zum Beifpiel die Art, wie die Autorität
des Staates auf Römer 13 gegründet wird, fehr anfechtbar. Barth weiß
doch, daß Römer 13, 1—7, in fehr begründetem Verdacht fteht, ebenfo
ein fpäteres Einfchiebfel zu fein wie die Stelle 1. Kor. 14, 33—36, vom
Schweigen des Weibes in der Gemeinde. So wenig man auf diefe Stelle
die reaktionäre Auffaffung der Frauenfrage gründen darf, fo wenig
auf jene andere die der ftaatlichen Autorität. Wobei auch auffallend
ift, daß Barth, der doch in feiner praktifchen Haltung von aller Staats-
devotheit weit entfernt ift, in diefer Ethik das „Ihr follt Gott mehr

170



gehorchen als den Menfchen!" fo wenig betont, fehr im Gegenfatz zu
Calvin. (Vgl. zum Beifpiel den Schluß feiner Institutio.) Aber gerade
das müßte Barth heute betonen und tut er, wie gefagt, in der Praxis
auch. Heute muß die Oppofition gegen den Anfpruch des vergötzten
Staates in den Mittelpunkt des chriftlichen Denkens und Tuns treten. —
Auch in der Behandlung des Kriegsproblems, foweit diefe ftattfindet,
zeigt fich eine bibliziftifche Engigkeit, welche demfelben bei weitem
nicht gerecht wird. Denn es geht doch nicht an, diefes Problem einfach
durch die Berufung auf das Schwert, das der Staat („die Obrigkeit")
nicht umfonft trage, zu löfen. Es müßte vielmehr auf den Boden des

zentralen Kampfes geftellt werden, den nach der ganzen Bibel Jahwe
gegen Baal, Chriftus gegen Cäfar, das Reich Gottes gegen das Weltreich
führt und führen muß.1) An diefen Stellen der „Ethik" Barths kommt
eine Neigung zur Konftruktion zum Vorfchein, die wir fchon in der
Dogmatik als Fehler empfinden mußten. Nur daß es in diefem
Zufammenhang eine bibliziftifche Konftruktion ift.

Es ill auch auffallend, wie die zentralen ethifchen Probleme der
Gegenwart, das politifche und das foziale, in diefer ethifchen Skizze
fo flark zurücktreten, ja kaum in Betracht kommen. Man kann
dagegen freilich einwenden, diefe kämen vielleicht in fpäteren Bänden
ausführlich dran, aber fie find doch fo dringend, daß fie fchon in diefer
Skizze eine ungleich größere Rolle fpielen müßten. Es ift doch, um nur
diefes Beifpiel zu nennen, im höchften Grade auffallend, daß die
Gefchichte vom reichen Jüngling faft ganz nur unter dem religiös-indivi-
dualiftifchen Gefichtspunkt behandelt wird, während doch die Stellung
zum Befitz darin offenkundig die Hauptfache ift.

Damit aber hängt fchließlich das Wefentliche zufammen, das wir
gegen diefe ethifche Skizze einzuwenden haben: Es wird die „Ethik"
des Evangeliums in das pauliniflifche Schema gezwängt. Das zeigt fidi
befonders in der Behandlung der Bergpredigt. Es ill bedauerlich, daß
Karl Barth fich fozufagen durch feine Freundfchaft mit Thurneyfen
verführen läßt, deffen Behandlung der Bergpredigt zuzuftimmen, die
doch ganz allgemein als verfehlt erkannt worden ift. Denn mag es auch
richtig fein, daß wir die Bergpredigt nicht ohne Chriftus und das Kreuz
verftehen und leben follen und können, fo fteht doch kein Wort davon
in der Bergpredigt felbft.

Und das hat feinen guten Grund. Die Bergpredigt ift eben die
Magna Charta des Reiches Gottes. Diefes aber kommt bei Barth (wie
bei Thurneyfen) zu kurz. Darum erftickt die Größe, Freiheit und Weite
der neuen Gerechtigkeit Chrifti in den zu engen Mafchen des Paulinismus.

Es zeigt fich, daß der Anfatzpunkt diefer „Ethik" eben zu eng,
zu einfeitig ift, daß er zwar nicht falfch, aber doch nicht ganz richtig

1) Dann käme auch das Schießen, das fich offenbar in der Bafler theologifchen
Fakultät einer befonderen Beliebtheit erfreut und das auch in diefer Skizze (freilich
nur nebenbei) in Schutz genommen wird, in ein etwas anderes Licht.

171



ift. Der Anfatzpunkt muß das Reich Gottes und feine im Alten und
Neuen Teftament offenbarte und vom lebendigen Gott im aktuellen
Gebot ftets neu kundgetane Gerechtigkeit fein. Die Rechtfertigung aus
dem Glauben (oder der Gnade) allein ift allerdings eine fundamentale
Wahrheit, aber fie ift nur ein Beftandteil der Botfchaft vom Reiche
Gottes, nicht das Ganze. Nicht darf die Rechtfertigung aus dem Glauben

(oder der Gnade) allein die Botfchaft vom Reiche Gottes auffaugen
oder gar verdrängen, fondern fie muß als Teil der Botfchaft vom Reiche
verkündet werden. Sie verliert damit wahrhaftig nichts von ihrem
Werte — im Gegenteil.

Dann allein bekommt auch das fittliche Tun, überhaupt das Tun,
fein volles Recht. Bei der pauliniftifchen Konftruktion (die von Paulus
felbft fcharf zu unterfcheiden ill) bleibt das Tun doch immer nur ein
Anhang zum Glauben, fo wie die Ethik bei Barth nur ein Anhang zur
Dogmatik ift, im Reiche Gottes aber herrfcht eine Polarität (man
könnte hier auch fagen: eine Dialektik) von Glauben und Tat, welche
diefer die volle Bedeutung für Gott und den Menfchen gibt, welche
ihr das Evangelium fehr deutlich zufpricht.1)

Mit alledem lloßen wir wieder auf das Zentrum unferes Kampfes
und Streites, der fich ja um die Auffaffung des Reiches Gottes bewegt.

Wie nun — wäre demnach der Sachverhalt der, daß in der Dogmatik
der alte Gegenfatz zwifchen den Religiös-Sozialen und den Dialektikern

weitgehend dahinfiele, aber in der Ethik weitgehend beftehen
bliebe? Das kann doch bei dem engen Zufammenhang zwifchen Dogmatik

und Ethik nicht fein.
Und es ifl auch nicht! Vielmehr meine ich Folgendes feftftellen zu

muffen.
Einmal: Es ill auch in diefem ethifchen Abfchnitt des neuen Bandes

der Barthfchen „Dogmatik" allerlei dahingefallen, was uns lange Zeit
trennte. So der Gegenfatz im Verhältnis zur Politik. Barth betont nun
auch prinzipiell mit ftarkem Nachdruck das Recht und die Pflicht der
Anteilnahme des Jüngers Chrifti an der Politik. Freilich tut er das
meines Erachtens mit nicht ganz genügender Begründung. Diefe wird
zu ftark. bloß in dem Intereffe gefunden, das die Kirche an einem geordneten

Rechtsftaate hat, der auch ihr feinen Schutz biete. Stimmt das

wohl mit der Offenbarung Johannis, die ja auch zum „Worte Gottes"
gehört? Diefe Sache bekommt doch auf dem Boden des Glaubens an
das kommende und kämpfende Reich Gottes eine ganz andere Klarheit
und Kraft. Aber Barth tritt nun doch für das Recht und die Notwendigkeit

ein, Gott auch in der Politik und gegen die Politik zu dienen.
Und er lehnt jede Form der „doppelten Moral" ab, welche dem politifchen

Leben ein eigenes Recht zubilligen möchte, fei's in Form der
„Eigengefetzlichkeit", fei's in der eines „Naturrechtes", auf welches das

*) Ich verweife dafür befonders auf mein Buch über die Gleichniffe Jefu, in
welchen diefer Sachverhalt überall mit einfacher Klarheit hervortritt.

172

Yv



politifch-foziale Wefen begründet werden müßte.1) Er macht, auf eine
Weife, die zum Teil ftark an Blumhardt erinnert, die Totalität des
Anfpruchs Chrifti geltend. Und was die Bergpredigt betrifft, fo ift fehr
auffallend und erfreulich, wie Barth durchaus betont, daß fie zu
verwirklichen fei und nicht bloß dazu dienen folle, zu zeigen, daß wir fie
nicht verwirklichen könnten.

Auch fonft können wir zu vielem, was in diefer ethifchen Skizze
fteht, nur Ja fagen. Vor allem aber zu ihrer Grundanfchauung der
Lebendigkeit und Aktualität des Gebotes, auch wenn wir verlangen
muffen, daß fie noch konfequenter durchgeführt werde. Es bleibt auch
auf dem Gebiete der „Ethik" Unterfchied und vielleicht Kampf —
vielleicht etwas mehr als auf dem Gebiete der „Dogmatik" —, aber
zu Streit und Krieg ift kein Anlaß.

Wir find ja auch alle nicht fertig, fondern auf dem Wege. Es bleibt
das Erfreulichfle an diefem neuen Dokumente, daß auch Karl Barth
nidit fertig ift. Dazu gefeilt fich das Andere, daß er fich immer wieder
über alle „Dogmatik" und „Ethik" ftellt, indem er betont, daß die
Wahrheit doch immer wieder Sache der Entfcheidung und Sache des
Erlebens ill oder auch umgekehrt. Schließlich gilt immer Gott felbft,
der Lebendige, der fich im Heiligen Geifte vermittelt, nicht die dogmatiche

oder ethifche Erkenntnis des Kopfes. So ift denn auch bezeichnend
und erfreulich, daß die 875 Seiten des Buches mit dem Gebet: „Veni,
Creator Spiritus!"2) fchließen.

Auch damit ill aller dogmatifche und ethifche Streit überboten und
damit auch der zwifchen Religiös-Sozialen und Dialektikern. Denn
damit kehren wir zum gemeinfamen Urfprung unferer Bewegung zurück.

Das zu zeigen, ill auch der Sinn diefer Befprechung, und auch damit
fei das Fragmentarifche oder vielleicht auch Falfche daran entfchuldigt.
Sie will ja nicht etwa ein fogenanntes Liebeswerben fein, nicht auf
einen „Verftändigungsfrieden" abzielen, fondern ift, wie fchon frühere
Aeußerungen diefer Art, Gehorfam gegen ein Gebot — Gehorfam, der
aus tiefen Gründen mir gar nicht fo leicht gefallen ift. Sie hat auch
keine weitere Abficht, als der Wahrheit Zeugnis zu geben. Das Schwert
bleibt neben der Kelle. Leonhard Ragaz.

Todeswehen und Auferstehungssturm
(Zur Weltlage.) 30. März 1944.

Noch ftärker als das letzte Mal, da ich an die Darfteilung der
Weltlage ging — und zwar felbftverftändlich vor allem der politifch-
fozialen, denn das ift der fichtbarfte und greifbarfte Teil der Weltlage;

x) Diefe Ausführungen Barths richten fich wohl befonders auch gegen die
Verfuche Brunners, die freilich fkandalös find.

2) „Komm, Schöpfer Geift!"

173


	Zur theologischen Lage

