
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: (4): April-Sendung

Artikel: Rühre mich nicht an!

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rühre mich nicht an!

„Maria aber ftand draußen an der Grabeshöhle und weinte. Im
Weinen fchaute fie in die Grabeshöhle und erblickt zwei Engel, in
weißen Gewändern dafitzend, den einen zu Häupten, den andern
zu Füßen, wo der Leib Jefu gelegen hatte. Diefelben fagen zu ihr:
,Weib, was weineft du?' Sie fagt zu ihnen: ,Sie haben meinen Herrn
weggenommen, und ich weiß nicht, wohin fie ihn gelegt haben.'
Nachdem fie das gefagt, wendet fie fich um und fieht Jefus flehen,
weiß aber nicht, daß es Jefus fei. Spricht zu ihr Jefus: ,Weib, was
weineft du? Wen fuchft du?' Sie, meinend, daß es der Hüter des
Gartens fei, fpricht zu ihm: .Herr, wenn du ihn weggebracht haft,
fo fage mir, wo du ihn hingelegt, und ich will ihn holen.' Spricht
zu ihr Jefus: ,Maria!' Sie aber wendet fidi um und fagt auf
hebräifch: .Rabbuni.' (,Mein Meifter.') Spricht zu ihr Jefus: .Rühre
mich nicht an; denn ich bin noch nicht aufgefahren zum Vater. Gehe
aber zu meinen Brüdern und fage ihnen: ,Ich fahre auf zu meinem
Vater und zu Eurem Vater, zu meinem Gott und zu Eurem Gott.'
Maria Magdalena geht und verkündigt den Jüngern: ,Ich habe den
Herrn gefehen und folches hat er zu mir gefagt.' "

Evangelium Johannis 20, 11—18.

Vielleicht neben der von dem Gang nach Emmaus, die ihr nahe
verwandt ift, die ergreifendfte der Auferftehungsgefchichten, welche,
feinen Sinn in vielfacher Geftalt auskündend, das offene Grab
umgeben, ill die von der Erfcheinung Chrifti an Maria Magdalena.
Frühmorgens, noch im Dunkel, ift fie zum Grabe gekommen, worin man
vor „drei Tagen" ihren geliebten Meifter, ihren Retter und Erlöfer,
gefenkt. Sie hat das Grab offen gefunden. Aber das ift ihr nicht, wie
den beiden Apofteln, denen fie diefe Kunde gemeldet, eine erfchreckend
frohe Botfchaft. Sie fieht nur das leere Grab und die Grabtücher, aber
nicht die Auferftehung. Vielmehr meint fie, der geliebte Leichnam fei
weggenommen und anderswohin gebracht worden. Und nun ift ihre
Trauer erft recht groß. Sie weint und weint. Ift fie denn, die Jüngerin,
weniger zum Glauben willig als die Jünger? Ift die Seele der Frau nicht
in höherem Grade als die des Mannes der zarten Ahnung und auch des
leidenfchaftlichen Glaubens fähig? Gewiß ift das auch die Seele der
Maria. Aber was fie mehr hat als die Männer, das ill das Bedürfnis,
ihren Meifter mit Augen zu fehen, ihn zu faffen, ihn fichtbar und greifbar

nahe zu haben. Es genügt ihr nicht, wie den Apofteln, den
Auferftandenen fozufagen (man erlaube diefen Ausdruck) als Idee zu
erkennen und zu glauben, fie will ihn fo haben, wie er vorher gewefen ift,
greifbar, innig nahe. Wenn fie nur wenigftens den geliebten Leichnam
umfaffen, ihn mit den Salben ihrer Liebe einbalfamieren und mit den
Grabtüchern ihrer Treue umhüllen könnte!

Inzwifchen fteht der Auferftandene hinter ihr, und er fpricht zu
ihr: „Weib, was weineft du? Wen fuchft du?" Sie aber erkennt ihn
nicht. Es ift ja auch noch das Halbdunkel des Frühmorgens. Sie hält

H7



ihn für den Gärtner und fpricht zu ihm: „Herr, wenn du ihn
weggebracht hall, fo fage mir, wo du ihn hingelegt haft, daß ich gehe und
ihn hole." So ftark haftet fie immer noch an dem, was gewefen ift
und am Sichtbaren und Greifbaren. Da fpricht Jefus zu ihr: „Maria!"
Nur dies eine Wort. Aber er fpricht es auf eigene Weife. Er fpricht es

„hebräifch",1) das will heißen: in der Sprache, in der er vorher zu ihr
geredet hat, fozufagen im Dialekte; er fpricht es mit dem geliebten
Tone, an den fie aus dem Verkehr der Jünger mit ihm gewöhnt ift,
mit diefem perfönlichen, diefem befonderen Ton, worin das ganze
Verhältnis, das zwifchen ihnen beftand, ausgedrückt ift. „Maria!" Daran

erkennt fie ihn fofort, und überwältigt antwortet ihre Seele: „Rab-
buni!" (mein Meifter!), fpricht fie den Namen aus, den fie ihm immer
gegeben hat. Nun ift die alte Verbindung zwifchen ihnen wieder
hergeftellt. Nun ift er ihr wiedergegeben und fie ihm. Nun ift in ihrer
Seele die Ofterfonne aufgegangen. Sie ftürzt vor ihm nieder, um feine
Kniee zu umfaffen, um ihn wieder ganz zu haben und nie mehr zu
laffen. Er aber wehrt ihr das und fpricht zu ihr das überrafchende
Wort: „Rühre mich nicht an! Denn ich bin noch nicht aufgefahren
zum Vater." Ein feltfames Wort! Was ift wohl fein Sinn? Offenbar
der: Die Auferftehung Jefu ift fozufagen noch nicht fertig. Noch
haftet auch er an der Erde, am Vergangenen. Noch ift er felbft in der
Nähe des Grabes. Noch ift fein Leib nicht irdifch faßbar. Er muß
zuerft auffteigen zum Vater. Von dort her kann er dann, als der
vollendet Auferftandene, zu den Jüngern kommen, mit ihnen effen, fich
von Thomas die Hände in feine Seitenwunde und in die Nägelfpuren
an den Händen und Füßen legen laffen. Für jetzt muß es Maria
genügen, ihn gehört und gefehen zu haben. Sie foil ihn aber nun nicht
fefthalten (auch das bedeutet das „Rühre mich nicht an"). Er muß
weiter, zum Vater, der alles vollenden wird. Maria muß ihn eine
Weile laffen, um ihn dann ganz wieder zu haben. Sie foil aber das

„Maria" nicht vergeffen. Sie foil davon den Brüdern verkünden, ihnen
fein Wort übermitteln: „Ich fahre auf zu meinem Vater und zu eurem
Vater, zu meinem Gott und zu eurem Gott." Sie aber eilt zu ihnen
mit dem Freudenruf: „Ich habe den Herrn gefehen und folches hat er
zu mir gefagt."

Es ift nicht meine Abficht, das ganze gewaltige Auferftehungs-
thema an Hand diefer Gefchichte aufzurollen. Vielmehr möchte ich
fie, freilich auf dem Hintergrund der Auferftehung, als Teil einer
Reihe von Betrachtungen benützen, die alle den Zweck hatten, uns in
Not und Dunkel diefer Zeiten ein wenig Licht zum Verftehen und
Kraft zum Aushalten zu verfchaffen. Denn auf wunderbare Weife
zeigt fie uns, worauf es dabei wefentlich ankommt.

Wenn ein tiefes Leid über uns gekommen ift, wenn wir einen

x) Es ift, genauer gefagt, das dem Hebräifchen verwandte Aramäifch.

1J8



fchweren, einen unfer Leben fcheinbar völlig des Sinnes und Wertes
beraubenden Verluft erlitten haben, oder wenn wir, auch abgefehen
davon, im Dunkel erft nach dem Inhalt unferes Lebens fuchen, nach
feinem Sinn und feinem Plan, dann wandern wohl unfere Gedanken
hin und her wie die der Maria im Garten des Oftermorgens. Wir fehen
das Verlorene und möchten wenigftens die Erinnerung daran fefthalten.

Wir möchten das Vergangene wieder fo haben, wie es war. Oder
auch raten wir, wenn wir an einem Anfang flehen und das Neue
fuchen, das unfer Leben leiten und aus dem Dunkel führen foil, mit dem
Verftande hin und her, wie das wohl fein könnte. Es fteht fchon, wie
Jefus hinter Maria, für uns bereit. Aber mit unferen fuchenden und
fragenden Ueberlegungen können wir es nicht faffen. Wir vermögen
Chriftus nicht zu erkennen. Wir vermögen die Ueberwindung des
Verluftes nicht zu fühlen. Wir fehen nur das offene Grab, fehen die
Grabtücher, fehen aber nicht den Auferftandenen. Das Neue, das uns
anfpricht, erkennen wir nicht. Es ift uns etwas Fremdes. Es hat nur
mit dem Vergangenen, dem vor Augen Liegenden zu tun.

Da kommt zu uns das „Maria!" Es kommt zu uns die ganz
perfönliche Anrede Gottes, des Herrn und Vaters. Es kommt zu uns die
Stimme, die wir fo oft gehört haben, und fpricht: „Ich bin da. Ich bin
es. Weine nicht!" Es ift eine Stimme, die über alles Verftehen des
Verftandes hinausgeht und die doch aus Todesdunkel und Lebensdunkel

deutlich fpricht: „Ich bin es! Es ill nicht alles fertig. Ich bin
vor dir. Traue mir! Ich habe Gedanken des Friedens mit dir und nicht
des Leides und gebe dir das Ende, auf das du hoffeft."- Sie kommt zu
uns, wenn wir am Anfang eines Weges flehen, diefen im Dunkel
fuchend, und fpricht: „Blicke vorwärts! Blicke aufwärts! Ich zeige dir
ein Ziel; ich gebe dir eine Verheißung. Ich fchaffe dir einen Weg. Ich
habe mit dir einen Plan. Halte daran im Vertrauen fell. Ich bin es!"

Das ift die Weife, wie Gott zu uns kommt. Das ift die Weife,
wie er im Verlorenen zu uns kommt und wie er in unferem Suchen
uns auf unferen Weg ruft. Nicht mit grübelnden Gedanken ill es zu
faffen: es ift ein Gruß; es ift ein Ruf; es ift eine Offenbarung; es ift
unbegreiflich und doch wirklicher als alle Scheinrealitäten. Es ift das

„Maria" der Liebe unferes Gottes, welche zu uns fagt, daß wir fein
Kind find. „Dennoch!" Auch diefes „Maria!" hat einen ganz individuellen,

einen ganz perfönlichen Klang.Es kann es nur diejenige Seele
verftehen, welche fchon etwas von Gott weiß, welche Gott fchon kennt,
und fei es zunächft auch nur durch das Suchen. Die Seele hat vielleicht
diefes „Maria!" fchon oft vernommen und nun verfteht fie es. Sie
verfteht es vielleicht aber auch, das dürfen wir wohl hinzufügen, bevor
fie in den langen Verkehr mit dem Vater getreten ift; denn es ill die
Stimme des Vaters.

Diefe Stimme zu hören, diefen Ruf zu vernehmen und daran zu
glauben, das ift das Wefentliche des Lebens. An diefer Grunderfahrung

IJ9



muß feftgehalten werden, auch gegen allen Augenfchein, gegen alle
Anfechtung von außen oder von innen. Diefes Unfaßliche, ja
Unglaubliche für Wahrheit zu halten, ihm zu vertrauen, ihm nachzugehen,

auch durch das tieffte Dunkel, das ift die große Aufgabe des
Lebens. Und wenn alles dagegen fpräche, wenn Enttäufchung über
Enttäufchung erfolgte, wenn zeitweilig alles verloren fchiene, dennoch
daran fefthalten, das heißt den Sieg gewinnen; das heißt das Wunder

erleben. Das ift die Auferftehung aus jedem Verluft und Tod; das

ift die Oeffnung jedes Grabes zum Leben; das ill das Ziel und der
Weg; das ift das immer neue Oftern. Davon gilt das einfach große
Wort: „Wirf dein Vertrauen nicht weg, welches eine große
Verheißung hat." (Vgl. Hebräer io, 35.)

Befonders auch muffen wir den Fehler vermeiden, den am Anfang
Maria begeht: das wir uns an das Vergangene klammern, es wieder
haben möchten und darüber das nicht fehen, was wir neu haben können

und follen. Damit binden wir uns an das Grab. Wir follen aber
vom Grabe weg auf die Auferftehung blicken, wenn fie uns auch in
einer Geftalt erfcheint, die wir noch nicht als folche erkennen können,
vielleicht weil unfere Augen noch zu ftark durch die Tränen verdunkelt

find. Vom lebendigen Gott aus, der uns in dem lebendigen
Chriftus begegnet (und das ift ja der Sinn von Oftern!), kann und
foil unfer Leben eine immer neue Auferftehung fein.

Damit lloßen wir auch auf den Hauptfinn unferer Oftergefchichte.
Denn fall ebenfo wichtig wie das „Maria!" ift das „Rühre mich nicht
an!" Und wir wollen in diefer Betrachtung darauf das Hauptgewicht
legen. Wir dürfen das, was uns auf diefe Weife als Troft für
Verlorenes, oder als Berufung zu Gottes Ziel und Weg für uns erfcheint,
nicht mit den allzu groben Händen unferes Verftandes anfaffen wollen.

Wir dürfen, beffer gefagt, es nicht fchon als für die verftandes-
mäßige Ueberlegung und Berechnung völlig erkennbar, faßbar,
realisierbar betrachten. Es fteht noch im Morgendunkel vor uns. Wir können

feine genaue Geftalt noch nicht erkennen. Wir hören vorläufig
nur die Stimme, vernehmen den Ruf, fehen das Licht am Himmel,
fehen im Dunkel den Morgenftern — nicht mehr. Mehr follen wir
auch nicht wiffen. Es muß der Seele das „Maria!" genügen und es

genügt auch!
Das gilt auch, wenn wir um einen geliebten Toten geweint haben

und uns dann gewiß geworden ift, daß er lebt. Auch das ift eine

Wahrheit, die wir nicht verfuchen wollen, mit allerlei Verftandes-
überlegungen zu ftützen und feilzuhalten; es ift zunächft ein Gruß,
ein Ruf bei Namen, eine Erfcheinung am Ofterfrühmorgen. Daran
muß uns genügen. Der vertraute Verkehr der Seele mit dem Ge-
fchiedenen und doch Anwefenden, dem Toten und doch Lebendigen,
dem Fernen und doch Nahen kann einer Ordnung Gottes gemäß
erft nach einer weiteren Entwicklung eintreten.

160



Denn es gilt auch für uns das Wort: „Ich bin noch nicht
aufgefahren zum Vater" und das: „Ich muß weiter; halte mich nicht auf!"
Das, was uns gegeben wird, ift uns zwar als Wahrheit, aber zunächft im
Gewände der Verheißung gegeben. Es muß nodi vielerlei gefchehen,
bis es konkrete Wirklichkeit geworden ift. Es muß noch zum Vater
empor, zu unferem Gott und dem Gott der Brüder. Es muß im Zu-
fammenwirken Gottes und unfer felbft wachfen, reifen, Geftalt
annehmen. Es muß durch allerlei Erfahrungen und Entwicklungen
hindurch, auch durch Irrtum, Enttäufchung, Niederlage, und kann
vielleicht bloß dadurch zu feiner echten und letzten Geftalt gelangen.
Und Aehnliches gilt auch für unfer Verhältnis zu den verlorenen
und wiedergefundenen Geliebten. Es muß noch eine Gefchichte
ablaufen, bis wir fie ganz haben können. Nur daß wir das „Maria!"
nicht vergeffen! Nur daß wir der Stimme trauen und immer wieder
trauen! Aber nodi einmal: Diefes „Maria!" kann und foli uns auch
für jetzt genügen. In ihm haben wir fchon Auferftehung und Leben;
mit ihm Oftertag. Mit ihm können fchon die Tränen trocknen; mit
ihm kann fchon an die Stelle der Trauer die Freude treten und können
wir an unferem Orte, in unferem Auftrag, mit Worten oder lieber
noch ohne Worte, freudig den Brüdern verkündigen: „Ich habe den
Herrn gefehen und diefes hat er zu mir gefagt." Und zwar nun nicht
bloß in bezug auf unfer perfönliches Leben, fondern vor allem auch
in bezug auf die Sache Gottes.

Denn was wir zunächft am Erleben des Einzelnen erläutert haben,
das gilt ebenfo und in noch gewaltigerem Stile von der Sache Gottes.
Und es ift gerade für unfere heutige Lage wichtig, entfcheidend wichtig,

das zu wiffen und zu verftehen.
Wir flehen heute am Grabe von fo vielem, was uns lieb und teuer

war, ja, in gewiffem Sinne, von allem: am Grab des Friedens, der
Freiheit, des Rechtes, der Menfchlichkeit, ja am Grabe Chrifti. Wir
liehen da mit dem fehnfüchtigen Verlangen, daß diefer Verluft
aufgehoben werde. Wir fehnen uns aber auch nach einer neuen Ordnung
im wahren Sinne diefer Löfung, einer Ordnung des Friedens, des

Rechtes, der Freiheit, nach einer neuen Offenbarung Gottes und der
Wahrheit Chrifti. Wir tun es jeder auf feine Art; die einen tun es mehr
auf „religiöfe", die andern auf mehr „weltliche" Art. Es kann auch
fein, daß wir uns an das klammern, was dahin ift und davon möglichft

viel fefthalten möchten, daß wir den verloren geglaubten Leib
haben und pflegen möchten. Wenn wir uns aber — wie wir follen —
der Zukunft zuwenden, dann verfallen wir leicht in einen Irrtum
ähnlich wie die Maria. Wir überlegen mit unferen Gedanken, wie
denn das alles kommen könne, Friede, Recht, Freiheit, Chriftus, das
Reich Gottes. Wir geraten vielleicht in ein Konftruieren hinein. Es
genügt uns fozufagen nicht die Idee der Auferftehung der Welt —
und wir haben damit recht — wir möchten fie greifbar vor uns haben,

161



fie mit Händen faffen. Aber mit allem Suchen und Fragen gelangen wir
nicht zu einer ofterfrohen Gewißheit diefer kommenden neuen Welt,
fondern bleiben trauernd und zweifelnd am offenen Grabe und fehen
auch die neue Geftalt der neuen Welt nicht, die fchon dem Grabe
entfliegen ift.

Denn das ift nicht der Weg zu diefer Auferftehung. Auch hier hilft
uns nur, um zunächft wieder damit zu beginnen, das „Maria!". Ich
meine: Wir können die neue Welt, nach der wir verlangen, nicht mit
Verftandesüberlegungen allein erfaffen; fie muß unferer Seele als
Intuition aufgehen, als hohe Ahnung, als Offenbarung; fie muß uns
durch die Stimme unferes Gottes verheißen und verbürgt werden,
diefes Gottes, den wir kennen, von dem wir Erfahrung haben, von
dem wir wiffen, daß er lebt; fie muß uns durch jene Gewißheit der
Seele verbürgt werden, die aus der letzten und oberften Wahrheit
ftammt, mögen wir diefe im übrigen fo oder fo nennen. Sie muß uns,
in diefem hohen Sinne, Glauben fein. So allein wird alle wefentliche
Erkenntnis und Gewißheit gefchenkt. Sie wird nicht mit dem Ver-
flande ergrübelt. Sie wird auch keiner Wiffenfchaft gefchenkt und ihr
vielleicht am wenigften; fie kommt als Gruß Gottes zu uns. Wenn
das aber gefchehen ift — fei's in „religiöfer", fei's in „weltlicher"
Form — dann muffen wir daran fefthalten mit aller Kraft der Seele.
Das ift die Wahrheit, alles andere, das uns beirren will, ift Trug.
Daran muffen wir fefthalten gegen allen Augenfchein; aller echte
Glaube ift immer mit der Paradoxie, oft auch mit dem Aergernis,
verbunden. Wir muffen fefthalten auch in Enttäufchung und Niederlage.

Das ill immer und ewig der Weg zum Siege; das ill immer und
ewig der Weg zum Oftertag und Ofterglanz. Auch auf diefer Linie
gilt — und erft recht — die Mahnung: „Werfet euer Vertrauen nicht
weg, welches eine große Verheißung hat."

Aber auch hier gilt das „Rühre mich nicht an !" Wir
dürfen auch die verheißene neue Welt nicht mit den groben Händen
des Verftandes oder gar der Wiffenfchaft fefthalten wollen. Ich meine
nicht, daß wir den Verftand nicht brauchen follten, oder daß Wiffenfchaft

wertlos fei, wenn es gilt, die neue Welt aufzubauen, fondern
nur, daß fie uns die neue Welt fo wenig konftruieren können, als fie
imftande find, fie zu verbürgen. Diefe neue Welt kann wohl recht
anders fein, als wir es uns jetzt denken. Es gilt auch hier das Wort:
„Ich bin noch nicht aufgefahren zum Vater... Ich fahre auf zum
Vater, zu meinem Gott und zu eurem Gott." Diefe neue Welt muß in
Gott befeftigt, muß von ihm beftätigt werden. Sie hat noch nicht die
volle Kraft der Verwirklichung. Es muß auch für fie noch vieles wachfen

und reifen. Chriftus muß noch weiter. Es muß noch durch allerlei
Entwicklungen und Erfahrungen gehen, auch durch Enttäufchungen
und Niederlagen. Die neue Welt wird anders fein, als wir jetzt denken,

aber vielleicht größer und herrlicher. Wir dürfen namentlich

162



nicht verfuchen, die neue Welt gleichfam in der Geftalt der alten
feilzuhalten. Wir dürfen nicht im offenen Grabe den geliebten Leib der
alten Form der Wahrheit vermiffen, fondern nach dem Auferftandenen
ausfchauen, der eine neue und erhöhte Geftalt haben muß. Wir muffen
in die neue Welt hinein Gott nachgehen, dem lebendigen Gott, und in
ihm dem lebendigen Chriftus. Wer einfach eine vergangene Geftalt
der Wahrheit, der Sache Gottes und des Menfchen, fefthalten will,
der bindet fich an ein Grab und verfällt damit dem Tode, dem
Abfterben, der hält bloß die Grabtücher fell und erkennt nicht den
Auferftandenen. Jede echte Wahrheit, jede große Sache Gottes lebt
und geftaltet fich nur von Auferftehung zu Auferftehung. So will es
der Lebendige, der die Auferftehung und das Leben ift. Wir können

und follen die neue Welt, unfere Sache und die Sache Gottes,
nicht mit Händen faffen und in einer beftimmten Form haben
und fefthalten wollen, wie Maria zuerft Jefus haben und fefthalten
will. Es muß uns genügen, zu wiffen, daß fie kommt. Es muß unferer
Seele genügen, das „Maria!" vernommen zu haben. Diefes im Herzen
dürfen wir getroft fein. Unfere Tränen über all das fchwere Gefchehen
und all das fchwere Verlieren dürfen trocknen. Oftertag darf in
unferen Herzen aufglänzen, immer wieder aufglänzen. Und freudig
dürfen wir — in diefem Sinne — es auch den Brüdern, den ängft-
lichen, erfchrockenen, kleingläubigen („Sie halten es für Märlein";
vergleiche Lukas 24, 11) verkündigen: „Ich habe den Herrn gefehen
und das und das hat er mir gefagt." Wir dürfen, was wir follen,
Ofterboten, Zeugen der Auferftehung fein, Zeugen der Wahrheit.

Leonhard Ragaz.

"Zur theologischen Lage

1.

Ich muß den Lefern wieder einmal — es ift feit dem letztenmal
fchon lange her — ein Stück Theologie zumuten. Eigentlich bloß den
theologifchen oder theologifch Intereffierten, die andern können es auf
der Seite laffen.

Der Grund ift der: Man weiß von dem Streit (oder darf man fagen:
Kampf?), der feit Jahrzehnten zwifchen den „Religiös-Sozialen" und
den „Dialektikern" (beide Namen find gleich unzutreffend) befteht und
eine Sache, die fonft eine große Verheißung gehabt hätte (vielleicht
trotzdem noch eine hat) fchwer gefchädigt hat. In diefem Streite, und
erft recht wenn es ein Kampf fein foil, ifl die erfte Bedingung für eine
fruchtbare Austragung, daß man einander kenne und dem Andern nicht
Unrecht antue, fo weit wenigftens, als man das vermeiden kann.

Der Schreibende hat fich denn auch, foweit die ewige Bedrängnis
feines befonderen Kampfes es erlaubte und keine befonderen Hem-

163.


	Rühre mich nicht an!

