
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: (2): Februar-Sendung

Artikel: Das Kommen des Reiches Gottes nach dem Neuen Testament
(Fortsetzung und Schluss)

Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wie Adler, wenn Sie nicht immer wieder das Wunder erführen, wie Sie,
von diefer Kraft berührt, laufen können, ohne zu ermatten und — was
fchwerer ift! — wandeln, ohne müde zu werden, dauernd müde!

Das ift, verehrte Frau, was ich Ihnen fagen kann, und zwar aus
Erfahrung. Es gibt einen Sieg über alle Müdigkeit: der lebendige Gott!

Mit einem warmen Gruß an Sie und alle Müden bin ich
Ihr Leonhard Ragaz.

Das Kommen des Reiches Gottes
nach dem Neuen Testament.

(Fortfetzung und Schluß.)

Gottesreichsdienft, damit haben wir ein Wort ausgefprochen, das

von vielen als unfachgemäß verworfen wird. Wir verftehen das
Anliegen derer, die es ablehnen:

„Ihr dürft euch nicht bemühen,
noch forgen Tag und Nacht,
wie ihr ihn wollet ziehen
mit eures Armes Macht."

Grund und Mittelpunkt der Botfchaft ill doch das, was Gott tut
und noch tun wird. Der Menfch hat nur darauf zu achten, zu warten,
darum zu beten und fich darauf zu freuen wie ein Kind. Von Gott her
ill die neue Wirklichkeit offenbar und wirkfam geworden, Gottes
Ratfchluß, Werk und Gefchenk ift fie, und des Menfchen Antwort foil ein
freudiges Innewerden, Annehmen aus feiner Hand, Danken für feine
unausfprechliche Gnade und Zuverficht auf feinen Sieg fein. Wenn
Jefus fo zu dem kommenden Reich fteht, fo ill es deshalb, weil eine
göttliche Vollmacht fich feiner Seele bemächtigt hat und er ihr
verpflichtet ift, nicht aus menfehlicher Ueberlegung, fondern aus einer un-
widerftehlichen Sendung. Und was fo in ihm lebendig ill, foil von ihm
weiter fich ausbreiten. Es foil fein wie ein Feuer, das er anzuzünden
gekommen ift.

Aber diefem Gefchehen fteht der Menfch doch nicht nur als paffives
Objekt gegenüber. Er wird aufgerufen und in Anfpruch genommen,
die Gabe wandelt fich fofort zur Aufgabe. Die Bewegung des kommenden

Reiches will mitreißen, fie fordert auf zu Entfcheidung, Einordnung

und Hingabe. Diefe ift nicht widerwillige Unterwerfung, fondern
verftehender Kindesgehorfam. Das Leben, das hier zu den Menfchen
kommt, will ihr eigenes Leben und Beftandteil ihres Wefens werden.
Es will an Stelle der alten, niedrigen, äußerlichen, befchränkten, unreinen

und vergänglichen Ziele und Mächte treten. Es ift nun ein Leben

60



aus einer im Zentrum des Perfönlichen wirkenden und fchaffenden
Macht. Darum muffen nun nicht mehr unendlich viele einzelne Gebote
eingeprägt werden. Der Menfch findet in der Macht, die ihn ergriffen
hat, in Liebe, Freude, Antrieb und Kraft zum Richtigen, Notwendigen
und Heilfamen.

Aber der Menfch kann auch nein fagen, und hinter feinem Nein
fteht ein Reich des Böfen. Der Widerftand hat fich fchon angekündigt
in jenem Schrei des Dämons in der Synagoge von Kapernaum: Du bift
gekommen, uns zu verderben. Darum trachten die feindfeligen Gewalten,

ihn zu verderben. Es ift ein programmatifches Vorpoftengefecht,
das fich dort abfpielt. Der Feind wird den Platz nicht kampflos
überlaffen, es wird auf Leben und Tod gehen. Wir kennen die verborgenen
Stunden nicht, in denen dem Herrn das klar geworden ift, fondern nur
die, in der er es den Getreuen eröffnet hat. Es wird der Weg des
Leidens und Sterbens fein, aber er ift auch notwendig zum Sieg. Jefus hat
es in den für die Seinen paradoxen Worten vom Sterben des Menfchen-
fohnes ausgefprochen. Dabei hat auch die Geftalt des leidenden
Gottesknechtes aus Jefaja 53 ihm das Verftändnis der Notwendigkeit diefes
Weges erleichtert.

Es wird gehen nach den Worten: Der Stein, den die Bauleute
verworfen haben, ill zum Eckftein geworden. Gerade die Verwerfung des

Gottgefandten durch fein Volk wird dazu führen, daß die Zukunft des
Gottesreiches auf ihn gebaut wird. Es liegt eine Drohung darin: Ihr
mögt euch dem Gang der Gottesgefchichte in den Weg Hellen, Gott aber
wird über euch hinwegfchreiten. Wenn ihr nicht wollt, daß er fein
Werk mit euch und durch euch tue, fo wird er es ohne euch und wider
euch tun. In der Unerfchütterlichkeit und der Treue bis zum Aeußerften,

im Opfer des Lebens wird die in Jefus wirkende heilige Macht
die ftärkfte Entfaltung ihres Wefens als Liebe und Gnade bringen und
den entfcheidenden Sieg erringen. Darum gehört das Tragen und eigene
Wollen diefes Gefchickes als unentbehrliches Glied in den Ratfchluß
und Plan Gottes zur Aufrichtung feiner Herrfchaft und zum Heil
feiner Menfchheit. Jefu Hingabe ill Dienft, Preis, Löfegeld für die
Ueberwindung des Reiches des Böfen, das die Menfchen gefangen hält. Wie
das im Einzelnen gedacht ill, das wird nicht ausgefprochen; es ift ja
auch nicht eine fertige, durchfchaubare Rechnung, fondern Geheimnis
im verborgenen Rat und Plan des Vaters. Es ifl Glaubensfadie, aber
ihm fo gewiß, daß er in diefer Zuverficht dem Verhängnis entgegengeht.

Zu diefem Geheimnis gehört auch, daß dadurch fein Volk, zu dem
er fich gefandt weiß, das angebotene Heil von fich flößt, daß fich diefes
Heil aber damit denen, die bisher draußen Händen, zuwendet.

Geheimnis ill auch das Gefchehen von Oftern, der neue Durchbruch
feiner Perfon und der in ihm wirkfamen Macht, des in ihm verkörperten

und von ihm ausgehenden Lebens. Was da gefchehen ift, ift nicht
die Rettung diefes Lebens in ein fernes Jenfeits hinüber, fondern ge-

61



rade fein Durchbruch in diefe Welt hinein. Darum ift nicht das wefentlich,

daß das hiftorifche Ereignis bejaht wird; auch wenn es fich proto-
kollarifch und dokumentarifch beweifen ließe, fo wäre damit das
Entfcheidende nicht gewonnen, das Erfaßt-, Umgewandelt- und Neu-
gefchaffenwerden von diefer Lebensmacht. Wenn die Jünger bei ihrem
Oftererlebnis ausrufen: „Es ift der Herr!", fo heißt das: Es ift
derfelbe, den wir kennen, weil er unter uns umhergezogen ift und wohlgetan

hat, deffen Sinn und Wefen in ihm uns fichtbar und über alles
lieb, groß und verpflichtend geworden ift. Er ift es, der fich nun als
der Lebendige bezeugt, feine Hand auf uns legt, uns aus der Verzweiflung

wieder erhebt und unter feine geiftige Gewalt bringt. Als der
Lebendige hört er nicht auf, feine Herrfchaft aufzurichten. Das Kommen

des Reiches ift durch den Anfchlag der Feinde nicht ftillgeftellt,
es fetzt fich fort bis zur Vollendung.

Er ift den Seinen erfchienen, um fie zu fammeln als fein Volk. Es
ift natürlich, daß das beherrfchende Anliegen diefes Volkes die Herrfchaft

deffen ift, den es als feinen Herrn verehrt. Das viel mißverftan-
dene Wort, mit dem diefes Volk Gottes bezeichnet wird, ift Ekklefia,
das meift mit dem noch mißverftändlicheren Kirche überfetzt wird. Es
bedeutet, daß Gottes Reich nicht Privatangelegenheit von Einzelnen
fein will, fondern Sache einer Gemeinfchaft. Das Reich will eine lebendige,

organifch wachfende Bewegung über die Erde hin und durch die
Zeiten hindurch fein. Die Ekklefia ift das Volk, das das Kommen feines

Herrn zur Vollendung feines Reiches erwartet. Das Wefentliche
an diefer Hoffnung ift nidit die Vorftellung von einem leibhaftigen
Kommen in den Wolken des Himmels, in der nächften Generation und
unter allerlei kosmifchen Kataftrophen, fondern die Gewißheit, daß
das Gefchehen, das in der Perfon, in Leben, Tod und Auferftehung
Jefu feinen Urfprung und fein Wefen hat, einem Ziel der Vollendung
und Erfüllung entgegengeht, da Gottes Wille verwirklicht ill und er
alles in allem fein wird und alle feindlichen Gewalten ihm zu Füßen
liegen. Die Welt ift Gottes, feine völlige Herrfchaft fteht am Ende.
Darum ift es nicht umfonft, wenn Menfchen in diefes Gefchehen fich
einreihen und in feinem Dienft auch ihre eigene Lebenserfüllung finden.

Diefes Gottesvolk kann nicht ohne Bericht und Zeugnis von dem
fein, der für fein Volk gelebt hat, geftorben und auferftanden ift. Darum

hat es die Ueberlieferung von ihm gepflegt, und fie ift zur Heiligen
Schrift geworden. Das Gottesvolk braucht Darfteilung feiner heiligen
Gefchichte in Wort und Feier, in Dank und Bitte; es braucht Abgrenzung

gegen die Welt, die fich ihm in den Weg ftellt; es braucht fichtbare

Zeichen und Symbole deffen, was fein Wefen ausmacht, die dann
wieder dazu helfen, daß feine Kraft die Einzelnen ergreift, daß fein
Leben Wurzel fchlägt und feine Frucht reift. Das drängende Leben muß
fich immer wieder feine Ausdrucksformen fchaffen, und diefe Formen
gehen von felbft aus fließender in feite Geftalt über.

62



Aber diefem natürlichen Prozeß folgt wie ein Schatten die Gefahr,
daß die äußere Erfcheinung und Darftellung mit der wirklichen Herrfchaft

des Herrn verwechfelt wird, die äußeren Gebärden für die
Sache felbft genommen werden. So werden fie zum Maßftab und zur
Norm erhoben und die Zugehörigkeit zu ihm wird danach beurteilt.
Alle diefe Formen können dem Leben dienen, fie können es aber auch
verfälfchen oder erfticken; umgekehrt kann Sinn und Geift auch da
fein, wo die Form, die bewußte Beziehung auf den Herrn, fehlt. Jefus
hat das zum Ausdruck gebracht, wo er die Gerichtsfzene fchildert, bei
der die Gefegneten des Vaters folche find, die fich gar nicht bewußt
find, daß fie ihm durch den fchlichten Dienft am geringften Bruder
gedient haben.

Von diefer Verwechflung von Form und Sache hatte Jefus ein ab-
fchreckendes Beifpiel vor fich in der Bewegung des Pharifäismus. Hier
hat fie bei viel Ernft und gutem Willen zu erfchreckender innerer
Unwahrheit geführt. Seine tiefe Wahrhaftigkeit hat ihn in fchroffften
Gegenfatz gegen diefe fpezififch religiöfe und kirchliche Verirrung
verfetzt. So find die Fachleute der Religion feine erbittertften Gegner
geworden, er hat aber dafür die Erfahrung machen dürfen, daß die
intellektuell und moralifch Vorausfetzungslofen ihm die größte
Empfänglichkeit entgegenbrachten, daß die „Unmündigen" ihn beffer
verftanden als die Weifen und Klugen, die Zöllner und Sünder eher Buße
taten als die Gerechten. Gottes Reich fchritt über alle Vorurteile fou-
verän hinweg.

Eine andere Gefahr ift erft nach feiner irdifchen Wirkfamkeit akut
geworden: daß die Bewegung des Reiches, eingedämmt in den nationalen

Schranken des Volkes, zu dem er gefandt war, ihren weiten
Horizont verlor und ihrer univerfalen Beftimmung nicht bewußt blieb.
Da wurde der Mann berufen, der diefe Gefahr erkannte und
überwand, indem er die Bewegung in die Völkerwelt hinaustrug: der
Apoftel Paulus. Es ill merkwürdig, daß gerade diefer leidenfchaftliche
Kämpfer für den Univerfalismus des Reiches Gottes von vielen nicht
nur als der dogmatifche Verfälfcher des Evangeliums angefehen wird,
fondern daß ihn auch die antifemitifche Ideologie und Gefchidits-
legende als den hinftellt, der das jüdifche Erbe im Chriftentum wieder
obenauf gebracht hat. Freilich, ein inftinktiver Haß gegen ihn auf
diefer Seite ift darin begründet, daß er den Begriff Raffe am radikal-
ften aus dem religiöfen Bereich hinausgewiefen hat. Wenn er feinem
Ingrimm gegen die Luft macht, die fich des Fleifches rühmen, aufs
Fleifch verlaffen, fo könnte man an diefen Stellen das griechifche
Wort für Fleifch faft mit Raffe überfetzen.

Wie es kam, können wir hier nicht unterfuchen und darftellen —
Tatfache ift, daß ihm die entfcheidende Erkenntnis gefchenkt wurde.
Im Evangelium ift ihm rettende Gotteskraft offenbar geworden für die
Heiden nicht minder als für die Juden. Der Erkenntnis folgte die Tat,

63



daß er fich als Schuldner wußte, die Kunde davon zu den Griechen
und den Barbaren zu tragen. Denn „Ift Gott nur der Juden Gott?"
fragt er einmal mit innerftem Pathos und gibt darauf die klare
Antwort: „Nein, er ift auch der Heiden Gott." Er durfte es erleben, daß
fein Herr mit feinem Geift in ihm wirkfam war unter den Heiden,
gerade wie er in Petrus und den alten Apofteln wirkfam gewefen war
unter den Juden, daß Gott fich aus allen Zungen und Raffen, aus allen
fozialen Schichten ein neues Volk fammelte, aus dem Staub und
Schmutz, aus Unbedeutendheit, Unwiffenheit und allen Laftern zu
neuem, frohem und freiem, freudigem und reinem Leben emporhob und
adelte. Darin erblickte er einen herrlichen Triumph feines Herrn über
alle menfchliche Größe.

Einft hatte er fich gegen diefen Herrn gefträubt und gegen ihn
gewütet; aber dann war er ihm zu ftark geworden, und nun führte er
ihn wie einen Gefangenen überall im Triumphzug herum, daß ein
Wohlgeruch der Gotteserkenntnis überall wie ein Weihrauchopfer
emporftieg. Wo ihn Gott hinführte, da wuchfen die Gemeinden, die
wie Sterne in der Welt leuchteten mitten unter einem verkehrten
Gefchlecht. Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen Geift, fo
bezeichnet Paulus einmal das neue Leben, das da aufwacht, wo Gottes
Reich aufgerichtet wird. Auch für Paulus ift das Reich Gottes — das

Wort ift bei ihm nicht häufig, aber von der Sache ift überall die Rede —
ein neues Gefchehen von Gott her und zu ihm hin, eine die Menfchen
erneuernde Bewegung, hinter der Gottes Geift, fein Plan und feine
Kraft fteht. Der Herr, der feinem Wefen nach Geift ift, hat nun einen
Leib, einen fichtbaren Organismus erhalten, an dem er das Haupt ift,
Sinn, Plan und Kraft gibt; die Gemeinden und die einzelnen Chriften
find Glieder, ausführende Organe, in denen das Leben pulfiert. Es find
verfchiedene Formen und Kräfte, in denen es fich äußert, die fich aber
ergänzen zu gemeinfamem und gegenfeitigem Dienft, zu einer neuen
Arbeits- und Kampfgemeinfchäft.

Es ift eine Gemeinfchaft, wie fie die alte Welt fonft nicht kannte.
Es gab religiöfe Vereine, die neben ihren kultifchen Zwecken auch ge-
fellfchaftliche und wirtfchaftliche Intereffen verfolgten; aber es waren
nicht wirkliche Gefinnungsgemeinfchaften. Diefe beftanden zwifchen
den Geweihten der Myfterien, doch nur für den Bereich ihres
feierlichen Kults; aber die Gemeinfchaft umfaßte nicht das ganze Leben.
Es gab philofophifche Schulen, deren Anhänger fich verbunden wußten

untereinander, aber um fo ftärker fich ifolierten gegen das profane
Volk der Ungebildeten: es war eine Elitegemeinfchaft. Hier aber in
der Ekklefia, dem Volk des Herrn Jefus Chriftus und feines Vaters,
umfaßte die Gemeinfchaft das gefamte Leben und reichte fie hinein
bis ins innerfte Leben, in das Heiligtum des Herzens. Was fie
verband, das war die Gottestat, die allen galt und von der fie geiftig lebten,

die Gottesgefchichte, auf die fie gemeinfam zurückblickten. Hier

64



ff ,„._

waren die alten Schranken durchbrochen, die Scheidewände zwifchen
Juden und Griechen, Griechen und Barbaren, Freien und Sklaven,
Gebildeten und Analphabeten, Reichen und Armen, Mann und Frau
niedergelegt, denn fie waren allzumal einer in Chrifto. Alles, was innerhalb

diefer Gemeinfchaft gefchah, hatte den einen Zweck, der
Auferbauung des Ganzen zu dienen. Was nicht der Liebe entfprang, nicht
von ihr geleitet und begleitet war, das war wertlos geachtet, mochte es
noch fo großartig fcheinen.

Paulus hat entfchloffen diefe Gemeinfchaft als Fortfetzung deffen
verftanden, was in der heiligen Gefchichte feines Volkes gegeben war.
Es war wohl eine Korrektur und Ueberbietung des Alten Bundes, aber
Zugleich feine Fortfetzung und Krönung. Ein einheitlicher Plan, eine
zusammenhängende Gefchichte verband das Neue mit dem Alten;
derfelbe Gott offenbarte fich hier wie dort. Wenn Paulus fagt, daß Gott
durch Chriftus die Welt gefchaffen habe, fo bringt er damit zum
Ausdruck, daß die Herrfchaft Chrifti, des Sinnes, der in ihm verkörpert
ift, von Anfang an der gefchaffenen Welt als Beftimmung gefetzt war.
Wenn Paulus fagt, daß Gott durch Chriftus einen neuen Bund
gefchloffen und die Welt mit fich verföhnt habe und nun den Heroldsruf
an alle richtet: „Laffet euch verföhnen mit Gott!", fo redet er nicht von
einer Gefinnungsänderung Gottes, fondern von der ftufenweifen
Verwirklichung der Gefinnung, die von Anfang an beftimmend und
leitend über allem ftand und dann wieder in der Verheißung des Alten
Bundes fich bekundet hatte. Paulus hat diefe Verheißung vor allem in
der Geftalt Abrahams erblickt; die Propheten haben in feiner
Gedankenwelt nicht die beherrfchende Stellung. Aber wenn er bei dem Wort
Verheißung zumeift an Abraham denkt, fo hat er doch die Linie, die
für unfere Sicht vor allem in den Propheten verkörpert ift, über das
Gefetz hinweg wieder aufgenommen. Was in Chriftus gefchehen war,
war eine neue Offenbarung der fchöpferifchen Macht Gottes. „Da fchuf
Gott Neues", diefe Worte des uralten Deborahliedes galten auch für
Chrifti Perfon und Werk: es war die Fortführung und Vollendung
einer planvollen Gefchichte. Es war ein neuer Schritt der Vollendung
entgegen auf dem Weg, den er mit Ifrael gegangen war und auf dem
Abraham, Mofe, die Propheten entfcheidende Stationen bedeutet hatten.

Paulus hat mit inftinktiver Sicherheit erkannt, daß in Jefu Sendung
den Menfchen die verlorene Unmittelbarkeit zu Gott wiedergegeben
war. Im nachprophetifchen Judentum war alles von der gefetzlich-
kultifch-kirchlichen Vermittlung beherrfcht. „Gottesgerechtigkeit ift
hier offenbar geworden", hat fich in Chriftus ereignet und wird allein
vom Glauben angeeignet, verkündigt nun Paulus. Das von ihm
gebrauchte Wort Rechtfertigung fpricht — anders als in der Reformationszeit

— heute nicht mehr unmittelbar zum Gemute. Es bedarf einiger

Mühe, uns nahezubringen, was damit gemeint ift.
Es bedeutet, daß die Diftanz überwunden, das Verhältnis wieder

65



hergeftellt, daß der Menfch vor Gott recht ift, vor ihm beftehen, in
feine Gemeinfchaft aufgenommen werden, in fein Reich eingehen kann
und darf. Das gefchieht aber nicht vom Menfchen her auf Grund
irgendeiner Leiftung, fondern allein von Gott her, durch feine
entgegenkommende Tat. Wo das Gefetz, das auf feine Weife nur den heiligen
Gotteswillen zum Ausdruck bringen wollte, ohnmächtig gewefen war,
da wirkten nun Kräfte des Geiftes neues Leben. Sie trieben von innen
her, wo das Gefetz nur von außen her befohlen hatte. Sie entbanden
zu freier Entfcheidung, wo der Buchftabe eingeengt und gegängelt
hatte, fie fchufen die Freudigkeit kindlichen, verftehenden Gehorfams,
wo vorher fklavifche, zitternde Unterwerfung gewefen war. Es war
ein Mißverftändnis, verfchuldet von den Theologen, von den Epigonen
Luthers bis auf unfere Tage, daß die Rechtfertigung aus dem Glauben
als Verdienftlichkeit der Rechtgläubigkeit angefehen wurde. Nein, es

bedeutet gerade, daß der Menfch nie mit einem Verdienft vor Gott
aufrücken, einen Anfpruch erheben kann, fondern nur durch einen
fchöpferifchen Gnadenakt Gottes in feine Gemeinfchaft aufgenommen, in
feinen Dienft geftellt wird. Erfaßt von der Lebensmacht, die von Chriftus

ausgeht, getragen von feiner Liebe, getrieben von feinem Geift,
beteiligt an feinem Reich ift der Erlöfte zur „Gottesgerechtigkeit"
gekommen. Diefes neue Leben fließt aus dem Glauben an Chriftus als
einem ganz perfönlichen Verhältnis des Vertrauens, der Dankbarkeit,
der Liebe und Hingebung. In diefem Verhältnis find die Hemmungen
und Widerftändc des alten Wefens ausgefchaltet; das Herz ill feinem
Einfluß geöffnet und die Hoffnung auf feinen Sieg überwindet alle
Angft.

Das Leben der Ekklefia und ihres einzelnen Gliedes ift Dienft des
Herrn. Was Paulus im Innerften bewegt, das eigentliche Herzensbekenntnis,

wenn er von Jefus fpricht, liegt in dem Wort Kyrios, Herr.
Das Wort Chriftus ift bei ihm aus dem Titel, den es urfprünglich
bedeutete Meffias), fall fchon zum Eigennamen geworden. Er will
nichts anderes fein als der Sklave diefes Herrn. Es ift ein Zeichen, wie
wenig wir bei Paulus fyftematifche Gefchloffenheit feiner Gedankenwelt

fuchen dürfen, daß er einerfeits mit allem Nachdruck fagt, daß
der Chriftusgläubige Gott gegenüber aus der Stellung fklavifdier
Furcht in den kindlichen Vertrauens verfetzt fei und dann doch wieder
das Wort Sklave braucht, um feine totale Hingabe an den Herrn Jefus
zum Ausdruck zu bringen.

Diefer Herr, der gekreuzigt Gewefene, der jetzt der zur Rechten
Gottes Erhöhte ift, foil der einzige Inhalt feiner Predigt fein. Daß er
groß werde, daß fich feine Herrfchaft erweitere, daß er triumphiere,
das ift des Paulus leidenfchaftliches Anliegen. Mag er felbft, der Sklave
und Apoftel, fich in diefem Dienft verbrauchen — wenn nur Chriftus
durch feinen Dienft verherrlicht wird, fo will er fich doch freuen. Das
Motiv der Militia Chrifti wird von ihm mehrfach angefchlagen. Er

66



will den alten Menfchen ablegen wie ein altes Kleid und den neuen
Menfchen nach dem Bild des Herrn anziehen. Er will mit Chriftus Herben,

um mit ihm aufzuerftehen zu einem neuen Leben. „Ich lebe, doch

nun nicht ich, fondern Chriftus lebt in mir." Diefes Verhältnis wird in
der Forfchung oft als Chriflusmyflik bezeichnet. Der Ausdruck ill
irreführend, denn es handelt fich nicht wie in der Myftik um ein Aufgehen,
eine Auflöfung der menfchlichen Perfönlichkeit in der Gottheit, fondern
es bleibt immer ein perfönliches Gegenüber.

Der Kyrios herrfcht da, ihm wird da gedient, wo Liebe geübt wird.
Der Glaube ill in der Liebe wirkfam, die Liebe Chrifti ift ausgegoffen
in unfere Herzen, fie dringet uns (fo Luther, neuere Ueberfetzer:, fie
hält uns in ihrer Gewalt). Sie ift die Norm, an der der Wert der Geiftes-
gaben gemeffen wird. Unfere von des Gedankens Bläffe angekränkelte
Sprache würde es etwa fo ausdrücken: fie ift das regulative Prinzip.
Oder fagen wir bildhafter: fie ift die Kraftleitung, die in alles Denken,
Reden und Tun der Seinen eingefehaltet ill. Sie wirkt fich in erfter Linie
im Gemeindeleben aus. Aber es ill unrichtig, wenn fchon behauptet
worden ift, daß fie bei Paulus darauf eingefchränkt erfcheine. Es ift in
der Situation gegeben, daß fie in erfter Linie in der Gemeinfchaft der
Ekklefia in Erfcheinung tritt, gegenüber den Genoffen des Glaubens.
Aber fie kennt grundfätzlich keine Grenzen. In diefer Liebe weiß fich
Paulus allen als Schuldner, fie treibt ihn unermüdlich durch Länder
und Meere, fie läßt ihn vor keinen Strapazen oder Verfolgungen zu-
rückfehrecken.

Wo Gemeindefragen geregelt werden follen, da darf es fich nicht
darum handeln, was die eigene Erkenntnis erlaubt, fondern allein, was
die Rückficht auf den Bruder, mag er auch etwas borniert fein, fordert.
Alles ift erlaubt, aber nicht alles frommt; die Erkenntnis bläht auf,
aber die Liebe baut auf. Auch auf wohlbegründete Rechte muß man
dem Bruder zuliebe verzichten können. Denn er ift immer einer, den
Chriftus geliebt hat, für den er geftorben ift; die Erinnerung daran muß
wegleitend fein, denn der Liebe des Herrn zu feinen Brüdern foil jeder,
der zum neuen Gottesvolk gehört, fich verpflichtet wiffen.

Freilich bricht das Alte immer wieder durch; Reite aus dem alten
Juden- und Heidentum machen in den Gemeinden dem Apoftel fchwer
zu fchaffen, und feine Briefe laffen überall ergreifende Blicke tun in
die Sorge, die Trauer, den Zorn, die Entrüftung und die Seufzer, die
ihm daraus erwachfen. Es ift ein großes Ringen darum, daß Chriftus
wirklich in diefen Heiligen, Erwählten, Berufenen und Geliebten, wie
er fie gern anredet, Geftalt gewinne. Aber doch ift er der guten Zuverficht,

daß der das gute Werk in den Gemeinden angefangen hat, es
auch vollenden wird, daß er und die Seinen allzumal Kinder des Lichtes
und des Tages find, daß fie keine Macht von der Liebe ihres Herrn
trennen kann, daß zuletzt der Tag anbricht, dem keine Nacht mehr
folgt, da alle Rätfei gelöft find und aller Widerftand überwunden ift.

67



Eine neue Stufe ill erftiegen, aber noch ift die letzte nicht erreicht.
Es ift die Entfcheidungszeit, da die Enden der Zeiten aufeinanderftoßen
und zum Teil übereinandergreifen. Aeußerlich lebt der Apoftel noch
im alten Aeon und innerlich gehört er ganz dem neuen an. Das Alte
ift noch da und das Neue ifl fchon da; die Spannung zwifchen Befitz
und Erwartung geht durch die Briefe hindurch. Noch tönt überall der
Lärm des Kampfes und hören wir die Seufzer über die Unzulänglichkeit

des Bisherigen, das Neue ift erft Gegenftand fehnfüchtiger Hoffnung,

aber auch freudiger Zuverficht.
Gewiß ift für den Apoftel fein perfönlicher Anteil an dem „Erbteil
der Heiligen im Licht" ein innerftes Anliegen, da der Kampf

beendigt ift, da er bei Chriftus ift, da alle Rätfei gelöft find und er erkennen

darf, wie er jetzt fchon von Gott erkannt ift. Aber es geht ihm
durchaus nicht bloß um feine individuelle Seligkeit, fondern um den
Fortgang und den Sieg der Herrfchaft feines Kyrios, um die neue Welt,
da Leid, Sünde und Tod nicht mehr fein werden, da Chriftus fein
Werk vollbracht hat und Gott alles in allem ift. Nicht nur daß er an
diefem Heil Anteil habe, fondern daß es alle umfaffe, ift Ziel feiner
Sehnfucht.

Es ill eine ganze Reihe von Zukunftsperfpektiven, die uns bei Paulus

begegnen. Es ift zunächft die Hoffnung auf den Gang der Botfchaft,
die ihm aufgetragen ift, daß viele den Ruf hören und der Einladung
folgen. Es ift fein tiefer Schmerz, daß fein eigenes Volk es ablehnt.
Aber nun darf er es erleben, daß fich Gott aus den Heiden ein neues
Volk fammelt, und er erwartet, daß dadurch Ifrael, zur Eiferfucht
gereizt, doch noch umkehre und in das neue Gottesvolk eingehe, fo daß
das Evangelium feine univerfale Beftimmung für alle Menfchen erfüllt.

Aber nicht nur alle Menfchen. Wenn Chriftus für feinen Gehorfam
bis zum Kreuzestod durch die Verleihung der Stellung des Kyrios mit
diefem Namen über alle Namen belohnt wird, fo heißt das für Paulus
nicht bloß, daß auf Erden fich ihm alle Knie beugen, fondern daß
auch in der Ueber- und der Unterwelt alle Zungen bekennen, daß er
der Herr fei, daß auch die Mächte, die im alten Aeon regieren und fich
ihm in den Weg geftellt haben, überwunden und unterworfen werden,
um in den Frieden der kommenden Welt eingeordnet zu werden. Alles
wird fich der Herr zu Füßen legen, bis Gott alles in allem fein wird.

Paulus verwahrt fich aber auch aufs nachdrücklichfte gegen die
Meinung, daß das Ziel feiner Hoffnung bloß eine Fortfetzung irdifeher
Wohlfahrt und Freude fei. Er verwahrt fich dagegen, daß Fleifch und
Blut das Reich Gottes ererben können. Es ill eine neue Welt, ein
höheres Dafein, das fich zum bisherigen verhält wie Schande zu Ehre,
wie Schwachheit zu Kraft, wie Vergänglichkeit zu Ewigkeit, das heißt
wie Proviforifches zu Definitivem. Es ift ein neues, menfchliches Vor-
ftellen Ueberfteigendes, das Gottes Schöpfermacht ins Dafein rufen
wird, das ganz göttlich-himmlifche Qualität an fich tragen wird.

68



Und doch wird es keine Schöpfung aus dem Nichts fein; der
Zufammenhang mit dem Bisherigen wird betont. Das Neue ift Vollendung
deffen, was hier begonnen hat, ift Entfcheidung deffen, was hier noch
im Kampfe lag, ift Erfüllung der Sehnfucht, ift Fülle nach dem Stückwerk,

ill Löfung nach der Spannung, ift Jubel nach den Seufzern, ift
Ruhe nach der Unruhe. Es befteht zwifchen dem Bisherigen und dem
Kommenden ein fefter Zufammenhang wie zwifchen Urfache und
Wirkung, zwifchen Saat und Ernte. Der Menfch hat es in gewiffem Sinn
felbft in der Hand; denn was er fät, das wird er auch ernten; von
feinem Verhalten hier und jetzt hängt es ab, ob das Neue für ihn als
Kataftrophe hereinbricht oder ihm als Erfüllung gefchenkt wird.

Es gehen hier zwei Motive nebeneinander her. Einerfeits wird
betont, daß das Neue nur durch Krifis, das heißt durch Gericht und
Entfcheidung, und das bedeutet auch Scheidung, hindurch zu den Menfchen

kommen kann. Denn ift der Menfch zum Guten beftimmt, fo
kann er nur vom Guten leben und muß am Böfen zugrunde gehen. An
diefer Grundordnung der Welt könnte auch Gott nur etwas ändern,
wenn er aufhören würde, der Heilige zu fein. Wo Gott fein Reich
aufrichtet, da muß das Reich des Böfen zu Ende gehen. Aber daneben
flehen auch die Gedanken, daß Gottes Erbarmen und Heil fchließlich
alle umfaßt und er auch die Widerftrebenden überwindet und in fein
Heil hineinzieht. Denn feine Liebe hätte nicht gefiegt, wo eines feiner
Gefchöpfe ausgefchloffen bliebe, und es wäre drinnen keine Seligkeit,
wenn es draußen Verderben gäbe.

Wir wiffen nicht, ob Paulus diefen Widerfpruch gefehen hat, und
wir brauchen ihn nicht zu löfen. Denn das Entfcheidende ift doch, daß
die, welche den göttlichen Ruf gehört haben, in die Bewegung feines
Reiches fich hineinziehen laffen, Beftimmung und Ziel ihres Lebens
darin finden. Das Ende diefes Weges dürfen fie ruhig Gott überlaffen;
geht es doch über alles menfchliche Vorftellen und Begreifen weit hinaus,

auch über die Vorftellungen, in denen fich der Apoftel diefe letzten
Dinge zurechtgelegt hat. Darum dürfen fie auch heute niemand als
Gefetz auferlegt werden. Was wir brauchen, ift, daß wir von der Kraft
feiner Hoffnung erfaßt werden.

Wir haben im Neuen Teflament fichere Anhaltspunkte dafür, daß
Paulus nicht der Einzige gewefen ift, der das Evangelium in die grie-
chifch-römifche Kulturwelt hinausgetragen hat. Er ift der Bekannte
unter einer ganzen Schar von Unbekannten und weniger Hervorragenden,

die ihr Leben derfelben Aufgabe geweiht haben. Aber eine Geftalt
fteht noch neben ihm, die zwar dem Schickfal und der Arbeitsleiftung
nach nicht fo feft umriffen vor uns tritt, aber in ihr Inneres doch wertvolle

Blicke gewährt und auf die von Jefus ausgehende Bewegung
tiefgehenden Einfluß geübt hat: Johannes, der Verfaffer des Evangeliums
und der unter feinem Namen überlieferten Briefe. Daß er auch der
Verfaffer der Offenbarung fei, erfcheint mir ausgefchloffen, obfehon in der

69



Forfchung gegenwärtig eine Neigung zu diefer Annahme üch bemerkbar

macht. Während der Evangelifl unter den Verfaffern neuteftament-
licher Schriften dem Griechentum am meiften entgegenkommt, fteht ihm
der Apokalyptiker am fernften. Die Frage, ob er mit dem Apoftel
Johannes, dem Sohn des Zebedäus, identifch ift, können wir hier offen
laffen. Wenn ich kurz Johannes fage, fo meine ich den Evangeliften.

Er beginnt feinen Bericht über Jefus mit denfelben Worten, „am
Anfang", wie fie den Schöpfungsbericht im Alten Teftament eröffnen.
Damit zieht er eine Parallele: ein neuer Schöpfungsakt hat ftattgefunden,

aber derfelbe Gott ill Urheber des einen wie des andern; fie
gehören zufammen und tragen denfelben Sinn in fich: das Befehlswort,
in dem alles feinen Urfprung hat, ift in feinem Sinn neu offenbar
geworden; es ift Fleifch geworden und in die auf diefer Erde fich abfpie-
lende Gefchichte eingegangen.

Man hat feit alters den Eingang des Evangeliums — er klingt auch
im Eingang des i. Briefes wieder an — als den Verfuch betrachtet, das
Wefen Chrifti zu deuten, theologifch gefprochen, Chriftologie zu lehren.

Richtiger ill es aber, darin den Verfuch zu einer Deutung des Wefens

Gottes zu fehen. Nicht Gott ill die bekannte Größe, von der aus
die unbekannte Größe Chriftus verftändlich gemacht werden foil,
fondern es ift gerade umgekehrt. Was Gott ill, was der Sinn des Wortes,
durch das er die Welt ins Dafein rief, was Wefen und Ziel feines Schaffens

ill, das ift das große Rätfei und Geheimnis, und das ift nun offenbar

geworden. Auf Jefus muffen wir fchauen, um zu wiffen, was der
Logos, das Schöpfungs-, Erhaltungs- und Voüendungswort ill, in dem
alle Wirklichkeit ihren Sinn hat. Nicht was der Grieche aus der Schule
Heraklits oder der Stoa, was der Geweihte der Myflerien oder der
helleniftifche Jude Philo meint, wenn er Logos fagt, will er
heranziehen, um zu erkennen, was es mit Jefus von Nazareth für eine
Bewandtnis hat. Umgekehrt, was in Jefus Chriftus erfchienen ill, feine
Herrlichkeit, die wir fchauen durften und den andern künden wollen,
diefe Fülle, aus der wir Gnade um Gnade gefchöpft haben, darin liegt
der unergründliche Sinn des Wortes, das der Welt das Dafein gegeben
und das Ziel gefetzt hat.

Mag der Stoiker, der Vertreter eines fublimen Rationalismus,
feinen eigenen Menfchengeift in die Ueberwelt projizieren, um den Logos
zu erfaffen, mag ihn der Geweihte der Myflerien in einem tieffinnigen
Mythus orientalifcher Ueberlieferung fuchen, mag ihn Philo durch
feine allegorifche Auslegung ins Alte Teftament hineindeuten —
Johannes fieht ihn an einem andern Ort: bei dem, der unter uns fein Zelt
aufgefchlagen hat, den unfere Augen gefchaut, den unfere Ohren gehört
und unfere Hände betaftet haben. Im Mittelpunkt der Botfchaft des

Johannes fteht der Satz, daß in dem Sohn der Vater fich uns geoffenbart

hat.
Gottes Sinn und Wefen, feine Abficht und fein Walten treten uns

70



in der Perfon und dem Wort Jefu entgegen. So feiten auch das Wort
Reich Gottes vorkommt, fo fehr ili dodi von der Sache die Rede.
Johannes fpricht von einer Macht, Gottes Kinder zu werden, die von
Jefu Erfcheinung ausgeht, von einer Krifis, einer Scheidung und
Entfcheidung, die er hervorbringt.

Nirgends wird fo fcharf wie bei Johannes ein Gegenfatz zwifchen
zwei Welten gefchaut; er wird manchmal durch die zwei Worte Gott
und Welt bezeichnet, dann wieder durch die Antithefen Licht —
Finfternis, Wahrheit — Lüge, oben — unten, Geift — Fleifch, Leben —
Tod. Jefus ftellt die, welche fein Wort hören, feine Geftalt fehen, vor
die Notwendigkeit der Wahl. Sie muffen erkennen und glauben, daß
in ihm die göttliche Seite diefer Antithefen unter uns erfchienen und
wirkfam geworden ift, fich ihm auffchließen, ihn aufnehmen, ihm
nachfolgen, aus ihm neu geboren werden, feine Gebote halten. Damit
gehören fie der wahren Welt an, find fie vom Tode zum Leben
hindurchgedrungen.

Diefes Leben wird als ewiges bezeichnet, aber eben als folches ift
es nicht erft zukünftiger, fondern fchon gegenwärtiger Befitz, dem auch
der Tod nichts anhaben kann. Wer an den Sohn glaubt, der hat fchon
das ewige Leben. Auch ein folcher Satz ift nicht etwa dogmatifch zu
verftehen, als ob die verftandesmäßige Zuftimmung zu dem Satz: Jefus
ift der Sohn Gottes, dem Menfchen die Teilnahme am ewigen Leben
fichern würde. Es ift eine innerfte Gefinnungs- und Gewiffensentfchei-
dung für die uns in Jefus begegnende Welt, ein Ja zu ihrem Sinn
und Wefen gemeint. Auch die Wunder, die er tut und die das Evangelium

berichtet, find durchaus Zeichen der göttlichen Sphäre, die durch
ihn in diefe Erfahrungswelt hereingebrochen ift, Zeichen der Macht, die
nicht nur Fähigkeit zum Mirakel, fondern fittlicher Qualität ift. Ihr
Wefen ift Liebe; diefe erfcheint in der ganzen Lebenshaltung Jefu,
vor allem aber in der Hingabe feines Lebens für die Seinen. Und die
Probe darauf, ob die zu ihm fich Bekennenden wirklich von feiner
Macht erfaßt und erneuert find, ift die Bruderliebe, die fie bewähren.
Unnachfichtlich wird ein Bekenntnis des Mundes, das nicht in der
ganzen Lebenshaltung beftätigt wird, als Lüge bezeichnet. Vor allem
in der Erzählung von der Fußwafchung, in den Abfchiedsreden des

Evangeliums und im i. Brief wird diefe Seite in ernfteften Worten
eingefchärft, und damit wird eine dogmatifche oder myftifche Auffaffung

der johanneifchen Botfchaft ausgefchloffen. Wohl werden die
myftifchen Formeln: „Wer in mir bleibt und ich in ihm", von feinem
Wohnen in den Gläubigen gebraucht. Aber das untrügliche Kennzeichen
ift immer die fchlichte Bruderliebe. Und diefe ift wieder die Auswirkung

der großen Gottesliebe, die er der Welt entgegenbringt, indem
er ihr feinen Sohn gefchenkt hat. Die Gewißheit diefer Liebe ift dann
wieder der Grund dafür, daß die für Chriftus fich Entfcheidenden
tapfer und treu der fich feindfelig zu ihnen Hellenden Welt Widerftand

71



leiften. Sie haben von diefer göttlichen Welt zu zeugen, indem fie nicht
bloß mit der Zunge lieben, fondern mit der Tat und Wahrheit.

In den Abfchiedsreden lefen wir auch die Verheißung von dem
Geift, der den Jüngern als Erfatz für feine leibliche Gegenwart gefandt
werden foil. Luther hat das griechifche Wort Parakletos mit Tröfler
überfetzt. Das ift zu eng gefaßt; der Geift ift damit auch gefaßt als
der Impuls und Mahner, der fie in alle Wahrheit leitet, auch wenn fie
das gefprochene Wort des Meifters nicht mehr unter fich haben. Es ift
damit ausgefprochen, daß fie nicht immer eine in einzelne Gebote
gefaßte Anleitung zu dem Richtigen brauchen, fondern daß fie aus dem
Impuls feines Geiftes es felbft zu finden vermögen. Wir dürfen darin
den Gedanken finden, daß jede Zeit den Weg, den Gott mit ihr gehen
will, nicht gefetzlich fidi vorfchreiben laffen muß, fondern daß ihr die
Aufgabe geftellt fein wird, ihn in eigener Erkenntnis und Entfcheidung
zu finden und zu gehen. Es ift darin ausgefprochen, daß Jefus feine
Jünger nicht zu Sklaven, fondern zu felbfländigen Mitarbeitern in
feinem Werk hat erziehen wollen.

Wir find dankbar, daß wir neben den fynoptifchen Evangelien
auch das des Johannes haben. Jene geben uns mehr die zeitliche
Erfcheinung, diefer die ewige Bedeutung. Jene laffen mehr erkennen, daß
das Wort Fleifch geworden ill, diefer, daß es das Wort des ewigen
Gottes war, das Fleifch wurde. Hätten wir nur Johannes, fo wären
wir nicht fo gefdiützt gegen die Behauptung, daß feine Jefusgeftalt
nur die Einkleidung einer Idee fei; mit den Synoptikern hätten wir
nicht fo eindrückliches Zeugnis deffen, was er für uns bedeutet. In der
Chriftenheit war die Aufmerkfamkeit bald mehr dem fynoptifchen,
bald mehr dem johanneifchen Zeugnis zugewendet, das heißt bald mehr
dem, was ihn mit uns verbindet, bald mehr dem, was ihn über uns
erhebt; bald mehr der Tatfache, daß Gott fich zu uns herniederläßt,
bald mehr der, daß er uns zu fich emporhebt. Beide Ausprägungen der
Botfchaft werden fich immer das Gleichgewicht halten muffen.

Die johanneifchen Schriften find im Neuen Teftament diejenigen,
die am meiften den religiöfen Gegenwartsbefitz betonen: Ewigkeit
in der Zeit, Gott mitten in der Welt wird bezeugt; fie kümmern fich
wenig um die dramatifchen Ereigniffe, in denen die Offenbarung den
Gang des Gottesreiches in der Zukunft fich abwickeln fieht. Neben der
Apokalypfe gehören hierher auch die Kapitel der fynoptifchen
Evangelien, in denen die letzten Dinge gefchildert werden. Wahrfcheinlich
hat hier die Gemeinde in ein feftftehendes, nicht vom Herrn felbft
flammendes eschatologifches Schema Herrenfprüche eingefetzt, die von der
Zukunft handeln, fo auch den, daß Zeit und Stunde zu wiffen, keinem
Wefen, auch ihm felbft, dem Sohn, nicht, gegeben, fondern allein dem
Vater vorbehalten fei! Auch einzelne Stücke bei Paulus und in den
übrigen Briefen gehören hierher. Sie haben das Gemeinfame, daß das
Zukunftsbild Nah- und Kataflrophenerwartung ifl. Die Bilder, die

72



hier entrollt werden, find flark an ein vorkopernikanifches Weltbild
geknüpft, das, von einigen fektiererifchen Kreifen abgefehen, unferm
Gefchlecht fremd und unmöglich geworden ift. Es hat darum eine
theologifche Strömung die Löfung ausgegeben, da fich die Naherwartung
(was in Kürze gefchehen wird, will die Offenbarung des Johannes nicht
zeigen) nicht erfüllt habe, vielmehr eine bald 2000jährige Gefchichte
fich abgefpielt habe, fei eine „Enteschatologifierung" des Chriftentums
notwendig.

Diefe Parole fcheint es mir darauf abgefehen zu haben, das Kind
mit dem Bade auszufchütten. Mit der zeitlichen Vorftellungsform von
einem leibhaftigen Niederfteigen des Herrn in den Wolken, von einem
Erlofchen des Lichtes der Sonne und des Mondes und einem Vom-Him-
mel-fallen der Sterne wird hier der Gedanke einer Gottesgefchichte mit
dem Ziel der Herrfchaft des heiligen Gotteswillens, der zukünftigen
Entfcheidung und Vollendung des Erdgefchehens, einer Erfüllung der
tiefften Sehnfucht des Menfchengefchlechts und des Menfchenherzens
preisgegeben. Daß Gott im Regimente fitzt und am Werke ift, feine
Menfchenkinder einem herrlichen Ziele entgegenzuführen, wo das
Stückwerk dem Vollkommenen Platz macht, daß der Weg an ein Ziel
und der Kampf zu einer Entfcheidung führen foil, daß das Seufzen
unter den Rätfein der Gegenwart in einer Zukunft, von der wir nicht
wiffen, wann fie kommt, von Lob und Dank abgelöft wird, das ill ein
unentbehrliches Stück des Evangeliums. Wenn wir darauf verzichten,
fo muffen wir meines Erachtens auch das Wort Gottesreich aus unferem
Glauben ftreichen. Was in Jefus Chriftus gekommen ift, darf uns
Verheißung fein, daß es auch in Vollendung kommen wird. Das ill der
Kern der Hoffnung der Chriftenheit auf ein Wiederkommen ihres
Herrn in Herrlichkeit.

Das ifl etwas anderes als die Erwartung einer automatifchen Fort-
fchrittsentwicklung, wie fie im Liberalismus und auch im Marxismus
daheim war und in den Erlebniffen des erften Weltkrieges zufammengebrochen

ift. Die chriftliche Hoffnung rechnet mit immer neuen Kämpfen
und Entfcheidungen, mit gefleigerten Entfaltungen der Macht des

Böfen bis zu einer letzten Entfcheidung. Aber fie vertraut darauf, daß
der Sieg Gottes ift, daß die Welt zuletzt ihm gehört.

Wenn uns der naive Optimismus einer früheren Zeit heute kindifch
vorkommt, fo wollen wir uns nicht fchämen, daß wir diefe
Kinderkrankheiten durchgemacht haben, fo wenig wir uns der Mafern oder
des Keuchhuftens unferer Kindheit fchämen. Fefthalten wollen wir die
Hoffnung, daß es vorwärts geht, einem göttlichen Ziel entgegen, von
dem aus das Licht eines Sinnes auch auf den dunkeln Weg der Gegenwart

zurückfällt, daß alle einzelnen Schritte, alle Entfcheidungen und
Ueberwindungen zuletzt dem göttlichen Ziele dienen follen. Sobald
man folche Hoffnung ausfpricht, wird man von manchen Theologen
und Laien hart angelaffen, daß man an die Güte des Menfchen glaube

73



und fich das für einen Chriften gar nicht fchicke. Diefer Glaube an die
Güte des Menfchen fpielt aber nach meiner Beobachtung mehr in der
Polemik der Gegner als in der Wirklichkeit eine Rolle. Jedenfalls dürfen

wir auf folche Rede antworten: Nein, nicht auf die menfchliche
Güte und Vortrefflichkeit, die ja heute illuforifcher geworden ift als je,
fondern auf Gottes Macht und Heiligkeit, auf das, was uns von ihm
in Chriftus begegnet ift, gründen wir unfere Hoffnung.

Es ill auch die Hoffnung, die Paulus einmal in die Worte faßt, daß
unfere Arbeit in dem Herrn nicht vergeblich ift, daß wir mit unferm
Gehorfam und dem Einfatz unferer Kraft doch feinem Werk irgendwie

zu dienen haben, daß durch die Relativität unferes Dafeins fich
eine Bewegung vollzieht nach einem Letzten und Abfoluten, da alle
Unruhe zur Ruhe und alle Sehnfucht zur Erfüllung gekommen ift.

Diefe Gewißheit, aus der allein Mut und Treue gewonnen wird,
fteht hinter der Bitte: „Dein Reich komme!" und der Botfchaft: „Der
Herr ill nahe." Wie es fein wird, vermögen wir nicht zu fagen, und
daß uns das Bild von der Niederfahrt in den Wolken eine zeitliche
Vorftellung ift, daraus wollen wir kein Wefen machen. Der Herr ift
im Kommen, fein Werk ift im Gang und er wird es vollenden, er wird
feine Herrfchaft extenfiv und intenfiv ausbreiten. Die Gefchichte ift
kein Leerlauf oder ewiger Umlauf, fondern eine Bewegung auf ein Ziel
hin, das es auch wert ift, darauf hinzuarbeiten und zu kämpfen, dafür
zu leiden und zu Herben, ein Ende von Not und Unrecht, von Rätfein
und Schuld, ein finnvoller Ertrag auch deffen, was in feinem Sinn fo
dunkel war; daran dürfen wir feflhalten.

Nur von diefer Hoffnung aus können wir auch den Mut gewinnen,
Zeitforderungen aufzuftellen und zu vertreten, die Forderung einer
gerechteren fozialen Ordnung, einer Völkergemeinfchaft auf Grund
des Rechtes und der Gewalt, die den Namen Frieden und nicht bloß
Waffenftillftand verdient. Alles das ift ja noch nicht Gottes Reich felbft.
Aber wir dürfen die Bemühung darum in Gottes Plan und Werk
einreihen in der Gewißheit, daß wir nur durch Erfüllung der Pflicht, die
uns hier beanfprucht, den Weg zu feinem Reiche gehen.

Alle folche Bemühungen enthalten in fich die Zumutung an die
Menfchen — zuerft natürlich an uns felber —, anders zu werden. Diefe
Zumutung fchließt wieder das Eingeftändnis in fich, daß das bisherige
und jetzige Treiben der Menfchheit Unrecht, Sünde, Schuld ifl und wir
alle unlösbar drein verflochten find. Diefer Tatfache gegenüber ift ja
auch die Frage ganz unerheblich, ob unfer Anteil an diefer Schuld
etwas größer oder kleiner fei als der des andern, auch des Bruders
jenfeits der Grenze. *

Es macht gerade das Recht und die Würde folcher Forderungen aus,
daß fie diefe Zumutung, anders zu werden, Buße zu tun, in fich
fchließen. Gerade darum werden fie auch immer auf die Antwort
ftoßen: „Utopie! Utopie! Das ift eine Unmöglichkeit. Setz dir Perücken

74



auf von Millionen Locken, ftell deinen Fuß auf ellenhohe Socken, du
bleibft doch immer, der dubbili." Diefe Einwendung tritt uns im
Gewand der gottlofen Skepfis wie der exquifiten Frömmigkeit entgegen.

__ Sie hätte Recht, wenn wir nicht unfer Vertrauen auf einen Herrn
und Gott fetzen dürften, der fpricht: „Siehe, ich mache alles neu!" Das
heißt, daß er ein )chöpferi)cher Gott ift, der auch in feiner Gefchichte
mit feiner Menfchheit Neues fchaffen, neue Kräfte wecken, Menfchen
umwandeln kann. Und es heißt zugleich, daß er ein Gott der Gnade
ift, der feine gefallenen Kinder nicht verfloßt, fondern Sünde vergeben,
Schuld durchftreichen kann und will. Diefer Vater ill es, der uns im
Evangelium entgegentritt, und was er getan hat, das ift Verheißung
deffen, was er auch heute tun kann und in Zukunft tun wird.

Darum dürfen wir es auch ausfprechen, daß einzig aus diefer
Botfchaft des Neuen Teftamentes und ihrer gläubigen Aufnahme uns der
Mut erwächft, es in diefer Hölle der Gegenwart auszuhalten und an
unferm Platz uns an unfere Pflicht hinzugeben. Ich glaube nicht, daß
es Pflicht ift, von diefer Hoffnung aus einen befondern konftruktiven
Plan für den Neubau der Zukunft, der Nachkriegszeit, aufzuftellen, der
fich als der chriftliche von den übrigen, Atlantik-Charta, Beveridge-
Plan ufw. unterfcheiden würde. Vielmehr foil unfer Glaube uns nun
Anregung, Verantwortungsbewußtfein, Mut, Hingebung und Ausdauer
verleihen, zu der Zufammenarbeit mit andern, die uns an Sachkenntnis
überlegen fein mögen. Wir vermögen fo etwas beizutragen, was aus
keiner andern Quelle als diefem Glauben gefchöpft werden kann, was
auch andern das Gewiffen wecken und den Mut ftärken kann; es ift
ein Beitrag, dem der Segen einer höhern Macht verheißen ift.

Individuelle und univerfale Hoffnung find nicht zu trennen. Wie
der Lebensweg des Einzelnen und der Gefchichtsweg der Menfchheit
am Ziel zufammenkommen, auch das geht weit über unfer menfchliches
Vorftellen hinaus. Wer aber vom Gefchehen des Reiches Gottes erfaßt
ift, der wird diefe Sorge auch in die Hände deffen legen, der uns auf
unfern Weg gerufen und bis hieher geführt hat.

Rudolf Liechtenhan.

Vom Bleiben am Weinftock Chrifti.
Der Ausdruck Gottesreich tritt im Johannes-Evangelium im

Verhältnis zu den drei erften Evangelien ftark zurück. In der Nikodemus-
gefchichte flößen wir auf ihn. In ihr wird betont, daß das Reich Gottes
nicht fehen kann, wer nicht von oben geboren wird, und daß einer
ohne die Geburt aus Waffer und Geift nicht ins Himmel- und Gottesreich

einzugehen vermag. Pilatus gegenüber hebt Jefus hervor, daß
feine Königsherrfchaft nicht von diefer Welt fei. Im übrigen finden wir
im Johannes-Evangelium nur Umfchreibungen jener Tatfache, die mit
den Begriffen Chriftusreich und Gottesherrfchaft gemeint ift. Eine un-

75


	Das Kommen des Reiches Gottes nach dem Neuen Testament (Fortsetzung und Schluss)

