Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: (2): Februar-Sendung

Artikel: Das Kommen des Reiches Gottes nach dem Neuen Testament
(Fortsetzung und Schluss)

Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wie Adler, wenn Sie nicht immer wieder das Wunder erfiihren, wie Sie,
von diefer Kraft beriihrt, laufen kénnen, ohne zu ermatten und — was
fchwerer ift! — wandeln, ohne miide zu werden, dauernd miide!
Das ift, verchrte Frau, was ich Thnen fagen kann, und zwar aus
Erfahrung. Es gibt einen Sieg iiber alle Miidigkeit: der lebendige Gott!
Mit emnem warmen Gruf an Sie und alle Miiden bin ich
- Thr Leonhard Raga:.

Das Kommen des Reiches Gottes

nach dem Neuen Testament.
(Fort{etzung und Schluf3.)

Gottesreichsdienft, damit haben wir ein Wort ausgefﬁrochen, das
von vielen als unfachgemifl verworfen wird. Wir verftehen das An-
liegen derer, die es ablehnen: -

»1hr diirft euch nicht bemiihen,
noch forgen Tag und Nacht,
wie ihr ihn wollet ziehen

mit eures Armes Macht.*

Grund und Mittelpunkt der Bot{chaft ift doch das, was Gott tut
und noch tun wird. Der Men{ch hat nur darauf zu achten, zu warten,
darum zu beten und fich darauf zu freuen wie ein Kind. Von Gott her
it die neue Wirklichkeit offenbar und wirkiam geworden, Gottes Rat-
{chlufl, Werk und Gelchenk ift fie, und des Menichen Antwort foll ein
freudiges Innewerden, Annehmen aus {einer Hand, Danken fiir {eine
unausiprechliche Gnade und Zuverficht auf feinen Sieg fein. Wenn
Jefus {o zu dem kommenden Reich fteht, fo ift es deshalb, weil eine
gottliche Vollmacht fich {einer Seele bemichtigt hat und er ihr ver-
pflichtet ift, nicht aus menfchlicher Ueberlegung, fondern aus einer un-
-widerftehlichen Sendung. Und was {o in ihm lebendig ift, foll von thm
weiter {ich ausbreiten. Es foll fein wie ein Feuer, das er anzuziinden
gekommen ift. _

Aber diefem Gefchehen fteht der Menich doch nicht nur als paffives
Objekt gegeniiber. Er wird aufgerufen und in Anipruch genommen,
die Gabe wandelt fich {ofort zur Aufgabe. Die Bewegung des kommen-
den Reiches will mitreiflen, fie fordert auf zu Entfcheidung, Einord-
nung und Hingabe. Diefe ift nicht widerwillige Unterwerfung, fondern
verftehender Kindesgehorfam. Das Leben, das hier zu den Menfchen
kommt, will ihr eigenes Leben und Beftandteil ihres Wefens werden.
Es will an Stelle der alten, niedrigen, duflerlichen, befchrinkten, unrei-
nen und verginglichen Ziele und Maichte treten. Es ift nun ein Leben

60



aus einer im Zentrum des Per{énlichen wirkenden und {chaffenden
Macht. Darum miiffen nun nicht mehr unendlich viele einzelne Gebote
eingeprigt werden. Der Menich findet in der Macht, die ihn ergriffen
hat, in Liebe, Freude, Antrieb und Kraft zum Richtigen, Notwendigen
und Heilfamen.

Aber der Men{ch kann auch nein fagen, und hinter feinem Nein
fteht ein Reich des Béfen. Der Widerftand hat fich fchon angekiindigt
in jenem Schrei des Ddmons in der Synagoge von Kapernaum: Du bift
gekommen, uns zu verderben. Darum trachten die feindfeligen Gewal-
ten, ihn zu verderben. Es ift ein programmatifiches Vorpoftengefecht,
das {ich dort abipielt. Der Feind wird den Platz nicht kampflos iiber-
laflen, es wird auf Leben und Tod gehen. Wir kennen die verborgenen
Stunden nicht, in denen dem Herrn das klar geworden ift, fondern nur
die, in der er es den Getreuen erdffnet hat. Es wird der Weg des Lei-
dens und Sterbens {ein, aber er ift auch notwendig zum Sieg. Jefus hat
es in den fiir die Seinen paradoxen Worten vom Sterben des Menichen-
fohnes ausgelprochen. Dabei hat auch die Geftalt des leidenden Gottes-
knechtes aus Jefaja §3 ihm das Verftindnis der Notwendigkeit diefes
Weges erleichtert. | .

Es wird gehen nach den Worten: Der Stein, den die Bauleute ver-
worfen haben, ift zum Eckftein geworden, Gerade die Verwerfung des
Gottgefandten durch {ein Volk wird dazu fiihren, dafy die Zukunft des
Gottesreiches auf ihn gebaut wird. Es liegt eine Drohung darin: Ihr
mogt euch dem Gang der Gottesgelchichte in den Weg ftellen, Gott aber
wird iiber euch hinwegichreiten. Wenn ihr nicht wollt, daff er fein
Werk mit éuch und durch euch tue, fo wird er es ohne euch und wider
euch tun. In der Uner{chiitterlichkeit und der Treue bis zum Aeufler-
ften, im Opfer des Lebens wird die in Jefus wirkende heilige Macht
die ftarkfte Entfaltung ihres Wefens als Liebe und Gnade bringen und
den enticheidenden Sieg erringen. Darum gehort das Tragen und eigene
* Wollen diefes Geichickes als unentbehrliches Glied in den Ratfchluf}
 und Plan Gottes zur Aufrichtung feiner Herrfchaft und zum Heil {ei-
ner Menfchheit. Jefu Hingabe ift Dienft, Preis, Lofegeld fiir die Ueber-
windung des Reiches des Bofen, das die Menichen gefangen hilt, Wie
das im Finzelnen gedacht ift, das wird nicht ausgelprochen; es ift ja
auch nicht eine fertige, durchichaubare Rechnung, fondern Geheimnis
im verborgenen Rat und Plan des Vaters, Es ift Glaubensfache, aber
thm fo gewif}, daf er in diefer Zuverficht dem Verhingnis entgegengeht.

Zu diefem Geheimnis gehort auch, dafl dadurch {ein Volk, zu dem
er {ich gelandt weif}, das angebotene Heil von fich ft6f3t, dafl fich diefes
Heil aber damit denen, die bisher draufien ftanden, zuwendet.

Geheimnis ift auch das Gefchehen von Offern, der neue Durchbruch
{emner Perfon und der in ihm wirkfamen Macht, des in ihm verkorper- -
ten und von ithm ausgehenden Lebens, Was da gelchehen ift, ift nicht
die Rettung diefes Lebens in ein fernes Jenfeits hiniiber, fondern ge-

61



rade fein Durchbruch in diefe Welt hinein. Darum ift nicht das wefent-
lich, dafl das hiftoriiche Ereignis bejaht wird; auch wenn es fich proto-
kollarifch und dokumentarifch beweifen liefle, fo wire damit das Ent-
{cheidende nicht gewonnen, das Erfafit-, Umgewandelt- und Neu-
~ gelchaflenwerden von diefer Lebensmacht, Wenn die Jiinger bei threm
Oftererlebnis ausrufen: ,,Es it der Herr!“, {o heifit das: Es ift der-
felbe, den wir kennen, weil er unter uns umhergezogen ift und wohl-
getan hat, deflen Sinn und Wefen in ihm uns fichtbar und iiber alles
lieb, grofl und verpflichtend geworden ift. Er ift es, der fich nun als
der Lebendige bezeugt, feine Hand auf uns legt, uns aus der Verzweif-
lung wieder erhebt und unter feine geiftige Gewalt bringt. Als der
Lebendige hort er nicht auf, feine Herrfchaft aufzurichten. Das Kom-
men des Reiches ift durch den Anfchlag der Feinde nicht ftillgeftellt,
es {etzt {ich fort bis zur Vollendung. o )

- Er ift den Seinen erichienen, um fie zu {fammeln als fein Volk. Es .
ift natiirlich, daf} das beherrichende Anliegen diefes Volkes die Herr-
{chaft deflen ift, den es als feinen Herrn verehrt, Das viel mifiverftan-
dene Wort, mit dem diefes Volk Gottes bezeichnet wird, ift Ekklefia,
das meift mit dem noch mifiverftindlicheren Kirche tiberfetzt wird. Es
bedeutet, ‘dafl Gottes Reich nicht Privatangelegenheit von Einzelnen
fein will, fondern Sache einer Gemeinfchaft. Das Reich will eine leben-
dige, organifch wachfende Bewegung iiber die Erde hin und durch die
Zeiten hindurch fein. Die Ekklefia it das Volk, das das Kommen {ei-
nes Herrn zur- Vollendung feines Reiches erwartet. Das Wefentliche
an diefer Hoffnung ift nicht die Vorftellung von einem leibhaftigen
Kommen in den Wolken des Himmels, in der nichften Generation und
unter allerlei kosmifchen Kataftrophen, fondern die Gewiftheit; daf}
das Gelchehen, das in der Perfon, in Leben, Tod und Auferftehung
Jefu feinen Urfprung und fein Wefen hat, einem Ziel der Vollendung
und Erfiillung entgegengeht, da Gottes Wille verwirklicht ift und er
alles in allem fein wird und alle feindlichen Gewalten thm zu Fiiflen
liegen. Die Welt ift Gottes, feine vollige Herrfchaft fteht am Ende.
Darum ift es nicht umfonft, wenn Menichen in diefes Gelchehen fich
einreihen und in feinem Dienft auch ihre eigene Lebenserfiillung finden.

Diefes Gottesvolk kann nicht ohne Bericht und Zeugnis von dem
fein, der fiir fein Volk gelebt hat, geftorben und auferftanden ift. Dar-
um hat es die Ueberlieferung von ithm gepflegt, und fie ift zur Heiligen
Schrift geworden. Das Gottesvolk braucht Darftellung feiner heiligen
Gelchichte in Wort und Feier, in Dank und Bitte; es braucht Abgren-
zung gegen die Welt, die fich ihm in den Weg ftellt; es braucht ficht-
bare Zeichen und Symbole deflen, was fein Wefen ausmacht, die dann
~wieder dazu helfen, dafl feine Kraft die Einzelnen ergreift, daf} feim
Leben Wurzel fchldgt und {eine Frucht reift. Das dringende Leben muf}
{ich immer wieder {eine Ausdrucksformen fchaffen, und diefe Formen
gehen von felbft aus fliefender in fefte Geftalt iiber.

62



Aber diefem natiirlichen Prozef folgt wie ein Schatten die Gefahr,
daf die duflere Er[cheinung und Darftellung mit der wirklichen Herr-
{chaft des Herrn verwechfelt wird, die Zufleren Gebirden fiir die
- Sache felbft genommen werden. So werden fie zum Maf3ftab und zur
Norm erhoben und die Zugehorigkeit zu thm wird danach beurteilt.
Alle diefe Formen kénnen dem Leben dienen, fie konnen es aber auch
verfilichen oder erfticken; umgekehrt kann Sinn und Geift auch da
{ein, wo die Form, die bewuflte Beziehung auf den Herrn, fehlt. Jefus
hat das zum Ausdruck gebracht, wo er die Gerichts{zene {childert, bei
der die Gefegneten des Vaters folche find, die fich gar nicht bewufit
find, dafl fie ihm durch den {chlichten Dienft am geringften Brude
gedient haben, |
~ Von diefer Verwech{lung von Form und Sache hatte Jefus ein ab-
{chreckendes Beifpiel vor fich in der Bewegung des Pharifdismus. Hier
hat fie bei viel Ernft und gutem Willen zu erichreckender innerer Un-
wahrheit gefiihrt, Seine tiefe Wahrhaftigkeit hat ihn in {chroffften
Gegenfatz gegen diefe {pezififch religiéfe und kirchliche Verirrung ver-
fetzt. So find die Fachleute der Religion {eine erbittertften Gegner ge-
worden, er hat aber dafiir die Erfahrung machen diirfen, dafl die
intellektuell und moralifch Vorausfetzungslofen ihm die grofite Emp-
finglichkeit entgegenbrachten, dafl die ,,Unmiindigen ihn befler ver-
ftanden als die Weifen und Klugen, die Zollner und Siinder cher Bufle
taten als die Gerechten. Gottes Reich {chritt tiber alle Vorurteile fou-
verin hinweg. i '

Eine andere Gefahr ift erft nach feiner irdifchen Wirk{famkeit akut
geworden: dafl die Bewegung des Reiches, eingedimmt in den natio-
nalen Schranken des Volkes, zu dem er gefandt war, ihren weiten
Horizont verlor und ihrer univerfalen Beftimmung nicht bewuf3t blieb.
Da wurde der Mann berufen, der diefe Gefahr erkannte und iiber-
wand, indem er die Bewegung in die Volkerwelt hinaustrug: der
Apoflel Paulus, Es ift merkwiirdig, dafl gerade diefer leidenfchaftliche
Kimpfer fir den Univerfalismus des Reiches Gottes von vielen nicht
nur als der dogmatifche Verfilicher des Evangeliums angefehen wird,
fondern dafl ihn auch die antifemitifche Ideologie und Gefchichts-
legende als den hinftellt, der das jiidifche Erbe im Chriftentum wieder
obenauf gebracht hat. Freilich, ein inftinktiver Hafl gegen ihn auf
diefer Seite ift darin begriindet, daf} er den Begriff Rafle am radikal-
ften aus dem religiofen Bereich hinausgewiefen hat. Wenn er feinem
Ingrimm gegen die Luft macht, die fich des Fleifches rithmen, aufs
Fleifch verlaflen, fo konnte man an diefen Stellen das griechifche
Wort fiir Fleifch faft mit Raffe iiberfetzen., \ ;

Wie es kam, kdnnen wir hier nicht unterfuchen und darftellen —
Tat{ache ift, dafl ihm die entfcheidende Erkenntnis gefchenkt wurde.
Im Evangelium ift thm rettende Gotteskrafl offenbar geworden fiir die
Heiden nicht minder als fiir die Juden. Der Erkenntnis folgte die Tat,

63



dafl er fich als Schuldner wufite, die Kunde davon zu den Griechen
und den Barbaren zu tragen. Denn ,,Ift Gott nur der Juden Gott?*
fragt er einmal mit innerftem Pathos und gibt darauf die klare Ant-
wort: ,,Nein, er ift auch der Heiden Gott.”“ Er durfte es erleben, daf}
~ fein Herr mit {einem Geift in ihm wirkfiam war unter den Heiden,
gerade wie er in Petrus und den alten Apofteln wirkfam gewefen war
unter den Juden, dafl Gott fich aus allen Zungen und Raflen, aus allen
{ozialen Schichten ein newes Volk {ammelte, aus dem Staub und
Schmutz, aus Unbedeutendheit, Unwiffenheit und allen Laftern zu
neuem, frohem und freiem, freudigem und reinem Leben emporhob und
adelte. Darin erblickte er einen herrlichen Triumph feines Herrn iiber

alle men{chliche Grofe.

Einft hatte er fich gegen diefen Herrn geftraubt und gegen ihn ge-
wiitet; aber dann war er ihm zu ftark geworden, und nun fiihrte er
ihn wie einen Gefangenen iberall im Triumphzug herum, dafl ein
Wohlgeruch der Gotteserkenntnis iiberall wie ein Weihrauchopfer
emporftieg. Wo ihn Gott hinfithrte, da wuchfen die Gemeinden, die
wie Sterne in der Welt leuchteten mitten unter einem verkehrten Ge-
{chlecht. Geredhtigkeit, Friede und Freude im Heiligen Geift, fo be-
zeichnet Paulus einmal das neue Leben, das da aufwacht, wo Gottes
Reich aufgerichtet wird. Auch fiir Paulus ift das Reich Gottes — das
Wort ift bei ihm nicht hiufig, aber von der Sache ift {iberall die Rede —
- ein neues Gefchehen von Gott her und zu ihm hin, eine die Menichen
erneuernde Bewegung, hinter der Gottes Geift, fein Plan und feine
Kraft fteht. Der Herr, der feinem Wefen nach Geiff ift, hat nun einen
Leib, einen {ichtbaren Organismus erhalten, an dem er das Haupt ift,
Sinn, Plan und Kraft gibt; die Gemeinden und die einzelnen Chriften
{ind Glieder, ausfithrende Organe, in denen das Leben pulfiert. Es find
ver{chiedene Formen und Krifte, in denen es fich duflert, die fich aber
ergidnzen zu gemeinfamem und gegenfeitigem Dienft, zu einer neuen
Arbeits- und Kampfgemein{chaft. | ,

Es ift eine Gemeinfchaft, wie fie die alte Welt fonft nicht kannte.
Es gab religiofe Vereine, die neben ihren kultifchen Zwecken auch ge-
fellichaftliche und wirtichaftliche Intereflen verfolgten; aber es waren
nicht wirkliche Gefinnungsgemeinichaften. Diefe beftanden zwifchen
den Geweihten der Myfterien, doch nur fiir den Bereich ihres feier-
lichen Kults; aber die Gemeinfchaft umfafite nicht das ganze Leben.
Es gab philofophifche Schulen, deren Anhinger fich verbunden wufi-
ten untereinander, aber um {o ftdrker {ich ifolierten gegen das profane
Volk der Ungebildeten: es war eine Elitegemeinfchaft, Hier aber in
der Ekklefia, dem Volk des Herrn Jefus Chriftus und feines Vaters,
umfafite die Gemeinfchaft das gefamte Leben und reichte fie hinein
bis ins innerfte Leben, in das Heiligtum des Herzens. Was fie ver-
band, das war die Gottestat, die allen galt und von der fie geiftig leb-
ten, die Gottesgelchichte, auf die fie gemeinfam zuriickblickten. Hier

64



waren die -alten Schranken durchbrochen, die Scheidewinde zwifchen
Juden und Griechen, Griechen und Barbaren, Freien und Sklaven, Ge-
bildeten und Analphabeten, Reichen und Armen, Mann und Frau nie-
dergelegt, denn fie waren allzumal einer in Chriflo. Alles, was inner-
halb diefer Gemeinfchaft gefchah, hatte den einen Zweck, der Auf-
erbauung des Ganzen zu dienen. Was nicht der Liebe ent{prang, nicht
von ihr geleitet und begleitet war, das war wertlos geachtet, mochte es
noch fo grofartig {cheinen.

Paulus hat entfchloffen diefe Gemein{chaft als Fortfetzung deflen
verftanden, was in der beiligen Ge[chichte {eines Volkes gegeben war.
Es war wohl eine Korrektur und Ueberbietung des Alten Bundes, aber
zugleich feine Fortfetzung und Kronung. Ein einheitlicher Plan, eine
zufammenhingende Gefchichte verband das Neue mit dem Alten; der-
felbe Gott offenbarte fich hier wie dort. Wenn Paulus fagt, daf} Gott
durch Chriftus die Welt gefchaffen habe, fo bringt er damit zum Aus-
druck, daff die Herrfchaft Chrifti, des Sinnes, der in ihm verkorpert
ift, von Anfang an der gelchaffenen Welt als Beftimmung gefetzt war.
Wenn Paulus fagt, daff Gott durch Chriftus einen newen Bund ge-
{chloffen und die Welt mit fich ver{ohnt habe und nun den Heroldsruf
an alle richtet: ,,Laflet euch ver[ohnen mit Gott!“, fo redet er nicht von
einer Gefinnungsinderung Gottes, fondern von der ftufenweifen Ver-
wirklichung der Gefinnung, die von Anfang an beftimmend und lei-
tend iiber allem ftand und dann wieder in der Verbeifung des Alten
Bundes fich bekundet hatte. Paulus hat diefe Verheifung vor allem in
der Geftalt Abrahams erblickt; die Propheten haben in feiner Gedan-.
kenwelt nicht die beherrichende Stellung, Aber wenn er bei dem Wort
Verheiflung zumeift an Abraham denkt, fo hat er doch die Linie, die
fiir unfere Sicht vor allem in den Propheten verkorpert ift, iiber das
Gefetz hinweg wieder aufgenommen, Was in Chriftus gefchehen war,
war eine neue Offenbarung der fchopferifchen Macht Gottes. ,,Da {chuf
Gott Neues”, diefe Worte des uralten Deborahliedes galten auch fiir -
Chrifti Perfon und Werk: es war die Fortfilhrung und Vollendung
einer planvollen Gefchichte. Es war ein neuer Schritt der Vollendung
entgegen auf dem Weg, den er mit Ifrael gegangen war und auf dem
Abraham, Mofe, die Propheten ent{cheidende Stationen bedeutet hatten.

Paulus hat mit inftinktiver Sicherheit erkannt, daff in Jefu Sendung
den Menichen die verlorene Unmittelbarkeit zu Gott wiedergegeben
war. Im nachprophetifchen Judentum war alles von der gefetzlich-
kultifch-kirchlichen Vermittlung beherricht. ,,Gottesgerechtigkeit ift
bier offenbar geworden‘, hat fich in Chriftus ereignet und wird allein
vom Glauben angeeignet, verkiindigt nun Paulus. Das von ihm ge-
brauchte Wort Rechtfertigung {pricht — anders als in der Reforma-
tionszeit — heute nicht mehr unmittelbar zum Gemiite, Es bedarf eini-
ger Miihe, uns nahezubringen, was damit gemeint ift, |

. Es bedeutet, daff die Diftanz iiberwunden, das Verhiltnis wieder

65



hergef’cellt, daf} der Menich vor Gott recbt ift, vor ihm beftehen, in
{eine Gemeinfchaft aufgenommen werden, in fein Reich eingehen kann
und darf. Das gefchieht aber nicht vom Menichen her auf Grund
irgendeiner Leiftung, fondern allein von Gott her, durch {eine entgegen-
kommende Tat. Wo das Gefetz, das auf feine Weife nur den heiligen
Gotteswillen zum Ausdruck bringen wollte, ohnmichtig gewefen war,
da wirkten nun Krifte des Geiffes neues Leben. Sie trieben von innen
her, wo das Gefetz nur von auflen her befohlen hatte, Sie entbanden
zu freier Ent{cheidung, wo der Buchftabe eingeengt und gegingelt
hatte, fie {chufen die Freudigkeit kindlichen, verftehenden Gehor{ams,
wo vorher {klavifche, zitternde Unterwerfung gewefen war. Es war
ein Miflverftindnis, ver{chuldet von den Theologen, von den Epigonen
Luthers bis auf unfere Tage, dafl die Rechtfertigung aus dem Glauben
als Verdienftlichkeit der Rechtgldubigkeit angelchen wurde. Nein, es
bedeutet gerade, dafy der Menfch nie mit einem Verdienft vor Gott auf-
riicken, einen An{pruch erheben kann, fondern nur durch einen {chop-
ferifchen Gnadenakt Gottes in feine Gemeinichaft aufgenommen, in
feinen Dienft geftellt wird. Erfafit von der Lebensmacht, die von Chri-
ftus ausgeht, getragen von feiner Liebe, getrieben von {feinem Geift,
beteiligt an {einem Reich ift der Erlofte zur ,,Gottesgerechtigkeit™ ge-
kommen, Diefes neue Leben fliefit aus dem Glauben an Chriftus als
einem ganz perfonlichen Verhiltnis des Vertrauens, der Dankbarkeit,
der Liebe und Hingebung. In diefem Verhiltnis find die Hemmungen
und Widerftinde des alten Wefens ausgelchaltet; das Herz ift {einem
.Emﬂ{ilﬁ geoffnet und die Hoffnung auf feinen Sieg iiberwindet alle
Ang

Das Leben der Ekklefia und ihres einzelnen Gliedes ift Dienft des
Herrn. Was Paulus im Innerften bewegt, das eigentliche Herzensbe-
kenntnis, wenn er von Jefus {pricht, liegt in dem Wort Kyrios, Herr.
Das Wort Chriftus ift bei ihm aus dem Titel, den es urfpriinglich be-
deutete (= Melfias), faft {chon zum Eigennamen geworden. Er will
nichts anderes {ein als der Sklave diefes Herrn. Es ift ein Zeichen, wie
wenig wir bei Paulus {yftematifche Gelchloflenheit feiner Gedanken-
welt fuchen diirfen, dafl er einerfeits mit allem Nachdruck fagt, dafl
der Chriftusgldubige Gott gegeniiber aus der Stellung {klavifcher
Furcht in den kindlichen Vertrauens verfetzt fei und dann doch wieder
das Wort Sklave braucht, um {eine totale Hingabe an den Herrn Jefus
zum Ausdruck zu brmgen

Diefer Herr, der gekreuzigt Gewelene, der jetzt der zur Rechten
Gottes Erhohte 1Pc foll der einzige Inhalt femer Predigt fein, Dafl er
grofl werde, daf} fich feine Herrlchaft erweitere, dafl er trlumphlere,
das ift ‘des Paulus leiden{chaftliches Anliegen. Mag er {elbft, der Sklave
und Apoftel, fich in diefem Dienft verbrauchen — wenn nur Chriftus
durch {einen Dienft verherrlicht wird, fo will er fich doch freuen. Das
Motiv der Militia Chrifti wird von ihm mehrfach angefchlagen. Er

66



will den alten Men{chen ablegen wie ein altes Kleid und den neuen
Menichen nach dem Bild des Herrn anzichen. Er will mit Chriftus fter-
ben, um mit thm aufzuerftehen zu einem neuen Leben, ,,Ich lebe, doch
nun nicht ich, fondern Chriftus lebt in mir.” Diefes Verhiltnis wird in
der For{chung oft als Chriftusmy ik bezeichnet, Der Ausdruck ift irre-
fithrend, denn es handelt fich nicht wie in der Myf{tik um ein Aufgehen,
eine Auflofung der men{chlichen Perf6nlichkeit in der Gottheit, fondern
es bleibt immer ein per{onliches Gegeniiber,

Der Kyrios herricht da, ihm wird da gedient, wo Liebe geiibt wird.
Der Glaube ift in der Liebe wirk{am, die Liebe Chrifti ift ausgegoflen
in unfere Herzen, f{ie dringet uns (fo Luther, neuere Ueberfetzer:. fie
hilt uns in threr Gewalt). Sie ift die Norm, an der der Wert der Geiftes-
gaben gemeflen wird. Unfere von des Gedankens Blifle angekrinkelte
Sprache wiirde es etwa fo ausdriicken: fie ift das regulative Prinzip.
Oder fagen wir bildhafter: fie ift die Kraftleitung, die in alles Denken,
Reden und Tun der Seinen eingefchaltet ift. Sie wirkt {ich in erfter Linie
im Gemeindeleben aus. Aber es ift unrichtig, wenn {chon behauptet
worden ift, dafl fie bei Paulus darauf eingefchrinkt erfcheine, Es ift in
der Situation gegeben, daff fie in erfter Linie in der Gemeinfchaft der
Ekklefia in Ericheinung tritt, gegeniiber den Genoffen des Glaubens.
Aber fie kennt grundfitzlich keine Grenzen. In diefer Liebe weill fich
Paulus allen als Schuldner, fie treibt ithn unermiidlich durch Linder
und Meere, fie 1dflt ihn vor keinen Strapazen oder Verfolgungen zu-
riick{chrecken.

Wo Gemeindefragen geregelt werden follen, da darf es fich nicht
darum handeln, was die eigene Erkenntnis erlaubt, fondern allein, was
die Riick{icht auf den Bruder, mag er auch etwas borniert {ein, fordert.
Alles ift erlaubt, aber nicht alles frommt; die Erkenntnis bliht auf,
aber die Liebe baut auf. Auch auf wohlbegriindete Rechte muff man
dem Bruder zuliebe verzichten konnen. Denn er ift immer einer, den
Chriftus geliebt hat, fiir den er geftorben ift; die Erinnerung daran muf}
wegleitend fein, denn der Liebe des Herrn zu feinen Briidern {oll jeder,
der zum neuen Gottesvolk gehort, {ich verpflichter wiflen.

Freilich bricht das Alte immer wieder durch; Refte aus dem alten
Juden- und Heidentum machen in den Gemeinden dem Apoftel {chwer
- zu {chaffen, und feine Briefe laffen iiberall ergreifende Blicke tun in
die Sorge, die Trauer, den Zorn, die Entriiftung und die Seufzer, die
thm daraus erwachfen, Es ift ein grofles Ringen darum, daff Chriftus
wirklich in diefen Heiligen, Erwihlten, Berufenen und Geliebten, wie
er fie gern anredet, Geftalt gewinne, Aber doch ift er der guten Zuver-
ficht, daf} der das gute Werk in den Gemeinden angefangen hat, es
- auch vollenden wird, daf} er und die Seinen allzumal Kinder des Lichtes
und des Tages f{ind, dafl fie keine Macht von der Liebe ihres Herrn
trennen kann, dafl zuletzt der Tag anbricht, dem keine Nacht mehr
folgt, da alle Ritfel geloft find und aller Widerftand iiberwunden ift.

. 67



Eine neue Stufe ift erftiegen, aber noch ift die letzte nicht erreicht.
Es ift die Enticheidungszeit, da die Enden der Zeiten aufeinanderftofien
und zum Teil {ibereinandergreifen. Aeuflerlich lebt der Apoftel noch
im alten Aeon und innerlich gehdrt er ganz dem neuen an. Das Alte
ift noch da und das Neue ift [chon da; die Spannung zwiichen Befitz
und Erwartung geht durch die Briefe hindurch. Noch tont iiberall der
Lirm des Kampfes und horen wir die Seufzer iiber die Unzuldnglich-
keit des Bisherigen, das Neue ift erft Gegenftand fehnfiichtiger Hoff-
nung, aber auch freudiger Zuverficht.

Gewif} ift fiir den Apoftel fein perfénlicher Anteil an dem ,,Erb-
teil der Heiligen im Licht® ein innerftes Anliegen, da der Kampf be-
endigt ift, da er bei Chriftus ift, da alle Ritfel gel6ft find und er erken-
nen darf, wie er jetzt fchon von Gott erkannt ift. Aber es geht ihm
durchaus nicht blof um {eine individuelle Seligkeit, fondern um den
Fortgang und den Sieg der Herr{chaft {eines Kyrios, um die nene Welt,
da Leid, Siinde und Tod nicht mehr fein werden, da Chriftus {ein
Werk vollbracht hat und Gott alles in allem ift. Nicht nur daf§ er an
diefem Heil Anteil habe, fondern dafl es alle umfafle, ift Ziel {einer
Sehnfucht. : '

Es ift eine ganze Reihe von Zukunfisper{pektiven, die uns bei Pau-
lus begegnen. Es ift zunichft die Hoffnung auf den Gang der Bot{chaft,
die ihm aufgetragen ift, dafl viele den Ruf horen und der Einladung
folgen. Es ift fein tiefer Schmerz, dafl fein eigenes Volk es ablehnt.
Aber nun darf er es erleben, daf fich Gott aus den Heiden ein neues
Volk fammelt, und er erwartet, dafl dadurch Ifrael, zur Eifer{fucht
gereizt, doch noch umkehre und in das neue Gottesvolk eingehe, {o daff
das Evangelium feine univerfale Beftimmung fiir alle Men{chen erfiillt..

Aber nicht nur alle Men[chen. Wenn Chriftus fiir {einen Gehorfam
bis zum Kreuzestod durch die Verleihung der Stellung des Kyrios mit
diefem Namen iiber alle Namen belohnt wird, {o heifdt das fiir Paulus
nicht blof}, daff auf Erden fich ihm alle Knie beugen, fondern dafl
auch in der Ueber- und der Unterwelt alle Zungen bekennen, daf} er
der Herr fei, dafl auch die Michte, die im alten Aeon regieren und f{ich
ihm in den Weg geftellt haben, iiberwunden und unterworfen werden,
um in den Frieden der kommenden Welt eingeordnet zu werden. Alles
wird fich der Herr zu Fiiflen legen, bis Gott alles in allem {fein wird.
- Paulus verwahrt fich aber auch aufs nachdriicklichfte gegen die
Meinung, dafl das Ziel feiner Hoffnung blof eine Fortletzung irdifcher
Wohlfahrt und Freude fei. Er verwahrt {ich dagegen, dafl Fleifch und
Blut das Reich Gottes ererben konnen. Es ift eine neue Welt, ein
héheres Dafein, das fich zum bisherigen verhilt wie Schande zu Ehre,
wie Schwachheit zu Kraft, wie Verganglichkeit zu Ewigkeit, das heiflt
wie Proviforifches zu Definitivem. Es ift ein neues, men{chliches Vor-,
ftellen Uecberfteigendes, das Gottes Schopfermacht ins Dafein rufen
wird, das ganz gottlich-himmlifche Qualitdt an fich tragen wird.

68 .



Und doch wird es keine Schopfung aus dem Nichts {ein; der Zu-
fammenhang mit dem Bisherigen wird betont. Das Neue ift Vollendung
deflen, was hier begonnen hat, ift Enticheidung deffen, was hier noch
im Kampfe lag, ift Erfiillung der Sehnfucht, ift Fiille nach dem Stiick-
werk, ift Lofung nach der Spannung, ift Jubel nach den Seufzern, ift
Ruhe nach der Unruhe, Es befteht zwifchen dem Bisherigen und dem
Kommenden ein fefter Zufammenhang wie zwifchen Urfache und Wir-
kung, zwifchen Saat und Ernte, Der Menfch hat es in gewiflem Sinn
felbft in der Hand; denn was er {it, das wird er auch ernten; von {ei-
nem Verhalten hier und jetzt hingt es ab, ob das Neue fiir ihn als
Kataflrophe hereinbricht oder thm als Erfillung gefchenkt wird.

- Es gehen hier zwei Motive nebencinander her. Einerfeits wird be-
‘tont, daf} das Neue nur durch Krifis, das heifit durch Gericht und
Ent{cheidung, und das bedeutet auch Scheidung, hindurch zu den Men-
fchen kommen kann. Denn ift der Menich zum Guten beftimmt, fo
kann er nur vom Guten leben und mufl am Béfen zugrunde gehen, An
diefer Grundordnung der Welt konnte auch Gott nur etwas dndern,
wenn er aufhodren wiirde, der Heilige zu fein. Wo Gott {ein Reich auf-
richtet, da muff das Reich des Béden zu Ende gehen, Aber daneben
ftehen auch die Gedanken, dafl Gottes Erbarmen und Heil {chliefllich
alle umfafit und er auch die Widerftrebenden {iberwindet und in fein
Heil hineinzieht. Denn {eine Liebe hitte nicht gefiegt, wo eines feiner
Gelchopfe ausgeichloflen bliebe, und es wire drinnen keine Seligkeit,
‘'wenn es drauflen Verderben gibe, \ .

-~ Wir wiffen nicht, ob Paulus diefen Wider{pruch gefechen hat, und
wir brauchen ihn nicht zu 16fen, Denn das Enticheidende ift doch, daf}
die, welche den gottlichen Ruf gehort haben, in die Bewegung {eines
Reiches fich hineinziehen laflen, Beftimmung und Ziel ihres Lebens
darin finden. Das Ende diefes Weges diirfen {ie ruhig Gott iiberlaflen;
geht es doch iiber alles menfchliche Vorftellen und Begreifen weit hin-
aus, auch iiber die Vorftellungen, in denen fich der Apoftel diefe letzten
Dinge zurechtgelegt hat. Darum diirfen fie auch heute niemand als
Gefetz auferlegt werden. Was wir brauchen, ift, daff wir von der Kraft
feiner Hoffnung erfaflt werden. | ' ' -

Wir haben im Neuen Teftament fichere Anhaltspunkte dafiir, dafl
Paulus nicht der Einzige gewefen ift, der das Evangelium in die grie-
. chifch-rémifche Kulturwelt hinausgetragen hat. Er ift der Bekannte
unter einer ganzen Schar von Unbekannten und weniger Hervorragen-
den, die ihr Leben derfelben Aufgabe geweiht haben. Aber eiine Geftalt
fteht noch neben ihm, die zwar dem Schickial und der Arbeitsleiftung
nach nicht {fo feft umrifien vor uns tritt, aber in ihr Inneres doch wert-
volle Blicke gewihrt und auf die von Jefus ausgehende Bewegung tief-
gehenden Einfluf geiibt hat: Johannes, der Verfafler des Evangeliums
und der unter {feinem Namen iiberlieferten Briefe. Daf} er auch der Ver-
faffer der Offenbarung fei, erfcheint mir ausgefchloflen, obichon in der

69



 For{chung gegenwirtig eine Neigung zu diefer Annahme Tich bemerk-

bar macht, Wihrend der E'wmgeiﬂ unter den Verfaffern neuteftament-
licher Schriften dem Griechentum am meiften entgegenkomme, ftcht hm
der Apokalyptiker am fernften, Die Frage, ob er mit dem Apoftel
Johannes, dem Sohn des Zebedius, identifch ift, konnen wir hier offen
laffen. Wenn ich kurz Johannes fage, {o meine ich den Evangeliften.

Er begmnt feinen Bericht iiber Jefus mit denfelben Worten, ,,am
Anfang®, wie fie den Schopfungsbericht im Alten Teftament eroffnen.
Damit zieht er eine Parallele: ein neuer Schopfungsakt hat ftattgefun-
den, aber derfelbe Gott ift Urheber des einen wie des andern; fie ge-
horen zufammen und tragen denfelben Sinn in fich: das Befeblswort
in dem alles feinen Urfprung hat, ift in {einem Sinn neu offenbar ge-
worden; es ift Fleifch geworden und in die auf diefer Erde {ich abfpie—
lende Gefchiche eingegangen.

Man hat {eit alters den Eingang des Evangeliums — er klingt auch
im Eingang des 1. Briefes wieder an — als den Verfuch betrachtet, das
Wefen Chrifti zu deuten, theologifch gefprochen, Chriftologie zu leh-
ren. Richtiger ift es aber, darin den Verfuch zu einer Deutung des We-
Jens Gottes zu {ehen, Nicht Gott ift die bekannte Grofle, von der aus
die unbekannte Grofie Chriftus verftandlich gemacht werden {oll, {on-
dern es ift gerade umgekehrt. Was Gott ift, was der Sinn des Wortes,
durch das er die Welt ins Dafein rief, was Welen und Ziel {eines Schaf-
fens ift, das ift das grofle Ritfel und Geheimnis, und das ift nun offen-
bar geworden. Auf Jefus miiffen wir {chauen, um zu wiflen, was der
Logos, das Schopfungs-, Erhaltungs- und Vollendungswort ift, in dem
alle Wirklichkeit ihren Sinn hat. Nicht was der Grieche aus der Schule
Heraklits oder der Stoa, was der Geweihte der Myfterien oder der
helleniftifche Jude Philo meint, wenn er Logos fagt, will er heran-
ziehen, um zu erkennen, was es mit Jefus von Nazareth fiir eine Be-
wandtnis hat, Umgekehrt was in Jefus Chriftus erfchienen ift, {eine
Herrlichkeit, die wir fchauen durften und den andern kiinden WoHen,
diefe Fiille, aus der wir Gnade um Gnade gefchopft haben, darin liegt
der unergrundhche Sinn des Wortes, das der Welt das Dafein gegeben
und das Ziel gefetzt hat.

Mag der Stoiker, der Vertreter eines fubhmen Rationalismus, {ei-
nen eigenen Menfchengeuﬁ in die Ueberwelt projizieren, um den Logos
zu erfaffen, mag ihn der Geweihte der Myfterien in einem tieffinnigen
Mythus orientalifcher Ueberlieferung {uchen, mag ihn Philo durch
feine allegorifche Auslegung ins Alte Teftament hineindeuten — Jo-
hannes fieht thn an einem andern Ort: bei dem, der unter uns {ein Zelt
aufgefchlagen hat, den unfere Augen gelchaut, den unfere Ohren gehort -
und unfere Hinde betaftet haben. Im Mittelpunkt der Botichaft des
iohaznes fteht der Satz, dafl in dem Sohn der Vater fich uns geoffen-

art hat

Gottes Sinn und Wefen, feine Abficht und fein Walten treten uns

70



~ in der Perfon und dem Wort ﬂe{u entgegen. So felten auch das Wort

Reich Gottes vorkommt, fo fehr ift doch von der Sache die Rede. Jo-

- hannes fpricht von einer Macht, Gottes Kinder zu werden, die von

Jefu Erfcheinung ausgeht, von einer Krifis, einer Scheidung und Ent-
{cheidung, die er hervorbringt.

Nirgends wird fo {charf wie bei Johannes ein Gegenfatz zwifchen
zwel Welten gefchaut; er wird manchmal durch die zwei Worte Gott
und Welt bezeichnet, dann wieder durch die Antithefen Licht — Fin-
fternis, Wahrheit — Liige, oben — unten, Geift — Fleifch, Leben —
Tod. Jefus ftellt die, welche fein Wort horen feine Geftalt fehen, vor
die Notwendigkeit der Wahl. Sie miiffen erkennen und glauben, daf}

‘in thm die gottliche Seite diefer Antithefen unter uns erichienen und

wirkfam geworden ift, fich ihm aufichliefen, ihn aufnehmen, ihm nach-
folgen, aus ihm neu geborcn werden, {eine Gebote halten, "Damit ge-
horen fie der wahren Welt an, {ind fie vom Tode zum Leben hindurch-
gedrungen.

Diefes Leben wird als ewiges bczemhnet aber eben als folches ift
es nicht erft zukiinftiger, fondern fchon gegenwirtiger Befitz, dem auch
der ‘Tod nichts anhaben \kann. Wer an den Sohn glaubt, der hat {chon
das ewige Leben. Auch ein {olcher Satz ift nicht etwa dogmatiich zu
verftehen, als ob die verftandesmiflige Zuftimmung zu dem Satz: Jefus
ift der Sohn Gottes, dem Menfchen die Teilnahme am ewigen Leben
fichern wiirde, Es 1f’c eine innerfte Gefinnungs- und Gewiflensent{chei-
dung fiir die uns in Jelus begegnende Welt, ein Ja zu ihrem Sinn
und Wefen gemeint. Auch die Wunder, die er tut und die das Evange-
lium berichtet, find durchaus Zeichen der gottlichen Sphire, die durch
ihn in diefe Erfahrungswelt hereingebrochen ift, Zeichen der Macht, die
nicht nur Fzhigkeit zum Mirakel, fondern [ ttlicher Qualitde ift, Thr
Welen ift Liebe; diefe erfcheint in der ganzen Lebenshaltung Jefu,
vor allem aber in der Hingabe feines Lebens fiir die Seinen. Und die
Probe darauf, ob die zu ihm fich Bekennenden wirklich von feiner
Macht erfaflt und erneuert find, ift die Bruderliebe, die fie bewahren
Unnachfichtlich wird ein Bekenntnis des Mundes, das nicht in der

-ganzen Lebenshaltung beftitigt wird, als Liige bezelchnet Vor allem

in der Erzihlung von der Fuﬁwafchung, in den Abfchiedsreden des
Evangeliums und im 1.Brief wird diefe Seite in ernfteften Worten
einge{chirft, und damit wird eine dogmatiiche oder myftilche Auffaf-
fung der johanneifchen Botfchaft ausgefchloflfen. Wohl werden die
myf{tiichen Formeln: ,,Wer in mir bleibt und ich in ihm*, von {einem
Wohnen in den Glaubigen gebraucht, Aber das untriigliche Kennzeichen
ift immer die fchlichte Bruderliebe. Und diefe ift wieder die Auswir-
kung der groflen Gottesliebe, die er der Welt entgegenbringt, indem
er ihr feinen Sohn gefchenkt hat. Die GewiBheit diefer Liebe ift ‘darin
wieder der Grund dafiir, dal die fiir -Chriftus fich Entfcheidenden
tapfcr und trey der {ich felndfehg zu 1hnen ftellenden Welt Widerftand

71



leiften, Sie haben von diefer gottlichen Welt zu zeugen, indem fie nicht
blo mit der Zunge lieben, {fondern mit der Tat und Wahrheit.

In den Abfchiedsreden lefen wir auch die Verheiflung von dem
Geifl, der den Jiingern als Erfatz fiir {eine leibliche Gegenwart gefandt
werden foll. Luther hat das griechifche Wort Parakletos mit Tréfler
tiberfetzt. Das ift zu eng -gefafit; der Geift it damit auch gefafit als
der Impuls und Mahner, der fie in alle Wahrheit leitet, auch wenn fie
das gelprochene Wort des Meifters nicht mehr unter fich haben. Es ift
damit ausgelprochen, dafl fie nicht immer eine in einzelne Gebote ge-
faflte Anleitung zu dem Richtigen brauchen, fondern daf} fie aus dem
Impuls {eines Geiftes es felbft zu finden vermdgen. Wir diirfen darin
den Gedanken finden, daf jede Zeit den Weg, den Gott mit ihr gehen
will, nicht gefetzlich fich vorfchreiben laflen mufi, fondern daf} ihr die
Aufgabc geftellt fein wird, ihn in eigener Erkenntnis und Ent{cheidung
zu finden und zu gehen. Es ift darin ausgeiprochen, daf} Jefus feine
Jinger nicht zu Sklaven, {ondern zu felbflindigen Mitarbeitern in
feinem Werk hat erziehen wollen.

Wir find dankbar, dafl wir neben den f{ynoptifchen Evangelien
auch das des Johannes haben. Jene geben uns mehr die zeitliche Er-
{cheinung, diefer die ewige Bedeutung. Jene laflen mehr erkennen, daf}
das Wort Fleifch geworden ift, diefer, daf} es das Wort des ewigen
Gottes war, das Fleilch wurde. Hitten wir nur Johannes, {o wiren
wir nicht fo gelchiitzt gegen die Behauptung, dafl feine Jefusgeftalt
nur die Einkleidung einer Idee fei; mit den Synoptikern hitten wir
nicht fo eindriickliches Zeugnis deﬁen was er fiir uns bedeutet. In der
Chriftenheit war die Aufmerkfamkeit bald mehr dem { ynoptiichen,
bald mehr dem johanneifchen Zeugnis zugewender, das hen’St bald mehr
dem, was thn mit uns verbindet, bald mehr dem, was ihn iiber uns
erhebt bald mehr der Tatfache, dafS Gott fich zu uns herniederlafit,
bald mehr der, daf er uns zu fich emporhebt. Beide Ausprigungen der
Botichaft werden fich immer das Gleichgewicht halten miiffen,

Die johanneilchen Schriften {ind im Neuen Teftament diejenigen,
die am meiften den religifen Gegenwartsbefitz betonen: Ewigkeit
in der Zeit, Gott mitten in der Welt wird bezeugt; fie kiimmern fich
wenig um die dramatifchen Ereigniffe, in denen die Offenbarung den
Gang des Gottesreiches in der Zukunft fich abwickeln fieht. Neben der
Apokalyple gehdren hierher auch die Kapitel der {ynoptifchen Evan-
gelien, 1n denen die letzten Dinge gefchildert werden. Wahricheinlich
hat hier die Gemeinde in ein feftftehendes, nicht vom Herrn {elbft ftam-
mendes eschatologifches Schema Herrenfpriiche eingefetzt, die von der
Zukunft handeln, fo auch den, dafl Zeit und Stunde zu wiflen, keinem
Welen, auch thm felbft, dem Sohn, nicht, gegeben, fondern allein dem
Vater vorbehalten fei! Auch einzelne Stiicke bei Paulus und in den
tibrigen Briefen gehoren hierher. Sie haben das Gemeinfame, daf} das
Zukunflsbild Nah- und Kataftrophenerwartung ift. Die Bilder, die

72



hier entrollt werden, find ftark an ein vorkopernikanifches Weltbild
gekniipft, das, von einigen {ektiererifchen Kreifen abgefehen, unferm
Gefchlecht fremd und unmoglich geworden ift. Es hat darum eine theo-
logifche Stromung die Lofung ausgegeben, da fich die Naherwartung
(was in Kiirze gelchehen wird, will die Offenbarung des Johannes nicht
zeigen) nicht erfiillt habe, vielmehr eine bald zooo]ahrlge Gelchichte
{ich abgelpielt habe, {ei eine ,,Enteschatologifierung” des Chriftentums
notwendig.

Diefe Parole {cheint.es mir darauf abgefehen. zu haben, das Kind
mit dem Bade auszufchiitten. Mit der zeitlichen Vorftellungsform von
einem leibhaftigen Niederfteigen des Herrn in den Wolken, von einem
Erlo{chen des Lichtes der Sonne und des Mondes und einem Vom-Him-
mel-fallen der Sterne wird hier der Gedanke einer Gottesgefchichte mit
dem Ziel der Herrf{chaft des heiligen Gotteswillens, der zukiinftigen
Entfcheidung und Vollendung des Erdgefchehens, einer Erfiillung der
tiefften Schnfucht des Menfchengefchlechts und des Men{chenherzens
preisgegeben. Dafl Gott im Regimente fitzt und am Werke ift, {eine
Menichenkinder einem herrlichen Ziele entgegenzufiithren, wo das
Stiickwerk dem Vollkommenen Platz macht, dafl der Weg an ein Ziel
und der Kampf zu einer Enticheidung fiihren foll, daf das Seufzen
unter den Ritleln der Gegenwart in emer Zukunft, von der wir nicht
wiflen, wann fie kommt, von Lob und Dank abgeloﬁ wird, das ift ein
unentbehrhches Stiick des Evangeliums, Wenn wir darauf verzichten,
{o miiffen wir meines Erachtens auch das Wort Gottesreich aus unferem
Glauben ftreichen. Was in Jefus Chriftus gekommen ift, darf uns Ver-
heiflung fein, dafl es auch in Vollendung kommen wird, Das ift der
Kern der Hoffnung der Chriftenheit auf ein Wiederkommen ibres
Herrn in Herrlichkeit,

Das ift etwas anderes als die Erwartung einer automatifchen Fort-
{chrittsentwicklung, wie fie im Liberalismus und auch im Marxismus
daheim war und in den Erlebniffen des erften Weltkrieges zufammen-
gebrochen ift. Die chriftliche Hofinung rechnet mit immer neuen Kidmp-
fen und Enticheidungen, mit gefteigerten Entfaltungen der Macht des
Bofen bis zu einer letzten Enticheidung. Aber fie vertraut darauf, dafl
der Sieg Gottes ift, dafl die Welt zuletzt ihm gehort, '

Wenn uns der naive Optimismus einer fritheren Zeit heute kindifch
vorkommt, {o wollen wir uns nicht {chdmen, dafl wir diefe Kinder-
krankheiten durchgemacht haben, {o wenig wir uns der Malern oder
des Keuchhuftens unferer Kindheit fchimen. Fefthalten wollen wir die
Hoffnung, dafl es vorwirts geht, einem gottlichen Ziel entgegen, von
dem aus das Licht eines Sinnes auch auf den dunkeln Weg der Gegen-
wart zurlickfillt, dafl alle einzelnen Schritte, alle Entfcheidungen und
Ueberwindungen zuletzt dem gottlichen Ziele dienen f{ollen. Sobald
man f{olche Hoffnung aus{pricht, wird man von manchen Theologen
und Laien hart angelaffen, dafl man an die Giite des Menfchen glaube

73



und fich das fiir einen Chriften gar nicht {chicke, Diefer Glaube an die
Giite des Men{chen fplelt aber nach meiner Beobachtung mehr in der
Polemik der Gegner als in der Wirklichkeit eine Rolle. Jedenfalls diir-
fen wir auf {folche Rede antworten: Nein, nicht auf die menfchliche
Giite und Vortrefflichkeit, die ja heute illuforifcher geworden ift als je,
fondern auf Gottes Macht und Heiligkeit, auf das, was uns von ihm
in Chriftus begegnet ift, griinden wir unfere Hoﬁnung

Es ift auch die Hoﬂnung, die Paulus einmal in die Worte fafSt daﬁ
unfere Arbeit in dem Herrn nicht vergeblich ift, dafl wir mit unferm
Gehorfam und dem Einfatz unferer Kraft doch feinem Werk irgend-
wie zu dienen haben, daf} durch die Relativitit unferes Dafeins fich
eine Bewegung vollzieht nach einem Letzten und Abfoluten, da alle
Unruhe zur Ruhe und alle Sehnfucht zur Erfiillung gekommen ift.

Diefe Gewiflheit, aus der allein Mut und Treue gewonnen wird,
fteht hinter der Bitte: ,,Dein Reich komme!“ und der Botichaft: ,,Der
Herr ift nahe.” Wie es fein wird, vermdgen wir nicht zu fagen, und
dafl uns das Bild von der Nlederfahrt in den Wolken eine zeitliche
Vorftellung ift, daraus wollen wir kein Wefen machen. Der Herr ift
im Kommen, fein Werk ift im Gang und er wird es vollenden, er wird
feine Herr{chaft extenfiv und intenfiv ausbreiten. Die Gefchmhte ift
kein Leerlauf oder ewiger Umlauf, fondern eine Bewegung auf ein Ziel
hin, das es auch wert ift, darauf hinzuarbeiten und zu kampfen, dafiir
21 leiden und zu ﬂ:erben ein Ende von Not und Unrecht, von Ritfeln
und Schuld, ein finnvoller Ertrag auch deflen, was in {einem Sinn fo
dunkel war; daran diirfen wir fefthalten.

Nur von diefer Hoffnung aus kénnen wir auch den Mut gewinnen,
Zeitforderungen aufzuftellen und zu vertreten, die Forderung einer
gerechteren fozialen Ordnung, einer Volkergemeinichaft auf Grund
des Rechtes und der Gewalt, die den Namen Frieden und nicht blof
Waffenftillftand verdient. Alles das ift ja noch nicht Gottes Reich {elbt.
Aber wir diirfen die Bemithung darum in Gottes Plan und Werk ein-
reihen in der Gewifheit, daf} wir nur durch Erfiillung der Pflicht, die
uns hier beanf{prucht, den Weg zu feinem Reiche gehen.

Alle folche Bemiithungen enthalten in fich die Zumutung an die
Menfchen — zuerft natiirlich an uns {elber —, anders zu werden. Diefe
Zumutung {chlieit wieder das Emgeﬁandms in fich, daf das bisherige
und jetzige Treiben der Menichheit Unrecht, Siinde, "Schuld ift und wir
alle unlosbar drein verflochten find, Diefer Tatfache gegentiber it ja
auch die Frage ganz unerheblich, ob unfer Anteil an diefer Schuld
etwas grofler oder kleiner {ei als der des andern auch des Bruders j jen-
feits der Grenze.

Es macht gerade das Recht und die Wurde folcher Forderungen aus,
daf fie diefe Zumutung, anders zu Werden Bufle zu tun, in fich
{chlieffen. Gerade darum werden fie auch immer auf die Antwort
ftoflen: ,,Utopie! Utopie! Das ift eme Unmoglichkeit, Setz dir Periicken

74



auf von Millionen Locken, ftell deinen Fufl auf ellenhohe Socken, du
bleibft doch immer, der du_ bift.“ Diefe Einwendung tritt uns im Ge-
wand der gottlofcn Skepfis wie der exquifiten. Frommigkeit entgegen.
— - Sie hitte Recht, wenn wir nicht unier Vertrauen auf einen Herrn
und Gott fetzen durf’ccn der {pricht: ,,Siche, ich mache alles neu!* Das
heifit, dafl er ein ]cbopferz[cber Gott ift, der auch in feiner Gefchichte
mit feiner Menfchheit Neues {chaffen, neue Krifte wecken, Men{chen
umwandeln kann, Und es heif3t zugIemh dafl er ein Gott der Gnade
ift, der feine gefallenen Kinder nicht verftofit, fondern Siinde vergeben,
Schuld durchftreichen kann und will, Diefer Vater ift es, der uns im
Evangelium entgegentritt, und was er getan hat, das ift Verheiflung
deflen, was er auch heute tun kann und in Zukunft tun wird.

Darum diirfen wir es auch aus{prechen, daf einzig aus diefer Bot-
{chaft des Neuen Teftamentes und ihrer gliubigen Aufnahme uns der
Mut erwichft, es in diefer Holle der Gegenwart auszuhalten und an
unferm Platz uns an unfere Pflicht hinzugeben. Ich glaube nicht, dafl
es Pflicht ift, von diefer Hoffnung aus einen befondern konftruktiven
Plan fiir den Neubau der Zukunft, der Nachkriegszeit, aufzuftellen, der
fich als der chriftliche von den ubngen Atlantik-Charta, Beveridge-
Plin ufw. untericheiden wiirde. Vielmehr foll unfer Glaube uns nun
Anregung, Verantwortungsbewufitfein, Mut, Hingebung und Ausdauer
verlethen, zu der Zufammenarbeit mit andern die uns an Sachkenntnis
iiberlegen fein mogen, Wir vermogen fo etwas beizutragen, was aus
keiner andern Quelle als diefem Glauben gefchopft werden kann, was
auch andern das Gewiffen Wecken und den Mut ftirken kann; es ift
ein Beitrag, dem der Segen einer hohern Macht verheiflen ift.

Individuelle und univerfale Hoffnung find nicht zu trennen. Wie
der Lebensweg des Einzelnen und der Gefchichtsweg der Men{chheit
am Ziel zufammenkommen, auch das geht weit tiber unfer menf{chliches
Vorftellen hinaus. Wer aber vom Gefchehen des Reiches Gottes erfafit
ift, der wird diefe Sorge auch in die Hinde deffen legen, der uns auf
unfern Weg gerufen und bis hieher gefiihrt hat. -

| ‘ Rudolf Liechtenhan.

Vom Bleiben am Weinftock Chrifti.

Der Ausdruck Gottesreich tritt im Johannes-Evangelium im Ver-
hiltnis zu den drei erften Evangelien ftark zuriick, In der Nikodemus-
gefchichte ftoflen wir auf ihn. In ihr wird betont, daf} das Reich Gottes
nicht {ehen kann, wer nicht von oben geboren wird, und daf} einer
ohne die Geburt aus Wafler und Geift nicht ins Himmel- und Gottes-
reich einzugehen vermag. Pilatus gegeniiber hebt Jefus hervor, dafl
feine Konigsherrichaft nicht von dieler Welt fei. Im iibrigen finden wir
im Johannes-Evangelium nur Um{chreibungen jener Tatfache, die mit
den Begriffen Chriftusreich und Gottesherrichaft gemeint ift. Eine un-

75



	Das Kommen des Reiches Gottes nach dem Neuen Testament (Fortsetzung und Schluss)

