
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: (2): Februar-Sendung

Artikel: Vom Müdewerden : eine Frage und eine Antwort : Teil I und II

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Müdewerden.
Eine Frage und eine Antwort.

Jünglinge werden müde und matt, Krieger ftraucheln und fallen,
aber die auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft, daß fie auffahren
mit Flügeln wie Adler, daß fie laufen und nicht ermatten, daß fie
wandeln und nicht müde werden. Jefaja 40, 30—31.

I.
Verehrtefter Herr Profeffor! X., 23. Januar 1944.

Soeben habe ich die Lektüre des Januarheftes Ihrer „Sendungen"
im wefentlichen beendigt. Wie immer hat mich ihr reicher und
intereffanter Inhalt gefeffelt. Aber Eins macht mir dabei aufs neue zu
fchaffen. Ich erftaune immer wieder über Ihren unverwüftlichen
Optimismus. Sie glauben noch, wo ich nicht mehr glauben oder doch nidit
wie Sie glauben kann. Sie glauben an Rußland, glauben an die
angelfächfifche Welt, glauben an China, glauben an Frankreich und
Italien; Sie glauben an den Sozialismus, glauben an einen neuen Völkerbund;

Sie glauben an das Kommen des Reiches Gottes, an den Neuen
Himmel und die Neue Erde, in denen Gerechtigkeit wohnt. Nur in
bezug auf die Schweiz, da wo ich meinerfeits willig glaube, fcheint
Ihr Glaube manchmal zu verfagen, und doch weiß ich, wenn auch
nicht allein aus diefen Heften, daß Sie trotz aller Kritik an ihrem
heutigen Zuftand nicht nur den Glauben an fie fefthalten, fondern es

fogar wagen, große Dinge für fie zu hoffen. Ich darf Sie wohl fragen:
Wie können Sie das nach allem, was wir erlebt haben und fortdauernd
erleben? Wie können Sie den Menfchen, fo wie wir fie heute vor uns
fehen, fo Großes zutrauen? Ich muß geliehen, daß mir das fchwer fällt.
Das Schwerfte find dabei nicht die einfachen Niederlagen, fondern die
ftets wiederkehrenden Rückfchläge und Enttäufchungen. Da hat man
in diefer oder jener Tatfache ein Stück Verheißung oder gar Erfüllung
aufleuchten zu fehen gemeint, aber kaum ift das gefchehen, fo geht die
dunkle Wolke einer neuen, entgegengefetzten Erfahrung darüber weg.
Das wiederholt fich im allgemeinen Gefchehen wie im perfönlichen
Erleben. Und das macht müde, macht fo müde! Diefe Erfahrung bezieht
fich auch nicht bloß auf einzelne Tatfachen und Erlebniffe, fondern ill
ganz umfaffender Art. Haben wir nicht das alles fchon erlebt, was fich
uns heute als Ziel des Glaubens und Hoffens und damit als Trost und
Licht im Dunkel diefer Tage anbietet: die Friedensverheißung, ja fogar
ihre scheinbare Verwirklichung im Völkerbund, das Auffteigen einer
neuen Welt, einer rechten Frühlingswelt, gipfelnd in einem neu erwachten

Grauben an das Reich Gottes für die Erde? Und was ift daraus
geworden? Haben wir irgend eine Bürgfchaft dafür, daß es diesmal
anders gehen werde? Worauf ftützt fich denn Ihr Glaube, daß es diesmal

fich erfüllen werde?

53



Nun könnte ich mir freilich felbft antworten und mir fagen, ich
fei nun einmal müde, aber das bedeute doch nicht, daß die Lage felbft
fo hoffnungslos fei, wie fie mir manchmal vorkomme. Aber dann kommt
mir erft recht mein fchwerftes Bedenken: Ift nicht die Welt felbft
müde oder wird es doch in der nächften Zukunft fein? Werden die
Völker nach der ungeheuren Ueberfpannung ihrer Kraft, auch der
feelifchen, in diefen furchtbaren, auch furchtbar langen Jahren, in diefen

Jahrzehnten voll Aufregung und Kampf nicht bis aufs äußerfte
erfchöpft fein? Werden fie, wenn einmal wieder die Friedensglocken
läuten, nicht in erfter Linie das Bedürfnis nach Ruhe haben? Werden
fie nicht in Beraufchung aller Art nachzuholen verfuchen, was fie an
Lebensfreude und Lebensgenuß fo lange entbehrt haben und auch
Vergeffen fuchen für das Entfetzliche, was fie gefehen haben, durchgemacht
haben? Wird ihnen noch die Spannung der Seele geblieben fein, welche
der Glaube an die neue Welt und der Kampf um fie fordert? Sind
fie nicht auf alle Weife demoralifiert? Wird nicht diefer Zuftand
vielmehr der Reaktion jeder Art zugute kommen? Wird diefe Welt
nicht einfach nach „Ruhe und Ordnung" um jeden Preis fchreien? Hat
man in der Vergangenheit nicht immer wieder diefe Erfahrung
gemacht? Ill nicht auf die franzöfifche Revolution des achtzehnten, auf
die englifche des fiebzehnten, ja fogar auf die chriftliche des fechs-
zehnten Jahrhunderts (gewöhnlich Reformation genannt), ein folcher
fchwerer Rückfchlag erfolgt? Diefe und ähnliche Ueberlegungen find es,
die mir hart zu fchaffen machen.

Ich weiß nicht, verehrter Herr Profeffor, ob Sie meine Zweifel und
Bedenken verftehen. Diefelben machen mir nicht Freude, entfpringen
nicht einer Gefinnung, die fich auf ihre Zweifelfucht etwas zugute tut
oder damit ein eitles Spiel treibt, fondern find mir ein Schmerz. Wie
gern möchte ich glauben und hoffen können, wie Sie! Aber ich kann
nicht. Und ich glaube, daß ich damit nicht allein flehe. Auch unter
den Lefern der Hefte nicht. Ich mußte Ihnen das jedenfalls einmal
geliehen. Können Sie mir eine Antwort geben, die mir in diefer Not
Hilfe gewährt? Vielleicht in einem der Hefte felbft?

Mit warmem Dank dafür zum voraus und auf alle Fälle mit der
Bitte um Entfchuldigung für meine Frage bin ich

Ihre ergebene Leferin * * *

II.
Zürich, 26. Januar 1944.

Verehrtefle Frau!

Laffen Sie fich zunächft für Ihren Brief herzlich danken. Es ift
recht, daß Sie ihn gefchrieben haben und wir über diefes fo wefentliche
Problem miteinander reden können. Das wird ja das Befte daran fein:
nicht Ihre Fragen und meine Antworten, fondern die Ausfprache felbft.

54



Ob ich Sie verliehe? Es wäre feltfam, wenn das nicht der Fall wäre
und fpräche jedenfalls gegen mich. Dann hätten Sie recht: mein Glauben

und Hoffen wäre bloß Ausfluß eines etwas blinden Optimismus.
Ich verliehe Sie nur zu gut. Wie follte mich nicht auch die Gefahr der
Müdigkeit bedrohen? Sollte ich etwa nicht Urfache dazu haben,
vielleicht fogar noch mehr als Sie felbft? Nichts ift ja audi begreiflicher
als diefe Müdigkeit. Es wird nie einen Kampf um eine gute und große
Sache geben, in dem nicht folche Zeiten der Ermüdung eintreten. Das
ill fozufagen eine Naturordnung des geiftigen Lebens: der Wechfel
von Flut und Ebbe, Anfpannung und Abfpannung. Und es kann in
folchen Zeiten der Ermüdung ein großer Segen liegen. Sie können fehr
der Vertiefung und Erneuerung dienen.

Und was denn antworte ich Ihnen zur Sache felbft?
Vor allem Eins: Wir muffen uns für unfer Glauben und Hoffen

auf den rechten Boden ftellen. Sie reden von meinem Optimismus. Ich
bin an diefen Vorwurf (ein folcher ift es doch) gewöhnt. Aber ill es

wirklich bloß Optimismus, was mich bewegt und trägt? Unter
Optimismus muffen wir doch eine Weltauffaffung verftehen, welche überall
nur das Gute oder doch vorwiegend das Gute fieht, an den Menfchen
und an den Dingen, und die nur darum glaubt und hofft, weil die Welt
im Grunde gut fei und die Menfchen im Grunde auch. Diefer
Optimismus gipfelt in dem Glauben an einen Gott, deffen Ausdruck die
vorhandene Welt bildet, die darum felbft gut ill und der man in letzter
Inftanz nur das Gute zutrauen darf. Sollte das wirklich der Boden
fein, auf dem der Bau meines Glaubens und Hoffens ftünde? Das wäre
ein fehr wenig tragfähiger Boden. Gerade diefer Optimismus führt ja
zur Enttäufchung. Denn er verfagt vor den Tatfachen und ill heute
unmöglicher als je. Es könnte, verehrte Frau, wohl umgekehrt fein:
Mein Glauben und Hoffen hält ftand — foweit er das tut, denn ich
will nicht übermütig reden! — gerade weil ich nicht auf diefem Boden
flehe. Nein, es ift wohl etwas Anderes, was mein Glauben und Hoffen
erklärt.

Ich muß aber, bevor ich dies auszufprechen verfuche, foweit es
fich ausfprechen läßt, noch eine allgemeine Bemerkung machen, die
freilich felbftverftändlich fein follte, aber doch fehr notwendig zu fein
fcheint: Mein Glauben und Hoffen fteht im Allgemeinen und im
Befonderen auf der Vorausfetzung, daß G Ott ift, daß Gott lebt, daß
Gott regiert. Ich rechne, wenn ich mich fo ausdrücken darf, immer
mit diefem Grundfaktor. Weil Gott ift, weil Gott auch dabei ill — fo
muß ich fagen — glaube ich an Rußland, glaube ich an die
Angelfachfen, glaube ich an Frankreich und Italien, glaube ich an den
Sozialismus, glaube ich an Frieden und Völkerbund, glaube ich an den
Neuen Himmel und die Neue Erde, in denen Gerechtigkeit wohnt,
glaube ich an das Kommen des Reiches, an das Kommen Gottes und
Chrifti, — fonft könnte ich es auch nicht.

55



Diefe Vorausfetzung follte alfo unter uns felbftverftändlich fein.
Ich darf annehmen, daß auch die Lefer diefer Hefte mehr oder weniger
fell auf diefem Boden liehen. Aber nun meine ich gerade im Zufammenhang

mit der Verhandlung des Problems, das uns in diefer Ausfprache
befchäftigt, beobachtet zu haben, daß dies in einem beftimmten Sinne
keineswegs regelmäßig der Fall ift. Manche auch unferer Freunde fcheinen

in diefer Beziehung noch etwas wie eine doppelte Haushaltung zu
führen, die wir ja fonft grundfätzlich fo ftark bekämpfen. Sie glauben
an Gott, glauben an Chriftus, glauben an die Bibel, glauben an das
Reich Gottes, es ill der Boden, auf den fie fidi im allgemeinen ftellen
aber in ihrem Urteil über das Weltgefchehen ift davon nicht die Rede
da kennen fie fcheinbar nur rein menfchliche und rationale Maßftäbe
da kommt Gott gar nicht in Frage; da handelt es fich bloß um Optimis
mus oder Peffimismus, aber nicht um Glauben. Oder ift es nicht fo?

Und hier fetzt nun meine Antwort in bezug auf das Ermüden ein.
Sowohl in bezug auf deffen fubjektive, als auf deffen objektive Seite.

In bezug auf die fubjektive Seite. Was ift es denn, wenn es nicht
der Optimismus ift, was unfer Hoffen und Glauben vor der dauernden
Ermüdung bewahrt, die zu Ermattung und Tod der Seele führen
müßte, uns vielmehr immer neu aufleben läßt?

Das Geheimnis ill in jenem biblifchen Worte enthalten, das fo
recht die Antwort auf diefe Frage ift: „Jünglinge werden müde und
matt, Krieger ftraucheln und fallen, aber die auf den Herrn harren,
kriegen neue Kraft, daß fie auffahren mit Flügeln wie Adler, daß fie
laufen und nicht ermatten, daß fie wandeln und nicht müde werden."
Das ift das Geheimnis: Mögen fie noch fo müde fein, fo am Ende der
Kraft — da ift eine Quelle: mit müden Füßen und ermatteter Seele

zu ihr gelangt, leben fie auf, bekommen fie wieder Kraft; es kommt
wieder Feuer in ihre Seele, es wird Glauben und Hoffen, und auch
Lieben, neu. Und fie können dann auf Gott harren. Sie vermögen
Enttäufchung und Niederlage zu ertragen, ohne zu erliegen. Es wird
ihnen auch auf dem Weg durch die Wüfte immer wieder Manna vom
Himmel für den Hunger und Waffer aus dem Felfen für den Dürft der
Seele zuteil. Gott ill vor ihnen, nicht eine rein menfchliche und rationale,

optimiftifch oder peffimiftifch zu betrachtende Entwicklung. Gott
ill der Bürge ihres Glaubens und Hoffens und der Glaube wird darum
das, als was er in jener andern Stelle erfcheint, welche auch die Stelle
über diefe Art des Glaubens ift: „Eine fefte Zuverficht deffen, was man
hofft, ein NichtZweifeln an dem, was man nicht liehet." (Hebr. ii, i.)

Freilich gilt da eine doppelte Vorausfetzung.
Einmal: Diefer Gott ift nicht der Gott des Optimismus, und die

Welt, in die er eingreift, nicht der fertige Ausdruck feines Willens; diefe
Welt ill eine ebenfo von Gott gelöfte, als mit ihm verbundene Welt
und es ift darum nicht eine fertige, fondem eine werdende Welt; Gott
aber ill nicht eine die Welt verklärende Idee (das ift ja im Grunde

56



der Gott des Optimismus), fondern der ftärke und lebendige Gott der
Bibel, der die Welt richtet und erlöft, der fie vorwärts führt, dem Neuen
Himmel und der Neuen Erde entgegen, in denen feine Gerechtigkeit
wohnt; er ift der Kämpfer-Gott, der himmlifche Ifrael, von dem das
irdifche Ifrael ein Organ fein foil.

Sodann: Diefer Gott darf nun nicht nur ein gelegentlicher
Nothelfer fein, nach dem man fonft nicht viel fragt, nicht fozufagen eine
Hilfskonftruktion unferes Denkens und Fühlens, fondern'er muß der
Gott unferes Lebens fein, der Gott, nach dem wir immer gefragt
haben, der Gott, den wir erlebt und erfahren haben. Dann, nur dann,
wird er, wenn wir müde find, die Kraft des Wunders, daß wir, von
ihm berührt, auffahren mit Flügeln wie Adler, daß wir laufen und
nicht ermatten, daß wir wandeln und nicht müde werden oder doch,
das dürfen wir ja gewiß hinzufügen, von aller Müdigkeit wieder
befreit werden, wenn diefe uns einmal überwältigt haben follte.

Das ill meine Antwort auf die fubjektive Seite der Frage. Aber
nun die objektive. Wie ift es mit der Welt, mit den Menfchen, mit der
Müdigkeit der Welt, dem Verfagen der Menfchen und all dem, was
unfer Glauben und Hoffen bedrücken und vernichten will?

Ich antworte: Ja, wenn es auf die Welt, auf die Menfchen, auf die
feelifche Lage ankäme! Aber das ift ja der fundamentale Irrtum.
Es kommt für unfer Glauben und Hoffen nicht auf die Welt und nicht
auf die Menfchen an, fondern auf Gott.

Ich meine das fo: Die oberften Gegenftände unferes Glaubens
und Hoffens auch in bezug auf Rußland, die Angelfachfen, Frankreich,

Italien, Sozialismus, Frieden, Reich Gottes, um wieder diefe
Stichwörter für unfer Glauben und Hoffen, foweit es in diefem
Zufammenhang in Betracht kommt — denn das ill ja nur ein
Ausfchnitt unferes Hoffens und Glaubens überhaupt — anzuwenden,
find nicht unfere Erfindung, fie find Gottes Verheißung. Es heißt nicht
umfonft: „Wir harren nach feiner Verheißung auf Neue Himmel und
eine Neue Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt." (2. Petri 3, 13.) Es ill
die Verheißung der ganzen Bibel; es ift der Wille des lebendigen
Gottes; es ifl der Sinn Mofis und der Propheten; es ift das in Chriftus
Fleifch gewordene und Fleifch werdende Wort Gottes; es ift das Wort,
das der Lebendige auch in unferer Seele fpricht. Das ift es, worauf es

ankommt. Diefe Verheißung waltet auch über dem heutigen
Weltgefchehen. Es ift ftärker als die Welt und ftärker als die Menfchen.
Es ill ftärker als ihre Schlechtigkeit und ift — gottlob! — auch ftärker
als ihre Güte. Es waltet über ihnen, auch wenn fie es nicht wiffen.
Es ift der Sinn diefes Gefchehens, der fich durchfetzt. Darum dürfen
wir an Rußland, an die Angelfachfen, an Frankreich und Italien, an
den Sozialismus, an den neuen Völkerbund, an die neue Welt, an das
Kommen des Reiches glauben — ja wir muffen es, wenn wir wirklich
an Gott glauben, und das heißt an feine Verheißung glauben. Wer an

57



den lebendigen Gott der Bibel glaubt, der traut ihm zu, daß er im
Weltgefchehen und über ihm auch dabei fei (fein am Horeb enthüllter
Name „Jahwe" heißt ja nach der Deutung Blumhardts und der
Ueberfetzung Bubers: „Ich bin da!"); der traut ihm zu, daß er damit Gutes
fchaffen, fein Reich fördern wolle; daß feine Gedanken, fein Plan und
Wille darin und darüber feien. Das ill nicht Optimismus, fondern
Glaube, unter Umftänden Dennoch-Glaube. Aber im Weltgefchehen
überall oder doch vorwiegend das Böfe fehen, ihm bloß mit zweifel-
füchtiger Kritik begegnen, das ift Unglaube. Daß Gott in diefem Sinne
überall dabei ift, bildet darum die Vorausfetzung unferes Glaubens
und Hoffens. Wir dürfen, ja wir muffen mit Gott auch an das Wunder
glauben, das zum lebendigen, fchöpferifchen Gott gehört, auch an
jenes Wunder, das durch das Wort von der Schöpfung aus dem Nichts
ausgedrückt wird. Wir dürfen auch an das Wunder einer Rettung und
Erneuerung der Schweiz glauben. Sie kann durch Gottes wunderbares
Erbarmen gerettet und erneuert werden.

Vor diefer Vorausfetzung, die das fchöpferifche Wunder ift, wird
auch jenes Bedenken der Wiederholung, das Sie, verehrte Frau, und
viele mit Ihnen, fo ftark betonen, entkräftet. Es ift, verzeihen Sie diefes
Geftändnis, in meinen Augen ohnehin fehr fchwach. Denn wie? —
follten große Sachen deswegen nicht mehr Glauben und Hoffen verdienen,

weil fie eine Niederlage erlebt haben? Was follten wir denn vom
Kreuze Chrifti fagen, diefer zentralen Niederlage der Sache Gottes?
Ift nicht das Kreuz die Vorbedingung des offenen Grabes? Ift nicht
diefe größte der Niederlagen der größte der Siege geworden? Ift das
nicht immer wieder der Sinn von Niederlagen im Kampf für Gott und
den Menfchen? Kann nicht gerade in einer Niederlage eine Sache fich
befinnen, reinigen, vertiefen, erneuern? Sind nicht alle großen Sachen
auf dem Wege über fchwere Niederlagen zu ihren höchften Siegen
gelangt? Kann nicht gerade das auch der Sinn von Wiederholungen fein?
Sind nicht folche Wiederholungen ein wefentliches Element der
Gefchichte im großen, wie in der des einzelnen Lebens? Können nicht
Wiederholungen nötig fein für die Klärung, Vertiefung, Erweiterung? Können

fie, follen fie nicht Verheißung des Sieges fein, ftatt Anlaß zum
Zweifeln an ihn? Freilich mit Gott, von Gott aus — als Zeichen feiner
Treue. Und kann nicht auf diefem Wege fozufagen eine Umkehrung
jenes Optimismus erfolgen, indem nicht das Leichte und Selbftverftändliche

zur Verheißung wird, fondern gerade das Schwere und dem
Verftand Anftößige? Offenbart fich nicht in diefem Sinne Gott in der Not?
Geht nicht in diefem Sinne jenem apoftolifchen Wort von den Neuen
Himmeln und der Neuen Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt, die Be-
fchreibung einer umfaffenden Kataftrophe voraus, welche wie eine
Darftellung der heutigen Weltkataftrophe wirkt? Das ill Gottes Art
und Weg.

Kann Aehnliches endlich nicht auch von jenen Rückfchlägen gelten,

58



die auf große Erhebungen der Sache Gottes eintreten? Sind folche Rück-
fchläge nicht auch eine Art Naturordnung, fo wie Flut und Ebbe,
Anfpannung und Abfpannung? Werden die Tatfache und das Erlebnis
folcher Erhebungen — auch im Leben des Einzelnen — durch die Rück-
fchläge aufgehoben und vernichtet? Sind etwa die franzöfifche Revolution,

die englifche Revolution, die Revolution des Chriftentums (die
wir Reformation nennen) umfonft gewefen? Ging ihre Kraft nicht
auch in die Reaktion gegen fie über? Gehörte nicht auch zu ihnen die
Wiederholung im Sinne der Fortfetzung, aber auch der Verarbeitung
und Klärung? Waltete nicht über ihnen die Treue Gottes, der nichts,
was aus ihm kommt, aufgibt, fondern es bewahrt und mehrt?

Unfer Glauben und Hoffen beruht, trotz dem Anblick der Welt
und der Menfchen, ja gegen fie, auf Gott allein, der hinausführen wird,
was er befchloffen hat. Das ift der Granitboden, auf dem wir flehen.

„Aber wie" — fragen Sie nun vielleicht noch — „es käme alfo auf
unfer Tun gar nicht an? Das ift doch das Gegenteil deffen, was Sie
fonft vertreten und betonen."

Ich antworte: Keineswegs! So meine ich es nicht. Ich meine bloß,
daß wir mit unferem Glauben und Hoffen — und dem entfprechenden
Tun — nicht in erfter Linie auf Welt und Menfchen abftellen dürfen,
fondern auf Gott allein, auf feine Verheißung, auf feine Gedanken,
auf feinen Plan und Willen. Aber felbftverftändlich gehört zur
Verheißung Gottes unfer Tun, gehört dazu, daß wir diefe Verheißung
verftehen und uns dafür einfetzen. Es muffen Menfchen da fein, die das

tun. Vielleicht gar nicht viele, bloß eine glaubende und hoffende
Minderheit, bloß eine „kleine Herde", wie Jefus fagt, damit Gott für fein
Tun und Wollen einen Anfatzpunkt auf Erden hat. Und da waltet
nun auch jenes Gefetz, daß in dem Maße, als wir Gottes Verheißung
glauben und uns dafür einfetzen, auch unfer Glauben und Hoffen
wächft und ftark wird. Es herrfcht hierin eine wunderbare Wechfel-
wirkung: Wenn wir bloß betrachtend und zweifelnd die Hände in den
Schoß legen, dann wird der Zweifel nur ftärker werden, werden Glauben

und Hoffen nur noch mehr abnehmen; aber wenn wir mit dem
Wenigen, was wir an Glauben und Hoffnung haben, anfaffen, in Arbeit
und Kampf gehen, werden Glauben und Hoffen zunehmen und an die
Stelle des Zweifels die freudige Zuverficht treten. Verfuchen Sie es!

Und bedenken Sie: Es muß einmal die Entfcheidung fallen. Denn es
geht fchließlich um Sein oder Nichtfein. Ewiges Schwanken und Zweifeln

ift letzten Endes Tod, oder bloß ein Parafitenleben auf Koften
derer, die glauben und arbeiten; Leben aber ill Glaube und Glaube
ift Leben.

„Aber wenn ich doch müde bin?"
Ich antworte: Gehen Sie zu Gott, harren Sie auf Gott, regen Sie die

Hand für Gott, und wenn Sie das — wohlverftanden! — ernfthaft tun,
fo müßte es feltfam zugehen, wenn Sie nicht aufführen mit Fügein

59



wie Adler, wenn Sie nicht immer wieder das Wunder erführen, wie Sie,
von diefer Kraft berührt, laufen können, ohne zu ermatten und — was
fchwerer ift! — wandeln, ohne müde zu werden, dauernd müde!

Das ift, verehrte Frau, was ich Ihnen fagen kann, und zwar aus
Erfahrung. Es gibt einen Sieg über alle Müdigkeit: der lebendige Gott!

Mit einem warmen Gruß an Sie und alle Müden bin ich
Ihr Leonhard Ragaz.

Das Kommen des Reiches Gottes
nach dem Neuen Testament.

(Fortfetzung und Schluß.)

Gottesreichsdienft, damit haben wir ein Wort ausgefprochen, das

von vielen als unfachgemäß verworfen wird. Wir verftehen das
Anliegen derer, die es ablehnen:

„Ihr dürft euch nicht bemühen,
noch forgen Tag und Nacht,
wie ihr ihn wollet ziehen
mit eures Armes Macht."

Grund und Mittelpunkt der Botfchaft ill doch das, was Gott tut
und noch tun wird. Der Menfch hat nur darauf zu achten, zu warten,
darum zu beten und fich darauf zu freuen wie ein Kind. Von Gott her
ill die neue Wirklichkeit offenbar und wirkfam geworden, Gottes
Ratfchluß, Werk und Gefchenk ift fie, und des Menfchen Antwort foil ein
freudiges Innewerden, Annehmen aus feiner Hand, Danken für feine
unausfprechliche Gnade und Zuverficht auf feinen Sieg fein. Wenn
Jefus fo zu dem kommenden Reich fteht, fo ill es deshalb, weil eine
göttliche Vollmacht fich feiner Seele bemächtigt hat und er ihr
verpflichtet ift, nicht aus menfehlicher Ueberlegung, fondern aus einer un-
widerftehlichen Sendung. Und was fo in ihm lebendig ill, foil von ihm
weiter fich ausbreiten. Es foil fein wie ein Feuer, das er anzuzünden
gekommen ift.

Aber diefem Gefchehen fteht der Menfch doch nicht nur als paffives
Objekt gegenüber. Er wird aufgerufen und in Anfpruch genommen,
die Gabe wandelt fich fofort zur Aufgabe. Die Bewegung des kommenden

Reiches will mitreißen, fie fordert auf zu Entfcheidung, Einordnung

und Hingabe. Diefe ift nicht widerwillige Unterwerfung, fondern
verftehender Kindesgehorfam. Das Leben, das hier zu den Menfchen
kommt, will ihr eigenes Leben und Beftandteil ihres Wefens werden.
Es will an Stelle der alten, niedrigen, äußerlichen, befchränkten, unreinen

und vergänglichen Ziele und Mächte treten. Es ift nun ein Leben

60


	Vom Müdewerden : eine Frage und eine Antwort : Teil I und II

