
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: (1): Januar-Sendung

Artikel: Das Kommen des Reiches Gottes nach dem Neuen Testament

Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kann in der Sorge für — Gott, das heißt: in der Hingabe an feine
Sache. Daraus erft quillt die tieffte Ruhe, Getroftheit und Freudigkeit
der Seele, nicht aus der Bewegung der Gedanken, auch der frommen,
um uns felbft. Und fo geht unfer Verlangen nach Sicherheit gerade für
die nun angebrochene Entfcheidungszeit wieder auf in die große und
zentrale Löfung: „Trachtet am erften nach dem Reiche Gottes und
feiner Gerechtigkeit, fo wird euch auch die rechte Sicherheit zugelegt
werden." Leonhard Ragaz.

Das Kommen des Reiches Gottes
nach dem Neuen Testament.1)

Die Zeit ill erfüllt,
das Reich Gottes hat fich genaht;
kehrt um
und glaubt der frohen Botfchaft!

In diefe vier Sätze faßt die ältefte Ueberlieferung, wie fie uns im
Evangelium des Markus erhalten ift, die erfte Verkündigung Jefu
zufammen.

„Die Zeit ift erfüllt", darin ill der Anfchluß an die Gottesgefchichte
des Alten Bundes gegeben. Damit ill ausgefprochen, daß der Gott,
deffen Herrfchaft angekündigt wird, der Herr einer Gefchichte ift, die
fich zwifchen ihm und feiner Menfchheit abfpielt und fich von einem
Anfang, der Schöpfung, durch die Zeit zu einem Ziel, der Vollendung,
hin bewegt.

Diefes Ziel nennt der zweite Satz: Gottes Königsherrfchaft. Mögen
Spötter und Angefochtene triumphierend oder feufzend fragen: „Wo
ift nun dein Gott?", fo wird hier verkündigt: Er ift Realität. Er fitzt
im Regimente und verwirklicht feinen Willen, führt die Welt dem
Ziele zu, wo alles, fei es freudig oder widerwillig, fich feiner Herrfchaft

unterwirft. Der diefe Herrfchaft ankündigt, der nimmt diefe
Wirklichkeit ernft, er baut auf fie und gründet darauf fein Denken
und Reden, fein Wollen und Handeln, er lebt aus der Gewißheit feiner
Wirklichkeit. Wenn im letzten Buch des Neuen Teftamentes Gott mit
dem geheimnisvollen Namen genannt wird „der da ill und der da

war und der da kommt", fo wird er damit bekannt als der Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft umfpannende und beherrfchende, der
ewige Gott. Und wenn er im Neuen Teftament immer wieder begegnet
als Vater, Sohn und Geift, fo heißt das, daß Schöpfung, Erlöfung und
Vollendung in ihm ihre Einheit haben und zu einem alles umfaffenden
Sinn zufammengefchloffen find.

Der dritte Satz: „Kehret um!" fordert die Hörer diefer Botfchaft

x) Vortrag, gehalten am religiös-fozialen Ferienkurs in Obftalden.

IO



zur Einordnung in diefes Gefchehen auf, und der vierte fagt, daß das
eine Freudenkunde ift und fie ihr zujubeln dürfen.

Die Theologen bezeichnen diefes Wefen der Botfchaft mit dem
Wort eschatologifch. Das will fagen: fie handelt von einem Letzten
und Höchften, Definitiven, in dem fich Sinn und Ziel des in der Zeit
Gefchehenden erfchließt. Es bedeutet, daß Gott uns nicht nur in einem
Sein entgegentritt und nicht nur der Schlußpunkt ift für den Welt-
erklärungsverfuch des menfchlichen Verftandes, fondern fich in einem
Gefchehen offenbart. Er ift ein lebendiger Gott, und Kennzeichen des
Lehens ift in ihm felbft liegende Bewegung; aber es ift nicht Bewegung
fchlechthin, fondern zielftrebige, plan- und finnvolle Bewegung.

Laffen Sie mich ausgehen von der lebendigen Schilderung, die das

Markus-Evangelium vom erften Auftreten Jefu in der Synagoge von
Kapernaum entwirft. Da wird als Eindruck feiner Rede das Urteil
wiedergegeben: „Er redet wie einer, der Gewalt hat." Das ill ein Reden,
nicht um Worte zu machen, um felbftgefundene Weisheit zum Beften
zu geben, fondern ein Reden, weil der Redner etwas zu fagen hat,
fagen muß. Sein Wort ifl nicht Schall und Rauch, fondern Organ eines
Geiftes, durch das etwas gefchieht, wobei man von einer Macht
berührt wird. In feinem Wort und Willen, in feiner Perfon ift eine
heilige Macht zu den Menfchen gekommen und unter ihnen wirkfam
geworden. Noch deutlicher als die übrigen fpürt das ein Befucher der
Synagoge, der fich von einem böfen Dämon gebunden glaubt, ja in
fchizophrener Störung fich felbft mit dem Dämon identifiziert und aus
dem Bewußtfein diefes Dämons fpricht: „Wir wiffen, wer du bift, der
Heilige Gottes. Du bift gekommen, uns Dämonen und unfer Reich zu
zerftören." Der Kranke fperrt und fträubt fich zu erregtem Widerftand;

Jefus antwortet darauf mit einem „Schweig und verftumme!"
Noch ein heftiger Anfall von Tobfucht macht der Krankheit Schluß,
der Kranke ift unter Jefu Macht gekommen. Das helfende und
heilende Eingreifen feiner Wundermacht ill den Anwefenden zum Zeichen
geworden, zum Hinweis auf eine ihrem ganzen Wefen nach helfende
und heilende, heilige und göttliche Macht, die in diefem Jefus von
Nazareth, feiner ganzen Perfönlichkeit, feinem Wefen, feinem uner-
fchütterlichen Willen zum Guten und Heiligen, erfchienen ill. Mit
Zittern hat es der Dämon, mit Jubel die Armen, Verlangenden im
Geifte gefpürt: „Wir wiffen, wer du bift, der Heilige Gottes." Diefer
Vorgang ill aber zugleich die Verheißung, daß der in ihm verkörperten
Macht der Sieg gehört und der Dämon wahr gefprochen hat: „Du bift
gekommen, uns zu verderben." Göttliche Macht ift hier hereingebrochen
und dämonifche ift im Weichen.

Wir fehen hier etwas Entfcheidendes in Botfchaft und Haltung
Jefu. Es ill durchaus nicht fo, daß alles Gefchehen ohne weiteres auf
Gott zurückgeführt, daß alles Wirkliche als Ausfluß feines Wefens
betrachtet wird. Das tut der Pantheismus. Aus tieffter Nötigung her-

t

n



aus fpricht Jefus vielmehr ein unerbittliches Nein zu einem großen
Teil der Wirklichkeit: das will Gott nicht, das kommt nicht von ihm
und muß verfchwinden, wo feine Herrfchaft anbricht. Es gibt ein
Reich, das fich ihm verfchließt und widerfetzt und die Menfchen von
ihm abzieht, ein Reich des Böfen, der Lüge, der Gewalt, des Geldes,
des Unrechts und Streites, auch der Krankheit und des Todes. Das alles
foil nicht bleiben, fondern es foil verfchwinden. Gott fpricht aber fein
Ja zu allem, was wahr und rein, was gerecht und gütig, was gefund
und frei ift an Leib und Seele. In dem Proteft feines Gewiffens gegen
alles Unrechte und Unreine, gegen alle Verkümmerung und
Verwüftung des Lebens, gegen alle Gebundenheit durch Geld oder
Gewalt, in der Ehrfurcht feines Herzens vor dem, was heilig ifl, in der
Liebesmacht, die ihn unwiderftehlich treibt, nicht nur zu den Frommen
und Gerechten, fondern zu den Mühfeligen und Beladenen, den Ge-
funkenen und Verftoßenen, in der Freude, die es ihm bereitet, wo eine
Seele den Mächten des Verderbens entriffen wird — in dem allem fieht
er den Vater am Werk, und wo Entfcheidungen für diefes Werk
fallen, wo Siege erfochten werden, da ift Gottes Reich im Kommen, und
fein Anbruch ill Verheißung feiner Vollendung. Darum lebt Jefus mit
den Seinen in Freude, für die Fallen, das Zeichen der Trauer, ungereimt

ift, fo undenkbar wie für die Hochzeitsgäfte, die den Bräutigam
unter fich haben. Diefe Freude erfüllt ihn, nicht weil er nicht fähe, daß
die Menfchen arg find und was für Widerftand fie leiften und noch
leiften werden, fondern weil er das Reich Gottes und feinen Sieg
zuverfichtlich erwartet und mit feiner Vollendung rechnet.

Jefus kommt zu den Menfchen als der vom Vater Gefandte. Des
Vaters Auftrag ift das, was er zu künden hat; vom Vater foil er
Botfchaft bringen, weil er ihn kennt, wie nur ein Sohn feinen Vater kennen

kann. Das ill keine Gotteserkenntnis wie die des Philofophen oder
Theologen vom Urgrund alles Seins, von feinem Wefen und feinen
Eigenfchaften, fondern Botfchaft wie die der Propheten, Botfchaft
davon, wie er gegen feine Kinder gefinnt ift, was er von ihnen verlangt
und mit ihnen vorhat. Und er vertritt den Menfchen gegenüber des

Vaters Sache, wie nur ein Sohn für feines Vaters Sache eintritt. Des
Vaters Sache ift aber, daß er feine Herrfchaft aufrichtet; das ift aber
auch reftlos des Sohnes Hoffnung und Ziel. Im Wirken des Sohnes ift
des Vaters Herrfchaft angebrochen und in Bewegung gekommen.

Wenn Jefus den Anfpruch erhebt, den Vater zu kennen wie kein
anderer, fo bedeutet das nicht, daß er einen Unbekannten verkündet.
Es ift der Gott Abrahams, Ifaaks und Jakobs, der Gott Mofes und der
Propheten, der Herr einer Gefchichte, an deren Schlußpunkt die
Vollendung feiner Herrfchaft fteht. Was Jefus ankündigt, ift durchaus die
Verwirklichung deffen, was fchon im Alten Bund, in Gottes Handeln
mit feinem Volk angebahnt war.

Ich glaube, in der Vorgefchichte zwei Momente des Gottesverftänd-

12



niffes fich abzeichnen zu fehen. Das eine ift das Moment der
Ueberlegenheit, der Undurchdringlichkeit und Unberechenbarkeit, des
Geheimniffes, des mysterium tremendum, vor dem der Menfch den Finger
auf den Mund legt, verftummt und im Staube liegt, der verborgene
Gott, vor dem alle menfchlichen Anfprüche und Erwartungen zufchan-
den werden, der über fie fouverän hinwegfchreitet, der fich in Dunkel
hüllt und deffen Gewand Wolken find; wer ihn fehen würde, müßte
Herben. Sein Reich ift das Irrationale, und die Diftanz unendlicher
Himmelsräume legt fich zwifchen ihn und die Staubgeborenen. Die
Völker find vor ihm wie ein Tropfen am Eimer und die Länder wie
das Stäublein auf der Waage. Er ruft ins Dafein und läßt wieder
verfinken, wie es ihm beliebt.

Das andere Verftändnis legt die Akzente anders: Er ift der
Zugängliche, in feinem Wefen Erfaßbare, in feiner Gefinnung Stetige und
Zuverläffige, deffen Sinn den Menfchen offenbar geworden ift. Das
Wort, das er gefprochen hat, bleibt in Geltung, man kann fich an ihn
halten und fich feiner getröften. Die Frage nach einem Sinn, das
Verlangen und die Sehnfucht nach einem Vollkommenen will bei ihm zur
Ruhe kommen. Nur mit einem folchen bekannten und vertrauten Gott
ift eine Gemeinfchaft möglich; nur wo er den Menfchen begegnet ift,
gibt es auch ein Sicheinfügen in fein Walten, einen Dienft, einen Troft
und eine Hoffnung. Nur vor ihm wandelt fich das Zittern in Vertrauen
und Freude. Nur wo er offenbar wird, kann es heißen: Fürchtet euch
nicht, fiehe, ich verkündige euch große Freude. Das Ueberlegene,
Ehrfurchtgebietende, Geheimnisvolle ill nicht aufgehoben, aber es ill ihm
ein Gegengewicht gegeben durch das Anziehende und Zugängliche. Gott
ill nicht mehr nur ein Gott aus der Ferne, fondern auch aus der Nähe;
nicht nur ein verborgener, fondern zugleich ein offenbarer Gott.

Stehen im Alten Teftament diefe beiden Momente vorwiegend in
einem gewiffen Widerftreit, fo ift bei der Botfchaft Jefu das
Gleichgewicht erreicht, wenn er vom himmlifchen Vater fpricht. Diefer
Gottesname ift von Anfang an als für ihn charakteriftifch empfunden
worden.

Das Unbedingte feines Anfpruchs an die Menfchen ill nicht im
geringften abgefchwächt. Sein Wille ift heilig, das heißt fchlechthin
bindend, er fteht unendlich über allem menfchlichen Wünfchen und
Begehren. Da gibt es keine Abftriche und Kompromiffe. Es gibt kein
verhängnisvolleres Mißverftändnis, als daß feine Gnade eine
Herabminderung feines Anfpruchs fei. Gottes Herrfchaft kann nur eine totale
Herrfchaft des Heiligen fein. Es wäre keine Wohltat und Gnade, wenn
er fein Ziel für feine Kinder niedriger ftellte.

Darum ift auch die Verpflichtung zur Entfcheidung für fein Reich
heiliger als alle Rückficht auf Menfchen. Das Band, das mit dem Reich
verbindet, foil ftärker fein felbft als die Bande kindlicher Pietät. Wer
den Willen Gottes tut, der ift mir Mutter, Bruder und Schwefter. Geld,

13



Ehre, Recht, Volk, ja das Leben muß geopfert werden, wo das Reich
Gottes zur Entfcheidung herausfordert. Der Taglöhner, der alles
verkaufte, um fich in den Befitz des Ackers mit dem verborgenen Schatz
darin zu fetzen, der Kaufmann, der alles für den Erwerb der einen
koftbaren Perle riskierte, ift ein Bild von dem, der von dem überragenden

Wert des Reiches erfaßt ift. Wer die Hand an den Pflug legt und
zurückfieht, der taugt nicht zum Reich.

Der Gegenfatz des Reiches Gottes gegen das Reich Satans ift der
des fittlich Guten gegen alles Unrecht. Wo Gerechtigkeit durchgefetzt
wird gegen Unrecht, wo Wahrheit über Lüge die Oberhand gewinnt,
wo eine Entfcheidung fällt für das Erbarmen wider die Härte, für
den Frieden gegen Entzweiung und Haß, für das Echte wider den
bloßen Schein, wo Feffeln gelöft werden, die einen Menfchen banden,
wo Trennendes dahinfällt und Gemeinfchaft geknüpft wird, da ift dit
Gottesherrfchaft im Kommen und ift das en Vorbote künftiger
Ueberwindung. Diefes fittlich Gute — Recht, Barmherzigkeit und Treue —
fteht an Würde und Verbindlichkeit auch über den Handlungen, die

nur Beobachtung gottesdienftlicher Sitte find. So kann der Sabbat nie
Berechtigung bieten, in der Verpflichtung zum Tun des Guten eine
Paufe eintreten zu laffen: das Gute immer, überall, unter allen
Umftänden und gegen jedermann, auch den Angehörigen eines fremden
Volkes und den Bekenner einer andern Religion.

Das Kennzeichen der Gottesherrfchaft ift weiter das Helfende,
Heilende, Erfreuende. Auf die Frage des gefangenen Täufers: „Bift du es,
der da kommen foil, oder haben wir eines andern zu warten?",
antwortet Jefus mit dem Hinweis: „Blinde fehen, Taube hören, Lahme
gehen, Ausfätzige werden rein, Tote flehen auf und Armen wird
Freude verkündet." Man hat darin zu fehr nur eine Betonung des

Wunderbaren gefehen; das war einfeitig, wenn es auch mit im Spiele
ift; das Entfcheidende ift aber die Hilfe, die da gebracht wird. Wenn
das Reich kommt, fo werden die jauchzen, die jetzt weinen, werden
fatt werden, die jetzt hungern, werden zu Ehren kommen die jetzt
Verachteten. Umgekehrt wird es eine Kataftrophe fein für die Nutznießer

der gegenwärtigen Ordnung oder vielmehr Unordnung — wo
folche Hilfe hereinbricht, da ift Gottes Herrfchaft im Kommen und
braucht man keines andern zu warten.

Das Reich kommt aber auch überall da, wo Vergebung geübt und
empfangen wird. An alle ergeht die Einladung, allen fteht grundfätzlich

der Eintritt offen, und wenn ihn von den Braven Ausgeftoßene
finden, fo ift die Freude beim Herrn des Reiches und feiner Umgebung
befonders herzlich. Ja, Jefus macht die Erfahrung, daß diefe den Weg
leichter finden. Mag das Hindernis der Vergangenheit des fo Gerufenen

mit aller Schuld und Verirrung noch fo groß fein, die Güte des
Vaters ift bereit, es zu überwinden und den fcheinbar Verlorenen wieder

in feine Arme zu fchließen. Am Eingang fteht nicht eine Rechnung

14



mit Soll und Haben und nicht eine peinliche Gerichtsverhandlung,
fondern einfach die Sehnfucht des Sohnes nach dem Vaterhaufe und das
Erbarmen des Vaters. Denn feine Liebe gilt auch den verirrten Kindern,
und fein Verlangen ift, fie in die Gemeinfchaft feiner göttlichen Welt
hineinzuziehen. Darum hat der Sohn, der des Vaters Sache auf Erden
vertritt, auch die Vollmacht, Sünden zu vergeben und damit das Reich
folchen aufzufchließen, die draußen liehen. Darum ift es aber auch nur
da im Kommen, wo Gottes Kinder ihren Brüdern und Schweftern in
gleicher Verföhnlichkeit entgegenkommen.

Das Reidi Gottes ill von der Perfon Jefu nicht zu trennen; denn
in ihm find Kräfte des Reiches wirkfam geworden mitten in Not und
Schuld diefer Welt. Wo er fein vollmächtiges Wort redet und es von
den Menfchen gehört und beherzigt wird und feine Früchte trägt, wo
er fordert und vergibt, wo er heilt und befreit, da ift Gottes Herrfchaft
angebrochen, da wird fie aufgerichtet. „Wenn ich mit dem Finger Gottes

unreine Geifter austreibe — und das gefchieht nicht nur bei körperlicher

Heilung, fondern auch bei innerer Umkehr folcher, die er zur
Buße gerufen hat — da ift Gottes Herrfchaft nahe herbeigekommen";
man kann fagen: im Kommen; da ift Gottes Thronbefteigung im Gang.

Und er hat Menfchen um fich gefammelt, die, mit ihm zu perfönlicher

Gemeinfchaft verbunden, mit ihm ausfchauen, warten und hoffen,

handeln und beten, auch leiden und das Leben einfetzen auf das
Reich hin. Es ill noch eine kleine Herde, aber zufammengehalten und
geftärkt durch die Gewißheit, daß das Wohlgefallen des Vaters ihnen
das Reich geben will. Sie ill in keiner Weife organifiert und doch durch
ein geiftiges Band fell zufammengehalten; fie fucht überall Empfängliche

und flößt doch Unzuverläffige ab. Aber nicht die Jünger (das
griechifche Wort bedeutet einfach Schüler) follen die Grenze ziehen, fonft
könnten fie mit dem Unkraut auch den Weizen ausraufen. Darüber
entfcheidet allein Gott, und er wartet bis zur Ernte. Jefus vertraut auf
die innere Wachstumskraft des Samens, die keine menfchliche und
künftliche Nachhilfe nötig hat.

Eines verlangt er allerdings: die fich auf das Reich Gottes ruften,
die follen fich zu ihm bekennen. Entfcheidung für ihn ift Entfcheidung
für Gottes Reich; wer nicht zu ihm fteht auch gegen Widerfpruch, Spott
und Gewalttat der Menfchen, der gehört nicht zu ihm, der hat auch
keine Hoffnung auf das Reich. Diefes Bekenntnis, diefe Zugehörigkeit
foil fefter und wichtiger fein als felbft die Bande des Blutes.

Diefes Bekenntnis, das er fordert, ift aber nicht ein dogmatifcher
Satz, nicht ein verftandesmäßiges Meffiasbekenntnis. Es ill das fchlichte
Zuihmflehen gegen alle feindfelige Haltung der Menfchen. Es heißt
in feinem Wort den Auftrag des Vaters vernehmen und in feinem Tun
ein Gefchehen von Gott her erkennen. Es heißt die göttliche Aktivität,
die von ihm ausgeht, mit einer Entfcheidung im Innerften, mit einem
Ja des Gewiffens beantworten. Es ift eine beftimmte Haltung und Rich-



tung des Lebens, ein Denken, Urteilen und Handeln in feinem Sinn,
aus dem Vertrauen, daß den Menfchen in ihm Gott begegne. Sein Einfluß

foil in ihrem Innern die Herrfchaft haben.
Es ill das, was wir ein unmittelbar religiöfes Bekenntnis nennen

können im Unterfchied von einem theologifchen. Es ill keine Spekulation

über fein Wefensverhältnis zu Gott oder über den Urfprung.
feiner Verbundenheit mit dem Vater. Das ift ein Geheimnis, das nicht
ergründet zu werden braucht, das nur dankbar und ehrfürchtig
entgegengenommen und verehrt werden darf. Es ift auch nicht ein Urteil
über das Verhältnis feiner Perfon zu der geheimnisvollen Geftalt, auf
die fein Volk in leidenfchaftlicher Hoffnung ausfchaute, dem Meffias.
Seine Stellung zu diefer Geftalt ill ein nicht leicht exakt wiederzugebendes

Ja und Nein zugleich. Sie hat offenbar fchon ihn felbft und dann
noch mehr die Seinen intenfiv befchäftigt. Aber wenn er mit diefer
Geftalt identifiziert wird, fo ift das nicht eine Gegenwarts-, fondern eine
Zukunftsausfage. Jedenfalls kann man feine Identität mit der Meffias-
geftalt bejahen und ihn im Innerften mißverftehen, anderfeits mit ihm
völlig eins fein und doch feine Vorbehalte machen. Und da jeder mit
dem Bekenntnis zu feiner Meffianität etwas anderes meint, ift es jedenfalls

nicht ein Band der Einheit für die Seinen.

Jefu tiefe Wahrhaftigkeit zeigt fich darin, daß er jedes bloße
Verftandes- oder Lippenbekenntnis in feiner Wertlofigkeit durchfchaut und
es verwirft, auch wenn es ihm höchfte Ehre darbringen will. „Verrätft
du des Menfchen Sohn mit einem Kuß?" fragt er den Judas bei der
Gefangennahme in Gethfemane. Das ift nicht nur in dem buchftäblichen
Sinne möglich, in dem es dort gefchehen ift. Er hat auch gefagt: „Es
werden viele zu mir fagen: Herr, Herr! haben wir nicht in Deinem
Namen geweisfagt? Haben wir nicht in Deinem Namen unreine Geifter
ausgetrieben? Haben wir nicht in Deinem Namen viele Taten getan?"

Der Kuß, mit dem man ihn verrät, kann das Bekenntnis zu einer
Chriftologie fein, wie immer fie formuliert fein mag, ein Bekenntnis,
das von ihm das denkbar Höchfte ausfagt und ihm unüberbietbare
Ehre erweifen möchte, das aber Erfatz ift für ein Bekenntnis der Tat,
für eine Entfcheidung des Gewiffens, für das Handeln in feinem Sinn
und Geift, für den Erweis der Liebe, der dem geringften Bruder gilt.

Er kann ein kultifch-liturgifches Bekenntnis fein, eine Befchäftigung

der Phantafie und eine Erregung der Gefühle, die ihn zum
Gegenftand haben, der Verehrung, Dankbarkeit und Liebe. Man kann
in Stunden andächtiger Verfenkung fich zu ihm erhoben und mit ihm
verbunden fühlen. Das kann ganz aufrichtig fein, und doch kann es
eine Flucht vor der gewöhnlichen Wirklichkeit in ein von ihr getrenntes

heiliges Gebiet, in eine dem profanen Leben abgekehrte befondere
Sphäre fein, bei der man das tägliche Leben und die fichtbare Welt fich
felber überläßt und feine Macht aus der Welt der unmittelbaren
Erfahrung herauslöft, ftatt fie hineinzutragen. Wo das gefchieht, da wird

16



ihm nicht in Treue gedient, fondern da wird er verraten, da wird'feine
Herrfchaft nicht aufgerichtet, fondern gehindert und zerftört.

Der Kuß, mit dem man ihn verrät, kann endlich ein kirchlich-orga-
nifatorijches Bekenntnis fein, bei dem man ihm wohl zu dienen und
ihm nachzufolgen meint, fich aber bloß mit feinem Namen fchmückt,
eine chriftliche Etikette aufklebt und fich von den Uebrigen abfondert,
eine fpezielle chriftliche Organifation und Gefellfchaft neben die übrigen

Beziehungen und Kreife ftellt. Er aber will nicht ein Reich gründen,

das neben den Weltreichen, dem Reich des Mammons oder der
Macht oder menfehlicher Weisheit fteht und fich mit einem befchränk-
ten Herrfchaftsgebiet begnügt. Denn Jefu himmlifcher Vater ift auch
der Schöpfer, dem die ganze Welt gehört und der fie nicht andern
überläßt. Gottes Herrfchaft kann und will nur total fein.

Alle diefe Kompenfationen der vollen Hingebung haben an Gottes
Reich keinen Anteil. Denen, die fich damit zufrieden geben, wird er
fagen: „Ich habe euch nie gekannt, weichet von mir!" Das ift eine
vernichtende Kritik an fo vielem, was fich Chriftentum nennt. Chriftentum

und Gottesherrfchaft ift nicht dasfelbe.
Es wäre aber nun falfch, daraus die Folgerung zu ziehen, daß Jefus

nichts anderes als moralifcher Gefetzgeber und feine Lehre nichts anderes
als ein ethifcher Idealismus fei. Was von ihm ausgeht, ill nicht allein
eine Forderung, fondern eine Kraß. Seine „Schüler" find die, denen
die Augen aufgegangen find für die göttliche Realität, die in feiner
Perfon, feinem Wort und Leben ihnen begegnet ill und die auf die
Macht diefer Realität vertrauen, mit ihr rechnen, auf fie bauen und fich
an fie hingeben. Das neue Leben, das in ihnen aufgegangen ift, hat feine
Wurzel in einem perfönlichen Verhältnis zu ihm. Diefes Verhältnis
findet darin feinen Ausdruck, daß fie zu ihm fagen: unfer Herr! Aber
das darf natürlich nicht ein bloßer Ehrentitel fein, den fie pflichtfchul-
digft in den Mund nehmen, fondern ein echter Ausdruck ihres ganzen
Innern, in dem Wort und Tat eins find. Diefes Verhältnis ill das, was
die chriftliche Sprache mit dem Wort Glauben meint. Der Glaube ill die
Kraft, die zum Dienft des Reiches befähigt. Rudolf Liechtenhan.

(Fortfetzung und Schluß folgt.)

Die Jüngerfchaft Chrifti. KL
(Fortfetzung.)

KIRCHE ODER GEMEINDE?

Der Einzelne und die Gemeinfchaft.

F. Ift diefe Jüngergemeinfchäft, die fich um Jefus herum bildet, das,
was man Kirche nennt? Und ginge damit die Kirche auf Jefus zurück?

A. Keine Rede davon! Das fagt man heute wieder, aber ganz ohne

f


	Das Kommen des Reiches Gottes nach dem Neuen Testament

