
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (10): Oktober-Sendung

Artikel: Von der Versöhnung

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oktober-Sendung

Von der Versöhnung.

Wehe denen, die „Friede" rufen, wo doch kein
Friede ift! Jeremia 6, 14.

Ich bin nicht gekommen, Frieden auf die Erde zu werfen,

fondern Schwert. Matthäus 10, 34.

Die Frucht der Gerechtigkeit wird der Friede fein.
Jefaja 32, 17.

So liebet nun die Wahrheit und den Frieden.
Sacharja 8, 19.

Es ift klar, daß gewiffe Dinge, die heute gefchehen und nun fchon
fo lange gefchehen find, die Welt mit Haß erfüllen muffen. DieSer Haß
ruft nach Rache oder doch, in einer höheren Sphäre, nach Gericht:
Gericht über beftimmte GeSchehniffe, Gericht über einzelne Schuldige,
Gericht über ganze Völker, Gericht in Gefühlen und Gedanken,
Gericht in Wort und Schrift, Gericht in Handlungen und Inftitutionen.
Demgegenüber erhebt fich aber wieder jener Ruf nach der Ueberwindung

des Haffes durch die Verföhnung, der nach dem erften Weltkrieg
auf fo laute und vielfach großartige Weife durch die Welt gegangen ift.
Es ift, io Icheint es wenigftens, der Ruf des Evangeliums, ja fogar des
edleren Heidentums. Wieder hören wir das Wort der Antigone:

„Nicht mitzuhaffen, mitzulieben bin ich da."

„Nicht richten", heißt es wieder, „fondern vergeben! Vergeben und
vergeffen! Wir haben kein Recht zum Richten. Sind wir felbft denn beffer?
Sind wir denn in der Lage, die Gerechtigkeit zu vertreten? Die kennt
doch Gott allein! Man darf befonders nicht ein einzelnes Volk mit der
Schuld an dem Gefchehenen und Gefchehenden beladen. Sind doch
fchließlich Alle glejch fchuldig. Es ill Pharifäismus, wenn ein Volk oder
mehrere über ein anderes den Stab brechen, diefes einer Kontrolle oder
gar „Erziehung" unterwerfen, einen Gerichtshof aufrichten wollen, der
über die Sünden urteile, welche von Vertretern diefes Volkes begangen
worden feien. Nicht richten, fondern vergeben; alles im Lichte der Liebe
fehen; nur Sie fchafft Frieden und Verföhnung."

Was ill davon zu halten?
Keiner, der irgendwie zu Chriftus gehören, ja Sogar keiner, der noch

ein MenSch Sein will, kann die AuSgabe der Verformung leugnen. Der
Haß muß überwunden, der Friede muß gegründet werden. Die foeben
vernommenen Lolungen regen letzte und höchfte Wahrheiten auf, die
das Herz aufs Stärkste bewegen. Das Kreuz fteigt mit ihnen über der
Welt auf und die Liebe Gottes verföhnt in ihm die Welt.

Aber nun find in diefer Löfung von der Verföhnung, wie fie jetzt
wieder in der Welt laut wird, neben folchen letzten und höchften Wahr-

457



heiten auch verhängnisvolle Irrtümer enthalten, die aufgedeckt werden
muffen, wenn nicht aus edelfter Wahrheit fublimfte Lüge und aus dem
rettenden Heilmittel verderblichlles Gift werden foil. Die Wahrheiten,
die in jenen Lofungen von der Verföhnung enthalten find, drohen, von
dem Stamme losgelöft, auf dem fie gewachfen find und aus dem allein
fie ihr Recht beziehen, blendende Sophismen zu werden. Wir bekommen,

wenn diefe Verföhnungsforderung gar von der Welt angenommen

wird, die fich von Chriftus entfernt hat, wieder eine jener Formen
von Talmi-Evangelium, die fich fo häufig anflehe des echten Goldes
anbietet. Es gehört darum zu den dringendften der Aufgaben, daß wir
gerade an diefem Punkte Wahrheit und Irrtum Icheiden, daß wir die
an fich fo notwendige Löfung von der Verföhnung von dem Trug
befreien, der fie umnebeln will.

Wir ftellen darum zuerft die paradoxe Frage: Ifl denn Verföhnung
das Erfte, was wir erftreben follen? Und wir antworten mit einem
fcharfen, einem anftößigen Nein!

Nein! Das Erfte, was wir erftreben follen, ill, daß, foweit es unfere
Aufgabe ill, Gottes Wille gefchehe. Gottes Wille aber ift Gerechtigkeit,

ifl alles, was vor dem heiligen Gott recht ill- Das foil gefchehen.
Das ift das Erfte. Auch hier gilt die oberfte und umfaffendfte der
Weifungen: „Trachtet am erften nach dem Reiche Gottes und feiner
Gerechtigkeit, fo wird euch folches, und das heißt in unferem Falle:
die Verföhnung, zugelegt werden."

Gottes Recht muß zu Ehren kommen. Das Unrecht muß gerichtet
und vernichtet werden. Was Greuel vor Gott ill — und wie furchtbare
Greuel find gefchehen, gefchehen fortwährend! — muß als folcher in
das Licht geftellt, verurteilt und vertilgt werden. Das ill das Erfte, das
fundamental Notwendige.

Es ift nur ein anderer Ausdruck dafür, wenn wir fagen: die Wahrheit

muß aufgedeckt werden — die Wahrheit Gottes* der die Wahrheit
ill, aus dem alle Wahrheit ftammt, auS den alle Wahrheit weift und
dem nur mit der Wahrheit gedient wird. Das ift das Erfte und
fundamental Notwendige. Alles Zudecken der Wahrheit im Namen des Friedens

und der Liebe ill Verleugnung Gottes zugunften gewiffer weicher
und bequemer Regungen des eigenen Herzens. Und es hilft nicht. Die
bloß zugedeckte Wahrheit, welche die Wahrheit der Schuld ill, und
werde lie auch mit Blumen zugedeckt, erhebt fich wieder und zeugt
neue Schuld; das bloß verhüllte, ftatt durch das chirurgilche Meffer der
Wahrheit ausgefchnittene Gefchwür der Lüge wuchert in neuer Lüge
fort. Wir haben es ja gerade auch als Teilnehmer an jener Verföhnungs-
bewegung, die nach dem letzten Weltkriege einfetzte, erlebt, wie
wenig fie gefruchtet hat, auch wie fie von der Unlauterkeit eines
verkappten Nationalismus mißbraucht worden ift. Aus Trug, auch aus
dem edelften, und aus dielem erft recht — nach dem Geletze des Wor-

458



tes: „Corruptio optimi pessima"1) — erwächft nur Trug. Nur die
Wahrheit Gottes verföhnt wirklich.

Denn was ift Verföhnung — echte Verföhnung? Verföhnung im
tieferen Sinne kann nur Eines fein: Sichfinden des durch Streit und
Haß (nicht Kampf, Kampf muß fein) Getrennten in Gott, in jener
Einheit, die Gottes letzte und tieffte Ordnung ift. Diefe Einheit kann
nur in der Wahrheit gefunden werden. Denn was ift Wahrheit? Eben
Einheit, das heißt, das Zufammenftimmen der Menfchen und Dinge in
dem Einen, das Gott ift. Darum gibt es nur in der Wahrheit echte

Verföhnung. Darum ift der Weg der Verföhnung niemals ein Hin-
wegfehen über die Wahrheit, ein Augenfchließen vor der Wahrheit
zugunften des Friedens und der Liebe, fondern ein leidenfchaftliches
Vorwärtsdringen zur Wahrheit, ein unerfchütterliches Aufdecken der
Wahrheit, die Gott ift und die allein einigen kann.

Alfo nicht Verföhnung zuerft, fondern Gottes Recht und Wahrheit

zuerft. Nicht Verföhnung bloß um der Verföhnung willen! Das
ift nur ein Götzendienft mehr, wenn auch ein edler. Und er endigt
wie aller Götzendienft mit Fiasko. Gott zuerft, fein Recht und feine
Wahrheit.

Dazu gefeilt fich iofort ein Zweites. Die falfche Verkündigung der
Verföhnung, die wir im Auge haben, fpricht: „Nicht richten, fondern
vergeben." Damit meint man fich im Herzen des Evangeliums zu
befinden. Nun aber ift fonnenklar, daß das Evangelium keine
Vergebung kennt ahne Erkenntnis und Bekenntnis der* Schuld. Darüber
ill kein Wort zu verlieren. Gott vergibt nur dem, der feine Schuld
eingefehen und anerkannt hat. Wir dürfen fagen: Die Vergebung
reicht genau fo weit, als die Erkenntnis und Anerkennung der Schuld
reicht. Das gilt von der Vergebung Gottes und das gilt auch von der
Vergebung der Menfchen. Auch wir Menfchen können dem gegen uns
Schuldigen nur loweit vergeben, als er leine Schuld gegen uns erkannt
und anerkannt hat. Oder vielleicht muffen wir nun beffer fagen: Wir
können uns mit dem, der gegen uns gefehlt hat, nur foweit verfahnen,
als er erkannt und anerkannt hat, was er gefehlt-

Denn nun erhebt fich ja ein doppelter Einwand.
Einmal: III es richtig, daß Gottes Vergebung nur foweit reicht, als

unfere Erkenntnis und Anerkennung unferer Schuld? Reicht fie nicht
weiter, ifl Sie nicht überfchwenglich? Geht nicht feine Gnade unendlich
über unfere Schuld hinaus? Und müßten wir ihn nicht im Verhalten
gegen unfere Schuldner nachahmen? — Gewiß! Es handelt fich nicht
darum, daß uniere Erkenntnis und unfere Anerkennung der Schuld
gegen Gott alles umfaßte, was wir im Einzelnen gefehlt und gefündigt
— wer wäre dazu imftande? — fondern um unfere vollkommene
Willigkeit zu folcher Erkenntnis und der daraus folgenden Anerkennung,

x) Je beffer eine Sache, defto fchlimmer ihre Verderbnis.

459



um unfer vollkommenes Offenfein für die ftets wachfende Erkenntnis
und Anerkennung der Schuld im Einzelnen — eine Erkenntnis und
Anerkennung, die beim Unendlichen anlangt. Das ift es, worauf es

ankommt. An diefem Punkte wendet fich Fluch in Segen und wird
der Segen überfchwenglich; an diefem Punkte wird die Gnade unendlich

größer als die Schuld. Und was von Gottes Verhalten gilt, das

gilt auch von unferem Verhalten — es ill fein Vorbild und Maßftab.
Es gilt auch von dem Verhalten zu beftimmten Gemeinfchaften, zu
beftimmten Völkern. Auch für ein fchuldiges Volk kann es nicht
Vergebung und damit Verföhnung geben ohne Erkenntnis und Anerkennung

feiner Schuld. Wobei zur Anerkennung immer gehört, daß auch
die Strafe der Schuld angenommen und die Gutmachung erftrebt wird.

Aber hier erhebt fich zunächft ein zweiter Einwand: Ein Einzelner

ift wohl einer folchen Erkenntnis und Anerkennung feiner Schuld
fähig, und fie darf von ihm gefordert werden — aber ein Volk? Ein
folches ill doch keine fittliche Einheit? Es kann nicht bei feiner Schuld
behaftet werden, wie der Einzelne oder höchftens auf politifch-juri-
ftifche, jedoch nicht auf fittlich-perfönliche Weife. Es hat kein Organ,
um leine Schuld zu erkennen und anzuerkennen, es hat kein Geiamt-
gewiffen;.nur der Einzelne hat ein Gewiffen, fo fagen — mit Recht!
— Kierkegaard und Vinet. Wir können doch nicht etwa die Regierung

als ein folches Organ der Schulderkenntnis und des Schuldbe-
kenntniffes als Volksgewiffen annehmen?

Was antworten wir?
Wir antworten: Auch ein Volk ift eine Einheit. Diefe Einheit

kann freilich nicht durch leine Regierung dargeftellt werden, jedenfalls,
auch im beften Falle, nicht durch fie allein. Aber es gibt doch deutliche
Merkmale lowohl für die Gefamtfchuld eines Volkes, als auch für
die Erkenntnis und Anerkennung einer folchen Schuld durch ein Volk.
Diefe Erkenntnis und Anerkennung der Schuld braucht ja nicht juri-
Stifch-formaler Natur zu fein, kann aber viel mehr bedeuten als ein
juriftifch-formaler Akt. Und fie wird von den andern Völkern lehr
gut, wenn auch nicht immer mit Freude, erkannt und anerkannt. Es

gibt namentlich eine folche Reprälentation eines Volkes — und zwar
eine giltige, vor Gott und Mentchen giltige — durch leine Elite. Ein
Volk ill eine Einheit. Gerade leine Beften wiffen es und handeln
darnach, gerade auch im Tragen der Schuld des Volkes, in Erkenntnis und
Anerkennung feiner Schuld.

Aber noch ein weiterer Einwand kann fich erheben. Sollte wirklich
uniere Vergebung für den, der gegen uns gefehlt hat, an feine Erkenntnis

und Anerkennung der Schuld gebunden fein? Können wir, ja follen
wir ihm nicht von uns aus vergeben, ohne Rücklicht darauf, ob er feine
Schuld erkennt und anerkennt oder nicht? Und follte das nicht auch
Völkern gegenüber gefchehen? Läßt nicht auch Gott feine Sonne fcheinen

über Böfe und Gute und regnen über Gerechte und Ungerechte?

460



Was antworten wir darauf?

Wir antworten: Nein! Hier waltet ein Irrtum. Setzen wir aber
wieder neben die Vergebung die Verföhnung und lagen dann: Gott
ift wohl zur Vergebung und Verföhnung bereit — und wie! — aber
er kann, an fein eigenes Gefetz gebunden, nicht vergeben, ohne daß der
Menfch feine Schuld erkennt und anerkennt. Er gäbe fonft feine Heiligkeit

preis. (Und auch die Heiligkeit des Menfchen — wovon nachher!)
Gott ill wohl großherzig — das meint jenes Wort Jefu — und wir
follen ihn darin nachahmen, aber Gott kann fich nicht mit dem Menfchen

verföhnen, folange diefer in Feindfchaft mit ihm lebt. Die Sünde
aber ill immer FeindSchaft gegen Gott. Das Gleiche gilt von uns
Menfchen. Wir können wohl von uns aus zur Vergebung und Verföhnung
bereit fein — und follen es auch! — aber zu dem, was doch das Wefen
der Verföhnung ausmacht, zur vollen Einigung mit dem Schuldner,
können wir doch nur gelangen, wenn er feine Schuld einfieht. Dann
erft kann von richtiger Vergebung — und auch von richtigem Ver-
geßen! — die Rede fein. Dann erft find wir in Gott einig, dann erft
in ihm verföhnt.

Denn — nun ftellen wir etwas ganz fundamental Wichtiges ins
Licht — die Schuld ift in letzter Inftanz nicht unfere, fondern Gottes
Sache. Wir können auch über die Schuld gegen uns nicht verfügen,
wie wir wollen. Alle Schuld, auch die gegen uns, ill in erfter Linie
Schuld gegen Gott. Die Schuld ill eine heilige Sache. Und nun rufen
wir laut: Man tut dem Menfchen keinen Dienft, wenn man es mit
feiner Schuld leicht nimmt und fei's auch um der Liebe und des Friedens

willen. Das gilt vom Einzelmenfchen als Schuldner, das gilt aber
auch von den Völkern.

Die Schuld hat einen doppelten Aipekt: Die Schuld ift auf der
einen Seite des Menfchen Verderben; er geht an ihr zu Grunde, wenn
fie nicht erkannt und getilgt wird. Die Schuld aber ift auch, auf der
andern Seite, des Menfchen Würde. Es ill das Heiligfte an ihm, daß er
verantwortlich ift und damit fchuldig werden, aber auch, daß er feine
Schuld einfehen und anerkennen, Sie bereuen und Sühnen kann. Ihr
entwertet den Menfchen, wenn ihr ihm, aus vermeintlicher Liebe und
Barmherzigkeit, Verantwortung und Schuld abnehmt, oder es damit
doch leicht nehmt. Wir find in bezug auf die Schuld des Menfchen
gegen den Menfchen, auch die Schuld gegen uns, nicht autonom: wir
find Verwefer Gottes. Wie er felbft Schuld nicht vergeben kann,
obfehon er dazu bereit ill — und wie bereit! — fo dürfen auch wir es
nicht — um Gottes willen, um des Menfchen willen nicht. Das ift
der Ernft diefer Wahrheit und Ordnung der Welt Gottes. Wie gerne
möchten wir oft diefe Laft abwerfen, diefe Laft einer Schuld, die wir
bisher nicht haben vergeben können, und es uns bequem machen; wie
gern einfach vergeben und vergeffen; wie gern den Poften in unlerem

461



Schuldbuch ftreichen! Aber wir dürfen nicht. Um Gottes und des Menfchen

willen nicht. Wir find Verwefer Gottes. Wir flehen unter dem
furchtbaren Ernft feiner gnadenvollen Ordnung.

Aber dürfen wir denn richten? Sind wir nicht alle fchuldig? Ill im
letzten Grunde ein Menich beffer als der andere? Sind wir nicht nach
dem Wort des Apoftels „allzumal Sünder und mangeln des Ruhmes,
den wir vor Gott haben follten"? Sind wir nicht alle an allem fchuldig?

Was die Völker betrifft, ift denn nur eines — wir brauchen nicht
zu fagen, welches gemeint ill — an dem fchuld, was nun gefchehen
ift oder doch vorwiegend fchuld? Sind fchließlich nicht alle Völker
ungefähr gleich fchuld daran, das eigene nicht ausgefchloffen? Ift dann
aber das Richten nicht Pharifäismus?

Was fagen wir dazu?
Wir antworten: Man kann diefe Behauptung, daß Alle gleich fchuld

feien, fehr oberflächlich verftehen und kann fie fehr tief verliehen.
Oberflächlich verftanden ift es die Rede derer, die entweder überhaupt
im Ernfte keine Schuld anerkennen — und deren find viele! — oder
die gern die eigene dadurch zudecken möchten, daß fie erklären, es

feien darin Alle etwa gleich. Aber diefe Erklärung kann auch etwas
Wahres, ja Großartiges meinen. In der Tat, wenn wir in unlere Tiefe
blicken: wer unter uns kann, wenn er ehrlich ift, leugnen, daß das

Furchtbarfte, was im Verbrecher, auch im Koloffalverbrecher, hervortritt,

auch in ihm als Möglichkeit angelegt ill und daß infofern vor Gott
kein Unterfchied ill zwifchen diefem und ihm felbft?

Aber nun ill gerade diefe furchtbare Paradoxie eine jener Wahrheiten,

denen der verhängnisvollfte Irrtum ganz nahe ift. Vor allem
einer: daß fchließlich, wenn wir allzumal Sünder find, es zuletzt
überhaupt keine Sünder und keine Sünde mehr gibt. Diefe Konfequenz ill
in dem Volke, wo die Botfchaft von der allgemeinen Sündhaftigkeit und
der Unfähigkeit des Menfchen zum Guten am ftärkften verkündigt
worden ift, am ftärkften gezogen worden, und wir fehen das Ergebnis
furchtbar vor uns. Und zwar nicht nur in der Löfung: „Recht ift, was
unferem Volke nützt", fondern in der Aufhebung von Gut und Böfe
in ein „Jenieits von Gut und Böte", vor dem ein Nietzlche fich ent-
ietzen würde- Aber auch in andern Formen und an andern Orten
entfleht daraus eine gewiffe Neutralifierung des Unterfchiedes von Gut
und BöSe, die zum Tode und zur Verwefung alles fittlichen Lebens
führt. Daraus entfteht dann zum Teil jene vermeintliche Humanität
oder gar Liebe, die nicht richten will; die alles verftehen und darum
alles vergeben will; die alles vergeben will, weil ja doch alle gleich
fchuldig oder — das ift ja dann zuletzt die Meinung — gleich unfchul-
dig find. Ich geftehe offen, daß in meinen Augen ein echter Haß mehr
wert und Gott näher ift als diele Liebe und Verföhnung. Denn er
unterlcheidet meiftens noch Zwilchen Gut und Böie und ift nicht die
Auflölung der fittlichen Welt in jenen Nihilismus, aus dem dann übri-

462



gens erft recht der Satan fein Haupt erhebt und mit ihm Haß und
Vernichtung.

Wir muffen alfo gerade an diefer Stelle der Verföhnungsbotfchaft
fcharf zufehen, daß wir zwifchen Wahrheit und Trug fcheiden.

Was ill es denn mit dem Worte, daß alle gleich fchuldig und
allzumal Sünder feien?

Es ill einmal feftzuftellen — und das ift keine Pedanterie! — daß
das Wort von dem allzumal Sünderfein nicht im Evangelium fteht.
Paulus hat es nicht gefprochen, fondern bloß Luther! Paulus hat bloß
gefagt: „Sie [nämlich die Juden wie die Griechen] haben alle [beide]
gefündigt und kommen an Ehre Gottes zu kurz." (Römer 3, 22.) Das
ill wahrhaftig nicht dasfelbe! Und es ill mit aller Kühnheit, aber auch
aller Sicherheit zu erklären: Nach Paulus find wir auch gar nicht allzumal

Sünder, fondern durch Chriftus von der Sünde Erlöfte, wenn auch
nicht Sündlofe — wir find, io nennen fich die erften Gemeinden,
„Heilige"', d. h. Chriftus Geweihte, ihm Geheiligte.

Weiter: Die ganze Bibel weiß nichts von einer Aufhebung des
Unterfchiedes von Gut und Böfe und von Guten und Böfen, wie die
Verkündiger der falfchen Verföhnung fie mehr oder weniger deutlich
vertreten. Sie kennt eine folche Aufhebung, aber eine ganz andere.
(Wir reden fofort davon!) Es fällt auch dem Evangelium nicht ein,
etwa Judas und Johannes, um von Jefus zu fchweigen, gleichzu-
ftellen. Es fällt der ganzen Bibel, auch dem Evangelium, nicht ein,
eine Gleichfchaltung der Schuld vorzunehmen. Sie kennt — und wie!
— eine befondere Stçhuld des Einzelnen. Auch des einzelnen Volkes.
Man denke an die Propheten. Man denke an die Art, wie Ifrael die
zentrale Schuld aufgelegt wird, freilich mit der zentralen Berufung.
(Denn auch Berufung und Schuld hängen eng zufammen!) Es darf
fidi alfo jene Gleichfchaltung der Schuld, jene Aufhebung der Einzel-
fchuld in der allgemeinen Schuld am wenigften auf die Bibel berufen,
auch nicht auf das Evangelium. Das zu tun ift trügerifcher Mißbrauch
einer großen Wahrheit. Diefe große Wahrheit, diefe furchtbare
Paradoxie, die einfieht, daß wir mit dem Koloffalverbrecher gleich fchuldig
find, inlofen die Möglichkeit zu dem, was in ihm vollendet auftritt,
auch in uns ift, fie loll bloß die Unendlichkeit der fittlichen Forderung
klar machen und damit die Unendlichkeit der Schuld. Sie foil bloß der
Selbflgerechtigkeit und damit dem Pharifäismus wehren — und das

ift freilich wichtig genug! — aber fie wird zum furchtbaren Trug, wenn
fie aus einer Paradoxie ein Dogma und aus einer Tatlache ein Fatum
macht, wenn fie zur fittlichen Nivellierung, zur Neutralifierung jedes
Unterfchiedes von Gut und Böfe und damit zum fittlichen Nihilismus
führt.

Es gibt befondere Schuld des Einzelnen, des einzelnen Volkes wie
des einzelnen Menfchen. Nicht daß wir einzelne Menfchen oder
einzelne Völker für an fich „Ichlechter" halten dürften als andere. Aber

463



es kann ein beftimmter Geift des Böfen, ein bestimmter Dämon, fich
zeitweilig einen befonderen Menfchen oder ein befonderes Volk zum
Sitz erwählen. Dann tut man ihnen fürwahr keinen Dienft, wenn
man diefe Tatfache wegdisputieren will. Dann verderben wir fie
damit, ftatt fie vom Verderben zu retten. Und es ift zu erklären: Das
will dieier Menich auch gar nicht, wenn er zum Bewußtiein ieiner
Schuld erwacht; er anerkennt fie und will fie anerkannt wiffen. Er
verlangt Gericht. Er richtet fich Selbft und will Gericht empfangen.
Das Gericht rettet feine Würde. Das will diefes Volk auch nicht, wenn
es aus feinem Raufch erwacht. Es will feine Schuld anerkannt wiffen.
Es verlangt Gericht. Es richtet fich felbft und will Gericht empfangen.
Das Gericht rettet leine Würde.

Und der Menich darf richten, joli unter Umftänden richten.
Freilich muß hier wieder ein Unterfchied gemacht werden. Es

muß unterlchieden werden Zwilchen Richten und Verdammen.
Verdammen dürfen wir nicht. Das meint Jefus mit dem „Richtet nicht,
auf daß ihr nicht gerichtet werdet!" Er meint das Richten der Selbft-
gerechtigkeit, das Richten aus Herzenshärtigkeit, das Richten aus Luft
am Richten — wie es befonders in den frommen Kreifen lebt, aber
in den weltlichen feine Analogie hat. Aber er hat felbft gerichtet,
und wie! Man denke bloß an Matthäus 23. Er ill der Weltrichter des

Gleichniffes. Er hat den Unterfchied zwifchen Gut und Böfe fchärfer
gemacht als fogar Mofes. „Ich bin nicht gekommen, Frieden auf die
Erde zu werfen, fondern Schwert."

Wir follen nicht verdammen, aber wir follen richten. Wir follen
unterfcheiden zwifchen Gott und Welt, zwifchen Gut und Böfe,
zwifchen Wahrheit und Lüge, zwifchen Eicht und Finfternis, Zwilchen
Gerade und Krumm, zwifchen Süß und Bitter. Wir follen das Salz,
nicht der Zücker der Erde fein. Wir follen Partei nehmen, nicht neutral

fein in dem großen Kampf zwifchen diefen beiden Mächten.
Es ill eine große, heilige Aufgabe, diefes Richten. Nicht eine Luft

foil es fein, fondern eine fchwere, aber heilige Pflicht. Die Propheten
find die großen Richter. Jeius ift es. Er richtet die Welt, und wir follen
es mit ihm tun. Die Welt hat zu ihrer Rettung Gericht nötig.

Darum ill auch Gericht als Inftitution nötig. Es muß gerichtet
werden. Die rechte Gemeinde Chrifti muß in ihrer Mitte richten.
(Man vergleiche die Anweifungen des Paulus im erften Korintherbrief
Kapitel 5 und 61) Eine Fortfetzung davon ins Weltliche hinein, in
das Gebiet des Naturrechtes, ill das Gericht des Staates. Es hat fein
Recht. Und fo hat ein Völkergericht fein Recht. Es bedeutet einen
Fortfchritt des Rechtes. Wenn ein Völkergericht, welches das Gegenteil

deffen ift, was man in gewiffen Ländern „Volksgericht" nennt
und das eine Verkörperung des Wortes darftellt: „Recht ift, was
meinem Volke nützt", welches vielmehr das Recht Gottes und des

464



Menfchen vertritt und über gewiffe Verbrechen gegen Gott und Menfchen

richtet, die zum Himmel fchreien, fo ill dies nicht nur Recht,
fondern Pflicht und Beginn einer neuen Aera.

Man führe dagegen nicht Tolftoi an! Es handelt fich nicht um die
letzte Paradoxie des Verhältniffes von Gott und Menfch, fondern um
eine menfchliche Sache, um menfchliches Recht; es handelt fich nicht
um die Gerechtigkeit Gottes, londern um die Gerechtigkeit des
Menlchen.

Denn es erhebt fich ja freilich der Einwand, ob denn der Menich
das Maß habe, mit dem er recht richten könnte? Ob er denn wiffe,
was recht und gerecht ift? Ob nicht Gott allein das wiffe?

Darauf ift zweierlei zu antworten.
Einmal: Der Menfch befitzt ein gewiffes Maß von Erkenntnis

deffen, was Recht und Gerechtigkeit ift. Das hat ihm Gott gegeben.
Darnach foil er urteilen. Darnach foil er leben. Darnach foil er auch
richten.

Das ill das Eine. Das Andere aber ift: Er Soll die Grenze diefer
Erkenntnis bedenken und darnach richten. Er Soll in ftrengfter
Gewiffenhaftigkeit nach Gottes Recht richten, aber bedenken, daß Gottes
Recht größer ift als fein Kopf und fein Herz. Und er foil nicht als
„Pharifäer" richten, fondern in dem Bewußtfein feiner eigenen Schuld
und Mitfchuld, in der Erkenntnis, daß er nicht beffer ift (hier ift fie
am Platze!); in Furcht und Zittern; nicht aus Luft am Richten, londern
aus heiliger Verpflichtung gegen Gott und gegen den Schuldigen.

Seine eigene Schuld aber foil auf einer Linie zum Ausdruck kommen,

die nur noch angedeutet werden foil, trotzdem fie eine große und
heute ftark verkannte Wichtigkeit hat: als Sühne. Ich denke dabei nun
ganz belonders an jenes im Kriege zum Ausdruck kommende und mehr
oder weniger mit dem Kriege lelbft verbundene frevelhafte Gefchehen.
Diefes bedeutet ohne Zweifel auch eine allgemeine Schuld. Denken
wir nur an die Entfetzlichkeit des Luftkrieges oder auch des Unter-
wafferkrieges. Was einft der große Philofoph1) verlangt hat: Daß nach
jedem Kriege, auch dem „gerechteften", eine große Buße und Sühne
ftattfinden müßte, das drängt fich im Angeficht der Entfetzlichkeiten,
die über das, was jener Philofoph fich vorftellen konnte, unendlich
hinausgehen, vollends gebieterifch auf: Sühne, große Sühne, allgemeine
Sühne! Und diefe Sühne wird vor allem auf eine Weife zum Aus-
durck kommen muffen: als Abfage an den Krieg! Jedes Fefthalten an
irgendeinem, und fei's noch fo idealiftifch verbrämten Militarismus
ill eine Fortfetzung des ungeheuren Frevels, der auf der Menfchheit
liegt. Nur die Sühne kann den Fluch, den diefer bedeutet, tilgen und
ihn iogar — o Paradoxie! — in Segen vewandeln.

1) Immanuel Kant.

465



Es ift mit alledem angedeutet, was für eine Gefamtwahrheit an
Stelle einer falfchen Verföhnungslofung zu treten hat, in welcher
Gefamtwahrheit diefe allein ihre volle Wahrheit gewinnt und ihren Trug
verliert. Es ift der Weg zum Frieden angedeutet. Aber es ift damit auch
klar gemacht, welche wichtige Wendung und Umkehr nötig ift, wenn
die Welt diefen Weg zum Frieden finden will. Es ill dafür vor allem
eine neue Befinnung auf die fittlichen Grundwahrheiten des Lebens
und der Gemeinfchaft nötig. Es ill dafür ein neuer Ernft nötig.

An diefem Ernfte fehlt es uns. Es ill mit uns jene Auflöfung der
Seelen und fittliche Knochenerweichung vorgegangen, von der wir in
diefem ganzen Zufammenhang, wie auch fonft fchon oft, geredet
haben, und welche den wahren Frieden fo wenig zu tragen vermag,
wie die wahre Freiheit- Durch viele Umftände begünftigt, nicht zuletzt
durch die Pfychanalyfe und durch gewiffe theologifche Entwicklungen,

ill ein Amoralismus entftanden, der für den Ernft und die
Heiligkeit der fittlichen Forderung wenig Sinn hat, der dafür oft
genug nur ein ironifches Lächeln hat, fei's ein weltliches, fei's auch
ein geiftliches Lächeln. Aus diefer Geiftesart heraus ereifert man fich
wohl — und wie: ganz dämoniich! — für allerlei Freiheit des Sich-
Auslebens, für die Geltung des Ich oder der Götzentümer, in die das
Ich flüchtet, aber nicht für die Geltung der ewigen Ordnungen des

Rechtes, an denen, wie alle Freiheit, fo auch aller Friede befeftigt ift.
Ein folches Gefchlecht ill eher geneigt, im Geifte einer falfchen
Verföhnung die gewaltige Aufgabe Gottes, welche in Krieg und Frieden
vor uns geftellt ill, zu erledigen. Diefe ruft aber — Gott ruft! — zu
einem gewaltigen neuen Ernft der Erkenntnis und Anerkennung feiner
heiligen Ordnung. Leonhard Ragaz.

Die Jüngerschaft Christi.')

Vorbemerkung.

Diefe Schrift, aus einer „Bibelbefprechung" entftanden, veröffentliche

ich, weil es mir gerade jetzt wichtig fcheint, daß ihr Thema:
die Jüngerfchaft, wieder ftärker in das Blickfeld der Gemeinde Chrifti
rücke. Es gehört zu den andern, von denen das Gleiche gilt: Reich,
Nachfolge, Gemeinde, und damit zu der kommenden und fchon begonnenen

Revolution der Sache Chrifti.
Ich habe mich auf das Thema der Jüngerfchaft befchränkt, foweit es

in beftimmten Reden Jefu auftritt. Jene „Bibelbefprechung" erstreckte
Sich nur auf diefe, und zwar wefentlich auf Matthäus io. Dazu habe

x) Vgl. die Redaktionellen Bemerkungen.

466


	Von der Versöhnung

