Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (10): Oktober-Sendung

Artikel: Von der Verséhnung

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oktober-Sendung

Von der Versdhnung.

Wehe denen, die ,Friede® rufen, wo doch kein
Friede ift! Jeremia 6, 4.

Ich bin nicht gekommen, Frieden auf die Erde zu wer-
fen, fondern Schwert. Matthius 10, 34.

Die Frucht der Gerechtigkeit wird der Friede fein,
Jelaja 32, 17.

So liebet nun die Wahrheit und den Frieden. _
Sacharja 8, 19.

Es ift klar, dafl gewifle Dinge, die heute gefchehen und nun {chon
{fo lange gelchehen find, die Welt mit Haf erfillen miiffen, Diefer Hafl
ruft nach Rache oder doch, in einer hoheren Sphire, nach Gericht:
Gericht iiber beftimmte Gefchehniffe, Gericht iiber einzelne Schuldige,
Gericht iiber ganze Volker, Gericht in Gefithlen und Gedanken, Ge-
richt in Wort und Schrift, Gericht in Handlungen und Inftitutionen.
Demgegeniiber erhebt fich aber wieder jener Ruf nach der Ueberwin-
dung des Hafles durch die Ver[éhnung, der nach dem erften Weltkrieg
auf {o laute und vielfach groflartige Weife durch die Welt gegangen ift.
'Es ift, {o {cheint es wenigftens, der Ruf des Evangeliums, ja fogar des
edleren Heidentums. Wieder horen wir das Wort der Antigone:

,,INicht mitzuhaflen, mitzulieben bin ich da.*

»Nicht richten®, heifdt es wieder, ,,fondern vergeben! Vergeben und ver-
geflen! Wir haben kein Recht zum Richten. Sind wir {elbft denn beffer?
Sind wir denn in der Lage, die Gerechtigkeit zu vertreten? Die kennt
doch Gott allein! Man darf befonders nicht ein einzelnes Volk mit der
Schuld an dem Gelchehenen und Gelchehenden beladen. Sind doch
fchliefilich Alle gle,1ch {chuldig. Es ift Pharifdismus, wenn ein Volk oder
mehrere tiber ein anderes den Stab brechen, diefes einer Kontrolle oder
gar ,,Erziehung® unterwerfen, einen Gerichtshof aufrichten wollen, der
tiber die Siinden urteile, welche von Vertretern diefes Volkes begangen
worden feien. Nicht richten, fondern vergeben; alles im Lichte der Liebe
- fehen; nur fie {chafft Frieden und Ver{chnung.*

Was it davon zu halten?

Keiner, der irgendwie zu Chriftus gehoren, ja {ogar keiner, der noch
ein Menich fein will, kann die Aufgabe der Ver{ohnung leugnen Der
Hafl muf} uberwunden der Friede mufl gegriindet werden. Die foeben
vernommenen Lofungen regen letzte und hochfte Wahrheiten auf, die
das Herz aufs Stirkfte bewegen, Das Kreuz fteigt mit ihnen iiber der
Welt auf und die Liebe Gottes verfohnt in thm die Welt.

Aber nun find in diefer Lofung von der Ver{ohnung, wie fie jetzt
wieder in der Welt laut wird, neben {olchen letzten und hochften Wahr-

457



heiten auch verhingnisvolle Irrtiimer enthalten, die aufgedeckt werden
miiffen, wenn nicht aus edelfter Wahrheit {fublimfte Liige und aus dem
rettenden Heilmittel verderblichftes Gift werden foll. Die Wahrheiten,
die in jenen Lofungen von der Ver{chnung enthalten find, drohen, von
dem Stamme losgeloft, auf dem fie gewachfen find und aus dem allein
fie ihr Recht beziehen, blendende Sophismen zu werden. Wir bekom-
men, wenn diefe Verfohnungsforderung gar von der Welt angenom-
men wird, die fich von Chriftus entfernt hat, wieder eine jener Formen
von Talmi-Evangelium, die {ich fo hiufig anftelle des echten Goldes
anbietet, Es gehort darum zu den dringendften der Aufgaben, dafl wir
gerade an diefem Punkte Wahrheit und Irrtum f{cheiden, dafl wir die

an fich fo notwendige Lofung von der Verfohnung von dem Trug
befreien, der fie umnebeln will,

Wir ftellen darum zuerft die Emradoxc Frage: I[t denn Ver[6hnung
das Erfle, was wir erfireben follen? Und wir antworten mit einem
{charfen, einem anftéfigen Nein!

Nein! Das Erfte, was wir erftreben {ollen, ift, daff, foweit es unfere
Aufgabe ift, Gottes Wille ge[chebe. Gottes Wille aber it Gerechtig-
keit, ift alles, was vor dem heiligen Gott recht ift. Das foll gefchehen.
Das ift das Erfte. Auch hier gilt die oberfte und umfafiendfte der
Weifungen: ,,Trachtet am erften nach dem Reiche Gottes und feiner
Gerechtigkeit, {o wird euch f{olches, und das heifft in unferem Falle:
die Ver{chnung, zugelegt werden.

Gottes Recht muf zu Ehren kommen. Das Unrecht mufl gerichtet
und vernichtet werden, Was Greuel vor Gott ift — und wie furchtbare
Greuel {ind gefchehen, gefchehen fortwihrend! — muf} als folcher in
das Licht geftellt, verurteilt und vertilgt werden. Das ift das Erfte, das
fundamental Notwendige.

Es ift nur ein anderer Ausdruck dafur wenn wir {agen: die Wabr-
heit muf} aufgedeckt werden — die Wahrheit Gottes; der die Wahrheit
ift, aus dem alle Wahrheit ftammt, auf den alle “Wahrheit weift und
dem nur mit der Wahrheit gedient wird. Das ift das Erfte und funda-
mental Notwendige. Alles Zudecken der Wahrheit im Namen des Frie-
dens und der Liebe ift Verleugnung Gottes zugunften gewiffer weicher
und bequemer Regungen des eigenen Herzens. Und es hilff nicht. Die
blof} zugedeckte Wahrheit, welche die Wahrheit der Schuld ift, und
werde fie auch mit Blumen zugedeckt, erhebt fich wieder und zeugt
neue Schuld; das blof verhiillte, ftatt durch das chirurgifche Mefler der
Wahrheit ausgeichnittene Gefchwiir der Liige wuchert in neuer Liige
fort. Wir haben es ja gerade auch als Teilnehmer an jener Verfohnungs-
bewegung, die nach dem letzten Weltkriege einfetzte, erlebt, wie
wenig f{ie gefruchtet hat, auch wie fie von der Unlauterkeit eines ver-
kappten Nationalismus miflbraucht worden ift. Aus Trug, auch aus
dem edelften, und aus diefem erft recht — nach dem Gefetze des Wor-

458



tes: ,,Corruptio optimi pessima“') — erwichft nur Trug. Nur die
Wahrheit Gottes ver{ohnt wirklich. ' :

Denn was ift Ver[6hnung — echte Ver[ohnung? Ver{ohnung im
tieferen Sinne kann nur Eines fein: Sichfinden des durch Streit und
Haf} (nicht Kampf, Kampf mufl {ein) Getrennten in Gott, in jener
Einbheit, die Gottes letzte und tieffte Ordnung ift, Diefe Einheit kann
nur in der Wabrheit gefunden werden. Denn was ift Wahrheit? Eben
Einbeit, das heiflt, das Zufammenftimmen der Men{chen und Dinge in
dem Einen, das Gott ift. Darum gibt es nur in der Wahrheit echte
Ver{ohnung, Darum ift der Weg der Ver{ohnung niemals ein Hin-
weglehen iber die Wahrheit, ein Augenichliefen vor der Wahrheit
zugunften des Friedens und der Liebe, fondern ein leidenichaftliches
Vorwirtsdringen zur Wahrheit, ein uner{chiitterliches Aufdecken der
Wahrheit, die Gott ift und die allein einigen kann.

Alfo nicht Veriohnung zuerft, {ondern Gottes Recht und Wahr-
heit zuerft. Nicht Ver[ohnung bloff um der Ver[6hnung willen! Das
it nur ein Gotzendienft mehr, wenn auch ein edler. Und er endigt
wie aller Gotzendienft mit Fiasko. Gott zuerft, {ein Recht und {eine
Wahrheit, _

Dazu gefellt fich fofort ein Zweites. Die fal[che Verkiindigung der
Verfohnung, die wir im Auge haben, fpricht: ,,Nicht richten, fondern
vergeben. Damit meint man fich im Herzen des Evangehums zu
befinden. Nun aber ift fonnenklar, daf das Evangelium keine Ver-
gebung kennt obne Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld, Dariiber
it kein Wort zu verlieren. Gott vergibt nur dem, der feine Schuld
eingefehen und anerkannt hat. Wir diirfen fagen: Die Vergebung
reicht genau {o weit, als die Erkenntnis und Anerkennung der Schuld
reicht, Das gilt von der Vergebung Gottes und das gilt auch von der
Vergebung der Men{chen. Auch wir Men{chen kdnnen dem gegen uns
Schuldigen nur {foweit vergeben, als er feine Schuld gegen uns erkannt
und anerkannt hat. Oder vielleicht miiffen wir nun befler {fagen: Wir
konnen uns mit dem, der gegen uns gefehlt hat, nur foweit ver[éhnen,
als er erkannt und anerkannt hat, was er gefehlt.

Denn nun erhebt fich ja ein doppelter Einwand.

Einmal: Ift es richtig, dafl Gottes Vergebung nur foweit reicht, als
unfere Erkenntnis und Anerkennung unferer Schuld? Reicht fie nicht
weiter, ift {ie nicht iiberichwenglich? Geht nicht {eine Gnade unendlich
iber unfere Schuld hinaus? Und miifiten wir ihn nicht im Verhalten
gegen unfere Schuldner nachahmen? — Gewif8! Es handelt fich nicht
darum, daf} unfere Erkenntnis und unfere Anerkennung der Schuld
gegen Gott alles umfafite, was wir im Einzelnen gefehlt und gefiindigt
— wer wire dazu imftande? — fondern um unfere vollkommene Wil-
ligkeit zu {olcher Erkenntnis und der daraus folgenden Anerkennung,

1) Je befler eine Sache, defto {chlimmer ihre Verderbnis.
459



um unfer vollkommenes Offenfein fiir die ftets wachfende Erkenntnis
und Anerkennung der Schuld im Einzelnen — eine Erkenntnis und
Anerkennung, die beim Unendlichen anlangt. Das ift es, worauf es
ankommt. An diefem Punkte wendet fich Fluch in Segen und wird
der Segen iiber{chwenglich; an diefem Punkte wird die Gnade unend-
lich grofler als die Schuld. Und was von Gottes Verhalten gilt, das
gilt auch von unferem Verhalten — es ift {ein Vorbild und Mafiftab.
Es gilt auch von dem' Verhalten zu beftimmten Gemeinfchaften, zu be-
ftimmten Volkern. Auch fiir ein {chuldiges Volk kann es nicht Ver-
gebung und damit Ver{ohnung geben ohne Erkenntnis und Anerken-
nung feiner Schuld, Wobei zur Anerkennung immer gehort, dafl auch
die Strafe der Schuld angenommen und die Gutmachung erftrebt wird.

Aber hier erhebt fich zunichft ein zweiter Einwand: Ein Einzel-
ner ift wohl einer {olchen Erkenntnis und Anerkennung feiner Schuld
fahig, und fie darf von ihm gefordert werden — aber ein Volk? Ein
folches ift doch keine fittliche Einheit? Es kann nicht bei {einer Schuld
behaftet werden, wie der Einzelne oder hochftens auf politifch-juri-
ftifche, jedoch nicht auf fittlich-per{onliche Weife. Es hat kein Organ,
um {eine Schuld zu erkennen und anzuerkennen, es hat kein Gefamt-
gewiflen; nur der Einzelne hat ein Gewiflen, fo fagen — mit Recht!
— Kierkegaard und Vinet, Wir konnen doch nicht etwa die Regie-
rung als ein folches Organ der Schulderkenntnis und des Schuldbe-
kenntniffes als Volksgewiflen annehmen?

Was antworten wir?

Wir antworten: Auch ein Volk ift eine Einheit. Diefe Einheit
kann freilich nicht durch {eine Regierung dargeftellt werden, jedenfalls,
auch im beften Falle, nicht durch fie allein. Aber es gibt doch deutliche
Merkmale {fowohl fiir die Gefamtichuld eines Volkes, als auch fiir
die Erkenntnis und Anerkennung einer folchen Schuld durch ein Volk.
Diefe Erkenntnis und Anerkennung der Schuld braucht ja nicht juri-
ftifch-formaler Natur zu fein, kann aber viel mehr bedeuten als ein
juriftifch-formaler Akt. Und fie wird von den andern Volkern {ehr
gut, wenn auch nicht immer mit Freude, erkannt und anerkannt. Es
gibt namentlich eine folche Reprifentation eines Volkes — und zwar
eine giltige, vor Gott und Men{chen giltige — durch feine Elite. Ein
Volk ift eine Einheit. Gerade {eine Beften wiflen es und handeln dar-
nach, gerade auch im Tragen der Schuld des Volkes, in Erkenntnis und
Anerkennung feiner Schuld. .

Aber noch ein weiterer Einwand kann fich erheben. Sollte wirklich
unfere Vergebung fiir den, der gegen uns gefehlt hat, an {eine Erkennt-
nis und Anerkennung der Schuld gebunden fein? Konnen wir, ja {ollen
wir ithm nicht von uns aus vergeben, ohne Riickficht darauf, ob er feine
Schuld erkennt und anerkennt oder nicht? Und {ollte das nicht auch
Vélkern gegeniiber gefchehen? Lafit nicht auch Gott feine Sonne {chei-
nen tiber Bo{e und Gute und regnen iiber Gerechte und Ungerechte?

460



- Was antworten wir darauf?

Wir antworten: Nein! Hier waltet ein Irrtum,. Setzen wir aber
wieder neben die Vergebung die Verfshnung und {agen dann: Gott
ift wohl zur Vergebung und Ver{ohnung bereit — und wie! — aber
er kann, an {ein eigenes Gefetz gebunden, nicht vergeben, ohne daf} der
Menich {eine Schuld erkennt und anerkennt. Er gidbe {onft feine Heilig-
keit preis. (Und auch die Heiligkeit des Men{chen — wovon nachher!) |
Gott ift wohl grofiberzig — das meint jenes Wort Jefu — und wir
follen ihn darin nachahmen, aber Gott kann fich nicht mit dem Men-
fchen ver{ohnen, folange diefer in Feind{chaft mit ihm lebt, Die Siinde
aber ift immer Feindichaft gegen Gott. Das Gleiche gilt von uns Men-
fchen. Wir konnen wohl von uns aus zur Vergebung und Ver{chnung
bereit fein — und follen es auch! — aber zu dem, was doch das Wefen
der Ver{ohnung ausmacht, zur vollen Einigung mit dem Schuldner,
konnen wir doch nur gelangen, wenn er feine Schuld einficht, Dann
erft kann von richtiger Vergebung — und auch von richtigem Ver-
ge[Jen! — die Rede fein. Dann erft find wir in Gote einig, dann erft
in ihm ver{thnt.

Denn — nun ftellen wir etwas ganz fundamental Wichtiges ins
Licht — die Schuld ift in letzter Inflanz nicht unfere, [ondern Gottes
Sache, Wir konnen auch iiber die Schuld gegen uns nicht verfiigen,
wie wir wollen, Alle Schuld, auch die gegen uns, ift in erfter Linie
Schuld gegen Gott. Die Schuld ift eine heilige Sache. Und nun rufen
wir laut: Man tut dem Menfchen keinen Dienft, wenn man es mit
feiner Schuld leicht nimmt und {ei’s auch um der Liebe und des Frie-
dens willen. Das gilt vom Einzelmenichen als Schuldner, das gilt aber
auch von den Volkern,

Die Schuld hat einen doppelten Afpekt: Die Schuld ift auf der
einen Seite des Menfchen Verderben; er geht an ihr zu Grunde, wenn
fie nicht erkannt und getilgt wird. Die Schuld aber ift auch, auf der
andern Seite, des Menichen Wiirde. Es ift das Heiliglte an thm, daf} er
verantwortlich ift und damit {chuldig werden, aber auch, daf} er feine
Schuld einfehen und anerkennen, fie bereuen und {iihnen kann. Ihr
entwertet den Menichen, wenn ihr ihm, aus vermeintlicher Liebe und
Barmherzigkeit, Verantwortung und Schuld abnehmt, oder es damit
doch leicht nehmt. Wir find in bezug auf die Schuld des Menichen
gegen den Menfchen, auch die Schuld gegen uns, nicht autonom: wir
find Verwefer Gottes. Wie er {elbft Schuld nicht vergeben kann, ob-
{chon er dazu bereit ift — und wie bereit! — fo diirfen auch wir es
nicht — um Gottes willen, um des Menf{chen willen nicht. Das ift
der Ernfl diefer Wahrheit und Ordnung der Welt Gottes. Wie gerne
mochten wir oft diefe Laft abwerfen, diefe Laft einer Schuld, die wir
bisher nicht haben vergeben kénnen, und es uns bequem machen; wie
gern einfach vergeben und vergeflen; wie gern den Poften in unferem

461



Schuldbuch ftreichen! Aber wir diirfen nicht. Um Gottes und des Men-
{chen willen nicht. Wir find Verwefer Gottes, Wir ftehen unter dem
furchtbaren Ernft feiner gnadenvollen Ordnung. |

Aber diirfen wir denn richten? Sind wir nicht alle {chuldig? It im
letzten Grunde ein Menfch beffer als der andere? Sind wir nicht nach
dem Wort des Apoftels ,,allzumal Stinder und mangeln des Ruhmes,
den wir vor Gott haben follten*? Sind wir nicht alle an allem {chul-
dig? Was die Vélker betrifft, ift denn nur eines — wir brauchen nicht
zu {agen, welches gemeint it — an dem {chuld, was nun gefchehen
it oder doch vorwiegend fchuld? Sind fchliefflich nicht alle Volker
ungefihr gleich {chuld daran, das eigene nicht ausge{chloffen? Ift dann
aber das Richten nicht Pharifdismus?

Was fagen wir dazu?

Wir antworten: Man kann diefe Behauptung, dafl Alle gleich {chuld
feien, {ehr oberflichlich verftehen und kann fie fehr tief vetftehen.
Oberﬂachhch verftanden ift es die Rede derer, die entweder iiberhaupt
im Ernfte keine Schuld anerkennen — und deren find viele! — oder
die gern die eigene dadurch zudecken mochten, dafl fie erkldren, es
feien darin Alle etwa gleich. Aber diefe Erklirung kann auch etwas
Wahres, ja Groflartiges meinen, In der Tat, wenn wir in unfere Tiefe
blicken: wer unter uns kann, wenn er ehrlich ift, leugnen, dafl das
Furchtbarf’ce, was im Verbrecher auch Im Koloﬁalverbrecher, hervor-
tritt, auch in thm als Moglichkeit angelegt ift und daf} infofern vor Gott
kein Unterfchied ift zwilchen diefem und ihm felbft?

Aber nun ift gerade diefe furchtbare Paradoxie eine jener Wahr-
heiten, denen der verhingnisvollfte Irrtum ganz nahe ift. Vor allem
einer: da/} [chlieBlich, wenn wir allzumal Siinder [ind, es zuletzt iiber-
~ haupt keine Siinder und keine Siinde mebr gibt. Diefe Konfequenz ift

in dem Volke, wo die Bot{chaft von der allgemeinen Siindhaftigkeit und
der Unf.’ihigkeit des Menfchen zum Guten am ftirkften verkiindigt
worden ift, am ftirkften gezogen worden, und wir fehen das Ergebnis
furchtbar vor uns. Und zwar nicht nur in der Lofung: ,,Recht ift, was
unferem Volke niitzt“, {fondern in der Aufhebung von Gut und Bofe
in ein ,,Jenfeits von Gut und Bofe, vor dem ein Nietz{che fich ent-
fetzen wiirde. Aber auch in andern Formen und an andern Orten ent-
fteht daraus eine gewifle Neutralifierung des Unter{chiedes von Gut
und Bole, die zum Tode und zur Verwefung alles fittlichen Lebens
fihrt, Daraus entfteht dann zum Teil jene vermeintliche Humanitit
oder gar Liebe, die nicht richten will; die alles verftehen und darum
alles vergeben Will; die alles vergeben will, weil ja doch alle gleich
{chuldig oder — das ift ja dann zuletzt die Meinung — gleich unichul-
dig find. Ich geftehe offen, dafl in meinen Augen ein echter Haff mehr
wert und Gott niher ift als diefe Liebe und Verfhnung. Denn er
unterfcheidet meiftens noch zwifchen Gut und Boie und ift nicht die
Auflofung der fittlichen Welt in jenen Nihilismus, aus dem dann {ibri-

462



gens erft recht der Satan fem Haupt erhebt und mit ihm Hafl und Ver-
nichtung.

Wir miiffen alfo gerade an diefer Stelle der Verfohnungsbotfchaﬁ
{charf zufehen, dafl wir zwifchen Wahrheit und Trug {cheiden. - -

Was ift es denn mit dem Worte, daf} alle gleich {chuldig und all-
zumal Stinder {eien?

Es ift einmal feftzuftellen — und das ift keine Pedanterie! — dafl
das Wort von dem allzumal Siinderfein nidht im Evangelium [tebt.
Paulus hat es nicht gefprochen, fondern blof Luther! Paulus hat blofl
gefagt: ,,Sie [ndmlich die Juden wie die Grlechen] haben alle [beide]
geftindigt und kommen an Ehre Gottes zy kurz.“ (Rdmer 3, 22.) Das
ift wahrhaftig nicht dasfelbe! Und es ift mit aller Kithnheit, aber auch
aller Sicherheit zu erkldren: Nach Paulus find wir auch gar nicht allzu-
mal Siinder, fondem durch Chriftus von der Siinde Erléfle, wenn auch
nicht Szmdlofe — wir {ind, {o nennen fich die erften Gememden, ,,Hei-.
lige™, d. h. Chriftus Gewelhte thm Geheiligte,

Weiter: Die ganze Bibel weifl nichts von einer Aufhebung des
Unterichiedes von Gut und Bofe und von Guten und Béfen, wie die
Verkiindiger der falfchen Verfohnung fie mehr oder ‘weniger deutlich
vertreten, Sie kennt eine folche Authebung, aber eine ganz andere.
(Wir reden fofort davon!) Es fillt auch dem Evangelium nicht ein,
etwa Judas und Johannes, um von Jefus zu {chweigen, gleichzu-
ftellen. Es fillt der ganzen Bibel, auch dem Evangelium, nicht ein,
eine Glemhfchaltung der Schuld vorzunehmen. Sie kennt — und wie!
— eine befondere Schuld des Einzelnen. Auch des einzelnen Volkes.
Man denke an die Propheten. Man denke an die Art, wie Ifrael die
zentrale Schuld aufgelegt wird, freilich mit der zentralen Berufung.
(Denn auch Berufung und Schuld hingen eng zufammen!) Es darf
{ich alfo jene Glelchfghaltung der Schuld, jene Aufhebung der Einzel-
fchuld in der allgemeinen Schuld am Wemg{’cen auf die Bibel berufen,
auch nicht auf das Evangelium. Das zu tun ift triigerifcher Miflbrauch
einer groflen Wahrheit, Diefe grofle Wahrheit, diefe furchtbare Para-
doxie, die einfieht, dafl wir mit dem Koloffalverbrecher gleich {chuldig
find, infofen die Moglichkeit zu dem, was in ihm vollendet auftritt,
auch in uns ift, fie {oll blofl die Unendlichkeit der fittlichen Forderung
klar machen und damit die Unendlichkeit der Schuld. Sie foll blof} der
Selb[tgerechtigkeit und damit dem Pharifdismus wehren — und das
ift freilich wichtig genug! — aber fie wird zum furchtbaren Trug, wenn
fie aus einer Paradoxie ein Dogma und aus einer Tatfache ein Fatum
macht, wenn. fie zur fittlichen Nivellierung, zur Neutralifierung jedes
Unterichiedes von Gut und Bofe und damit zum fittlichen Nihilismus
fiihre.

Es gibt befondere Schuld des Emzelnen, des einzelnen Volkes wie
des einzelnen Menf{chen. Nicht dafl wir einzelne Menfchen oder ein-
zelne Volker fiir an fich ,,{chlechter” halten ‘diirften als andere. Aber

463



es kann ein beftimmter Geift des Bofen, ein beftimmter Dimon, fich
zeitweilig einen befonderen Menichen oder ein befonderes Volk zum
Sitz erwihlen. Dann tut man ihnen fiirwahr keinen Dienft, wenn
man diefe Tatfache wegdisputieren will, Dann verderben wir 'fie da-
mit, ftatt fie vom Vérderben zu retten, Und es ift zu erkliren: Das
will diefer Menfch auch gar nicht, wenn er zum Bewufltfein feiner
Schuld erwacht; er anerkennt fie und will fie anerkannt wiffen, Er
verlangt Gerzcht Er richtet fich felbft und will Gericht empfangen.
Das Gericht rettet {eine Wiirde. Das will diefes Volk auch nicht, wenn
es aus {einem Raulch erwacht, Es will feine Schuld anerkannt wiflen.
Es verlangt Gericht. Es richtet fich {elbft und will Gericht empfangen.
Das Gericht rettet feine Wiirde,
Und der Menich darf richten, foll unter Umftinden richten.

Freilich mufl hier wieder ein Unterfchied gemacht werden. Es
mufl unter{chieden werden zwifchen Richten und Verdammen. Ver-
dammen diirfen wir nicht. Das meint Jefus mit dem ,Richtet nicht,
auf daf} ihr nicht gerichtet werdet!” Er meint das Richten der Selbit-
gerechtigkeit, das Richten aus Herzenshartigkeit, das Richten aus Luft
am Richten — wie es befonders in den frommen Kreifen lebt, aber
in den weltlichen {eine Analogie hat. Aber er hat felbft gerichtet,
und wie! Man denke blofl an Matthius 23. Er ift der Weltrichter des
Gleichniffes. Er hat den Unterfchied zwifchen Gut und Boéfe {chirfer
gemacht als fogar Mofes. ,,Ich bin nicht gekommen, Frieden auf die
Erde zu werfen, {fondern Schwert.

Wir follen nicht verdammen, aber wir follen richten, Wn’ follen
untericheiden zwifchen Gott und Welt, zwifchen Gut und Bofe, zwi-
{chen Wahrheit und Liige, zwiichen Licht und Finfternis, zwilchen
Gerade und Krumm, zwifchen Siiff und Bitter. Wir follen das Salz,
nicht der Zucker der Erde fein. Wir {ollen Partei nehmen, nicht neu-
tral fein in dem groflen Kampf zwilichen diefen beiden Michten.
__Es ift eine grofle, heilige Aufgabe, diefes Richten. Nicht eine Luft
foll es fein, fondern eine {chwere, aber heilige Pflicht. Die Propheten
find die groﬁen Richter. Jefus ift es. Er richtet die Welt, und wir follen
es mit ihm tun. Die Welt hat zu ihrer Rettung Gericht notig.

Darum ift auch Gericht als Inflitution notig. Es mufl gerichtet
werden, Die rechte Gemeinde Chrifti mufl in ihrer Mitte richten.
‘(Man vergleiche die Anweifungen des Paulus im erften Korintherbrief
Kapitel § und 6!) Eine Fortfetzung davon ins Weltliche hinein, in
das Gebiet des Naturrechtes, ift das Gericht des Staates. Es hat fein
Recht. Und fo hat ein Vélkergericht fein Recht. Es bedeutet einen
Fortichritt des Rechtes, Wenn ein Volkergericht, welches das Gegen-
teil deffen ift, was man in gewiflen Lindern ,,Volksgericht nennt
und das eine Verkorperung des Wortes darftellt: ,,Recht ift, was
meinem Volke niitzt, welches vielmehr das Recht Gottes und des

464



Menfchen vertritt und iiber gewifle Verbrechen gegen Gott und Men-
{chen richtet, die zum Himmel {chreien, fo ift dies nicht nur Recht, fon-
dern Pflicht und Beginn einer neuen Aera,

Man fiihre dagegen nicht Tolffoi an! Es handelt fich nicht um d1e
letzte Paradoxie des Verhaltniffes von Gott und Menich, {ondern um
eine menfchliche Sache, um menfchliches Recht; es handelt fich nicht
um die Gerechtigkeit Gottes, fondern um die Gerechtigkeit des Men-
{chen.

Denn es erhebt fich ja freilich der Einwand, ob denn der Menich
das Maf habe, mit dem er recht richten konnte? Ob er denn wifle,
was recht und gerecht ift? Ob nicht Gott allein das wifle?

‘Darauf ift zweierlei zu antworten, |

 Einmal: Der Menich befitzt ein gewiffes Mafl von Erkenntnis
deflen, was Recht und Gerechtigkeit ift. Das hat ithm Gott gegeben.
Darnach {oll er urteilen. Darnach foll er leben. Darnach foll er auch
richten.

Das ift das Eine. Das Andere aber ift: Er {foll die Grenze diefer
Erkenntnis bedenken und darnach richten. Er foll in ftrengfter Ge-
wiflenhaftigkeit nach Gottes Recht richten, aber bedenken, daf3 Gottes
Recht grofler ift als fein Kopf und fein Herz. Und er {oll nicht als
,Pharifder® richten, fondern in dem Bewuf3tfein feiner eigenen Schuld
und Mitichuld, in der Erkenntnis, daf} er nicht beffer ift (hier ift fie
am Platze!); in Furcht und thtern nicht aus Luft am Richten, fondern
aus helhger Verpflichtung gegen Gott und gegen den Schuldigen,

Seine eigene Schuld aber {oll auf einer Linie zum Ausdruck kom-
men, die nur noch angedeutet werden foll, trotzdem fie eine grofle und
heute ftark verkannte Wichtigkeit hat: als Si#bne. Ich denke dabei nun
ganz befonders an jenes im Kriege zum Ausdruck kommende und mehr
oder weniger mit dem Kriege felbft verbundene frevelhafte Gefchehen.
Diefes bedeutet ohne Zweifel auch eine allgemeine Schuld. Denken
wir nur an die Entfetzlichkeit des Luftkrieges oder auch des Unter-
waflerkrieges. Was einft der groffe Philofoph*) verlangt hat: Dafl nach
jedem Kriege, auch dem ,gerechteften, eine grofle Bufle und Siihne
ftattfinden miifite, das drdngt fich im Angeficht der Entfetzlichkeiten,
die tiber das, was jener Philofoph fich vorftellen konnte, unendlich
hinausgehen, vollends gebieteri{ch auf: Siihne, grofle Siihne, allgemeine
Sithne! Und diefe Sithne wird vor allem auf eine Weife zum Aus-
durck kommen miiflen: als Abfage an den Krieg! Jedes Fefthalten an
irgendeinem, und fei’s noch fo idealiftifch verbrimten Militarismus
ift eine Fortietzung des ungeheuren Frevels, der auf der Men{chheit
liegt. Nur die Sithne kann den Fluch, den diefer bedeutet, tilgen und
ihn fogar — o Paradoxie! — in Segen vewandeln, :

1) Immanuel Kant.

465



Es ift mit alledem angedeutet, was fiir eine Gefamtwahrheit an
Stelle einer falichen Ver{ohnungslofung zu treten hat, in welcher Ge-
famtwahrheit diefe allein ihre volle Wahrheit gewinnt und ihren Trug
verliert. Es ift der Weg zum Frieden angedeutet. Aber es ift damit auch
klar gemacht, welche wichtige Wendung und Umkehr nétig ift, wenn
die Welt diefen Weg zum Frieden finden will. Es ift dafiir vor allem
eine newe Befinnung auf die fittlichen Grundwabrbeiten des Lebens
und der Gemein[chaft notig. Es ift dafiir ein neuer Ernfl notig.

An diefem Ernfte fehlt es uns, Es ift mit uns jene Auflo{ung der
Seelen und fittliche Knochenerweichung vorgegangen, von der wir in
diefem ganzen Zufammenhang, wie auch fonft {chon oft, geredet
haben, und welche den wahren Frieden {o wenig zu tragen vermag,
wie dic wahre Freiheit- Durch viele Umftinde begiinftigt, nicht zuletzt
durch die Piychanalyfe und durch gewifle theologifche Entwick-
lungen, ift ein Amoralismus entftanden, der fiir den Ernft und die
Heiligkeit der fittlichen Forderung wenig Sinn hat, der dafiir oft
genug nur ein ironifches Licheln hat, fei’s ein Welthches, fei’s auch
ein geiftliches Lacheln. Aus diefer Geiftesart heraus creifert man fich
wohl — und wie: ganz dimonifch! — fiir allerlei Freiheit des Sich-
Auslebens, fiir die Geltung des Ich oder der Gotzentiimer, in die das
Ich ﬂﬁchtet, aber nicht fiir die Geltung der ewigen Ordnungen des
Rechtes, an denen, wie alle Freiheit, fo auch aller Friede befeftigt ift.
Ein {olches Gelchlecht ift eher geneigt, im Geifte einer falichen Ver-
{ohnung die gewaltige Aufgabe Gottes, welche in Krieg und Frieden

vor uns geftellt ift, zu erledigen. Diefe ruft aber — Gott ruft! — zu
einem gewaltigen neuen Ernft der Erkenntnis und Anerkennung feiner
heiligen Ordnung. | Leonhard Ragaz.

Die Jiingerschaft Christi.)

Vorbemerkung.

Diefe Schrlﬁ aus einer ,,Bibelbefprechung* entf’canden veroffent-
liche ich, weil es mir gerade jetzt wichtig icheint, daff ihr Thema:
die Junger{chaft wieder ftirker in das Blickfeld der Gemeinde Chrifti
riicke. Es gehort zu den andern, von denen das Gleiche gilt: Reich,
Nachfolge, Gemeinde, und damit zu der kommenden und fchon begon-
nenen Revolution der Sache Chrifti,

Ich habe mich auf das Thema der Jiingerichaft belchrinkt, foweit es
in beftimmten Reden Jefu auftritt, Jene ,,Bibelbefprechung® erftreckte
fich nur auf diefe, und zwar wefentlich auf Matthdus 10, Dazy habe

1) Vgl. die Redaktionellen Bemerkungen.

466



	Von der Versöhnung

