Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (9): September-Sendung

Artikel: Das menschliche Tun fur das Reich Gottes
Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das menf{chliche Tun fiir das Reich Gottes.”

Wir find der Meinung, daf} die Mitwirkung des Men{chen wefens-
mdafiig zum Reiche Gottes gehort, ja, dafl der Menfch im Brennpunkt
allen Gefchehens fteht, das auf fein Kommen hinwirkt. Denn das Reich
Gottes ift das Reich des Men{chen. Es ift nicht der Garten Eden; es
ift nicht das Reich der Natur, jedenfalls vorerft nicht, Sofern die Natur
erlofungsbediirftig ift, fingt auch ihre Erléiung beim Men{chen an.
Das ift die gewaltlge Schau der Bibel, dafl die Natur in den Fall des
Men{chen mithineingeriffen worden iPE und dafl fie darum fehnlich
wartet auf die Wiederherftellung des herrlichften aber auch unfeligften
unter allen ihren Gefchdpfen, weil dann auch fir fie ein neuer Tag
herauffteigt.

Aber diefe Wiederherftellung kann nicht ohne Mitwirkung des
Menichen gelchehen, Denn es ift unmoghch daf} in dem Momente, in
welchem der Menfch wiederhergeftellt wird, das Grofite an ihm ver-
nichtet {ein foll: die Freiheit, Wenn das Gottesteich einfach {iber den
Men{chen kime, ohne feinen Willen, ohne {eine Tat, einfach von oben
herab, ohne fein Kimpfen, ohne fein Leiden, ohne feine Freude, ohne
{eine Sehnfucht und {ein Suchen, dann wire es nicht Erfiillung fiir den
Menichen fondern in gewiflem Sinn {eine Vernichtung. Der Menich
wiirde dann aufhoren, Perfon — im ftirkften Sinne diefes Wortes —
zu {ein, Das Reich Gottes wiirde ein Reich willenlofer Sklaven.

Das Reich Gottes will aber die Perfonlichkeit des Menichen nicht
aufheben, fondern erfiillen. Das tieffte Wefen des Menichen aber, das,
was ihn untericheidet von allen andern Gefchopfen, ift die Freiheit.
Das Wefen der Natur ift Gefetz. Die Sterne haben ihr Geletz, die
Tiere haben ihr Gefetz. Der Menfch aber mufl nicht miiffen. Wenn
er das Gute bejaht, tut er es wie ein Konig, oder — wie die Bibel
fagt — wie ein Sobn Gottes, nicht wie ein Sklave. So bejaht er auch
das Reich Gottes, und nur diefe freie Bejahung ift des Reiches wiirdig.

Das Reich Gottes ift das Ziel der Gefchichte, ja eigentlich der
Sinn und die letzte Abficht der Schopfung. Diefe Erkenntnis ift aufge-
leuchtet in der Bibel, in der das zum klaren Wort geworden ift, was
in der Wirklichkeit der Welt und 1im weitergehenden Schopfungspro- -
zefd des Lebens als ftumme Sehnfucht uns entgegentritt, Was uns aus der
Geftalt des Lebens, aus dem Antlitz der Natur rédt{elhaft entgegen-
{chaut, was uns aus dem wirren Lirm der Gelchichte qualvoll und un-
artikuliert entgegenfchreit, das ift in der Bibel zur lichten Offenbarung
geworden in dem Wort vom Reiche Gottes. Wer diefes Wort vernom-
men hat, der verfteht die Natur #nd die Gelchichte. Diefem in der
Bibel — dort, wo fie fich {elbft ganz verftcht: in Ch‘rif’cus — in voll-

4 Vortrab, gehalten am rehglos {ozialen Ferienkurs in Obf’calden

405



kommener Klarheit gefchauten Ziel mufl alles dienen. Jedes Wefen
hat {feinen Sinn in der Ein- und Unterordnung unter diefes Ziel,
Darum ift es fiir uns Menichen das dringlichfte, daff wir unfere
Aufgabe gegeniiber diefem Ziel begreifen, fo wie fie fich aus der Stel-
lung des Men{chen innerhalb der Schépfung ergibt, — Wenn wir diefe
Stellung unterfuchen, fehen wir den Menichen zunichft mitten unter
den andern Gefchopfen, ihnen bei-, nicht {ibergeordnet, Alle find fie aus
Gottes Hand hervorgegangen und alle haben fie ihr Ziel in ihm, Zu-
nichft ift alfo kein Grund zur Ueberhebung fiir den Menichen da.

Aber der Men{ch darf das Befondere feines Welens auch nicht ver-
kennen, Diefes Befondere in iiberheblichen Worten zum Ausdruck zu
bringen, ithn ,,Krone der Schépfung® zu nennen, haben wir vielleicht
keine Luft, wenn wir — gerade heute — auf die Werke des Menfchen
blicken, eher m&chte man die Tiere preifen. Was fiir grundanftindige,
gute, geduldige Gefchopfe find fie! Man begreift nicht nur die indifche
Verehrung der Kuh, fondern auch den bitteren Aus{pruch Pascals ,,je
mehr ich die Menfchen kennen lerne, defto lieber habe ich meinen
Hund®, und man begreift das Verhiltnis des hl. Franziskus zu den
Tieren und die begeifterten, rithrenden Worte des totkranken Bruders
des Starez (in den ,,Briidern Karamafoff*): ,,Selige Véglein, auch vor
euch bin ich fchuldig.”“ Aber es handelt {ich bei diefem Begreifen der
Stellung des Menichen gar nicht um die Konftatierung eines Befler{eins,
fondern um die Erkenntnis der Befonderheit feiner Aufgabe. Diefe
in ihrer Grofle zu {ehen, daran darf uns allerdings keine Demut hin-
dern. Es konnte leicht fein, dafl es keine Demut, fondern Flucht vor
der Aufgabe wire. Wir find vor jeder Ueberhebung gelchiitzt, wenn
wir begreifen, dafl grofl vom Men{chen denken, nie etwas anderes
heifdt als: ihm eine befonders grofle Aufgabe zum grofien Schopfungs-
ziel geben. Es ift darum nicht nétig, dafl wir um der Demut willen
vom Menfchen wie von einer Ameife reden, fondern wir diirfen in
Ehrfurcht — ja in Furcht und Zittern — annehmen, was von ihm
am Anfang der Bibel gefagt ift: ,,Gott {prach: laflet uns Menichen
{chaffen, nach unferem Bilde*,

Was ift das, im Vergleich zu den andern Gefchdpfen, Neue am Men-
fchen? Wir wollen es einmal {fo fagen: im Men{chen hat die Schop-
fung Gottes ihr Auge aufgefchlagen. Fiir das Tier it kein Himmel
da und kein Sonnenglanz, keine Farbe und keine Form. Das mag als
eine anmaflende und vorwitzige Behauptung er{cheinen, wenn wir etwa
den grofen Jubel erleben, mit dem die Vogel an jedem Morgen den
neuen Tag begriiflen. Aber es hat keinen Sinn, fich' den Unter{chied
gegeniiber dem bewufiten Schauen des Menichen zu verbergen, Ja, es
ift in jenem Lied der Vogel der Jubel des Lebens, fo wie er auch in
der Farbe der Blume oder im Silberglanz des Waflers da ift. Er ift
da — aber ohne fich felbft zu verftehen. Er ift ftumm, trotz aller
{chmetternden Tone, weil er noch nicht Wort ift. Im Menichen aber

406



kommt es zu diefem Sich-felbft-Verftehen der Schopfung, denn er ift
mit diefem vollig Neuen begabt, mit der Fihigkeit des Erkennens
und Anfchauvens. Nun ift ein Wefen da, das ein Auge hat fiir
Schonheit, fiir das Sinnvolle, fiir Grofle, Gott hat diefem Wefen, das
er in eine tierifche Korperhiille gekleidet hat, das Auge gedffnet; er
hat feine Seele aus der Dumpfheit erloft, fo dafl er ftaunend, bewun-

dernd, ehrfiirchtig, anbetend vor der Schopfung fteht.

Adam gibt jedem Gefchtpf feinen Namen. Das ift die kénigliche
Funktion des Erkennens, jenes Erkennens, das im Wort zur vollende-
ten Klarheit und Bewufitheit kommt, Nun wird jedes Ding nicht nur
wahrgenommen, fondern wirklich gefehen, erkannt, begriffen. Erken-
nen im vollften Sinn aber ift Lieben, denn es ift nicht nur eine intel-
lektuelle Funktion, fondern es ift ein Begreifen und Erfaflen mit dem
ganzen Welen; ein Ding erkennen heifit es anerkennen, es in {einem
Wefen bejahen, fich daran freuen. Das ift die Gottihnlichkeit des Men-
f{chen, nicht feine eigene Herrlichkeit, fondern diefe Fihigkeit, die
Herrlichkeit der Schopfung in all ihren Geftalten zu {chauen, liebend
zu bejahen. Denn all diefe Gelchopfe {ind es wert, geliebt zu werden,
fie gehoren zur Welt Gottes.

Wahrhaftes Erkennen ift die grofle Aufgabe des Men{chen, Wo der
Men{ch die Schopfung und alle Kreatur wirklich {chaut, da beginnt das
Relch Gottes. In nichts tritt der Fall des Menfchen fo furchtbar zutage
wie im Verluft jener Fahigkeit. Wenn das {chauende, liebend bejahende
Verhiltnis zu den Gelchopfen in Zerfall gerdt, wenn ftatt deflen der
Menfch hin- und herfchwankt zwifchen Teilnahmslofigkeit und uner-
{attlichem Begehren, dann hat er fein Men{chentum eingebiifit.

Auch die Wiffenfchaft, der Wiflenstrieb ift noch ein Abglanz jenes
gottlichen Auftrags, manchmal allerdings nur noch wie eine Karikatur,
dienend zur Ausfiillung der Leere des Menfchen, ohne die tiefe Freude,
_ ohne letzte Ehrfurcht, ohne den Blick auf den Zufammenhang des gott-
lichen Reiches, zu dem all diefe regiftrierten und analyfierten Dinge
gehdren,

‘Neben das Erkennen tritt der andere Auftrag an den Menichen:
Machet euch die Erde untertan! Ift damit gemeint, dal der Menich
gegeniiber der Tier- und Dingwelt einen {chrankenlofen und ehrfurchts-
lofen Imperialismus betitigen {oll? Nein, nur fofern der Menfch auf
Gottes Seite fteht, {ollen ihm die Gefchopfe und Dinge untertan {ein,
alfo eigentlich nicht ihm, fondern dem, dem auch er untertan ift, Diefes
Untertanfein befteht aber darin, daf} alle Kreatur eingeordnet fein foll
in den Zufammenhang des Dxcnens in die grofle Ordnung der Soli-
daritit, des Lebens, Arbeitens, Leidens und Sterbens fiireinander, Die
Gefchopfe follen nicht nebeneinander exiftieren, fondern fiéireinander
leben. Nur {o ift ihre Exiftenz finnvoll und verdient den Namen des
Lebens.

407



Noch einmal weifen wir hin auf das grofartiglte Angebinde, das
der Menich erhalten hat: die Freibeit. Auch jenes Erkennen, jenes be-
gierdelofe Anfchauen ruht auf der Freiheit, dem Freifein von fich
felbft. Aber es handelt fich noch um etwas viel Gewaltigeres: die
Fretheit gegeniiber Gott. Gott will keine Sklaven zu {einem Dientt,
fondern Freie, Shne Gottes — fo fagt es die Bibel, Nur auf diefer
Freiheit will Gott fein Reich aufbauen, darum kann das Reich Gottes
nicht kommen, ohne das Wollen und Tun des Men{chen.

Wohl ift das Grundlegende in der Haltung des Menfchen zum
Reiche Gottes etwas Innerliches: Hunger und Sehnfucht nach der Ge-
rechtigkeit, Zuverficht und freudige Bejahung, das, was die Bibel mit
dem einen Wort ,,Glauben” bezeichnet. Aber dazu mufl nun auch das
Tun des Menfchen kommen. Hier erhebt aber der Pef{fimismus {einen
lihmenden Finwand. Wenn auf den Fall des Menfchen hingewiefen
wird, dann ift das noch nicht Peffimismus, fondern einfach Realismus.
Es ift wahr, dafl der Menfch die Gabe der Freiheit nicht zu ertragen
vermochte, dafl er fie nicht gebrauchte, um Gott in Freiheit zu beja-
hen, fondern um ihn zu verneinen; es ift wahr, dafl damit die grofle
Kataftrophe iiber alles Menf{chenwelen kam, ja dafl fie {ich zur kos-
mifchen Kataftrophe ausgewach{en hat: die Natur wird in den Fall des
Menichen mit hineingeriflen; auch der Garten Eden geht verloren. Aus
diefen realiftifchen Feftftellungen eine nicht nur lihmende, fondern
geradezu feflelnde Theorie zu machen, das ift Peffimismus. Das ift
etwas, was die Bibel nicht tut. Sie fieht wohl das Elend und die Todes-
macht, in die der Menich und die Welt durch den Fall des Men{chen
hineingeraten ift, aber fie hort nicht auf, den Men{chen anzufprechen,
um ihn zu ringen. Ja, es ift die zentrale Verkiindigung der Bibel, ihr
ganzer Sinn, dafl Gott den Menfchen nicht aufgegeben hat, Alle ihre
Verheiflungen, aber auch alle ihre Forderungen find an den vollig
realiftifch gefehenen, nicht idealifierten Menfchen gerichtet. Auf fein
Glauben, aber auch auf fein Tun wird in keiner Weile verzichtet, Der
Men{ch bleibt nach wie vor der Angelpunkt der Erlofung; die feufzende
Welt wartet auf das Hervortreten der Sohne Gottes.

Die Frage, was der Menfch konne und was er nicht kdnne, zum
voraus lange theoretifch zu erortern, das hat etwas auflerordentlich
Miflliches an {ich, Wer vor emem Gebirge fteht, deffen Ueber{chreiten
unumginglich notwendig ift, darf fich nicht lange bei Erwigungen
aufhalten, bis wohin wohl {eine Krifte reichen werden; er mufl den
Weg unter die Fiifle nehmen, Es ift moglich, daf er erichopft zufammen-
bricht, aber es it auch moglich, daff ihm Krifte gefchenkt werden,
die er nicht in fich geahnt hat, Beim geiftigen Kdmpfen und Streben -
it das immer der Fall, ja, hier ift ein Wunder verheiflen, fiir das
kein Vergleich aus demi phyfifchen Erleben moglich ift: das Entgegen-
kommen der Gnade, Aber nur dem Wandernden und Steigenden. wird
die Gnade von oben her begegnen. In dem an Pfalm 8 fich anfchlie-

408



flenden Hugenottenliede ift das biblifche Denken tiber den Menfchen
Wunderbar ausgelprochen:

Was ift der Menfch, daf du, Herr, fem gedenke{’c
des Men{chen Kind, ‘da du ihm Gnade fchenkeft!
Ich finke hin, wenn ich die Huld betracht’,
durch die du ihn {o herrlich haft gemacht.

Du wollteft ihn zum Konige erheben,
ihm deine Welt zu {einem Dienfte geben,
ja alles, was der Erdkreis in fich fafit,
du, Michtigfter, ihm unterworfen haft.

Was ift Mitarbeit am Reiche Gottes?

Die Men{chen find faft ausnahmslos eingefpannt in irgendein Tage-
werk, in irgendeinen Zufammenhang wirtichaftlicher oder kultureller
Arbeit. Viele find bedriickt von dem Gefiihl, daf} ihre Arbeit, die ihre
ganze Kraft in Anipruch nimmt, ja fie oft falt verzehrt, nicht in einem
{ichtbaren und deutlichen Zufarnmenhang mit dem Reiche Gottes und
feiner Gerechtigkeit fteht. Es gibt einen Fluch der Entfeelung und Ent-
men{chlichung, der auf vieler Arbeit liegt. Aber ift nicht fchon etwas
von Erlofung da in dem Glauben, dafl das Reich Gottes alle Gebiete
des Lebens umfaflt und einichlieft, nicht nur die geiftige, nicht nur die
im engeren Sinne {oziale und charitative Arbeit, fondern auch die niich-
ternfte wirtichaftliche Betitigung in der Produktion oder im Handel?
Der Zufammenhang mit dem Reiche Gottes wird da allerdings oft nur
,,im Glauben® herzuftellen fem, aber wir wollen nicht zuriickfallen in
jene Einteilung des Lebens in geheiligte und weniger geheiligte Zonen.
Das ift das Reich-Gottes-artige, das dic Reformatoren verftanden
haben, daf die Trennung einer geiftlichen von einer weltlichen Sphire
in bezug auf die Arbeit aufgehoben werden muff. Die Magd am Herd
und der Knecht hinter dem Pflug wird mit {einem Tun neben, wenn
nicht iiber, den die geiftlichen Werke vollziehenden Priefter geftellt.
Diefe Erkenntnis mufl von uns noch viel radikaler begriffen werden,
wenn wir das Reich Gottes in f{einer alle Realitdt erfafienden und er-

~ I6fenden Kraft begriffen-haben,

Es ift ficher verftindlich, wenn Menichen das Emgefpanntfem in
Betriebe, die vollig vom Profit beherricht zu fein {cheinen, oft {chwer
ertragen und mit Neid auf Titigkeiten {chauen, in denen der Charak-
ter des Dienftes am Bruder direkter verwirklicht zu fein {cheint, Aber
wir méchten doch diefe Menfchen irgendwie troften, Wenn der Zufam-
menhang meiner Arbeit mit der Sache Gottes {chwerer herzuftellen
ift in meinen Gedanken, wenn es mehr innere Arbeit, ja Kampf
koftet, wenn fogar Proteft und Rifiko gewagt werden muR, dann kann
man gerade in einer {olchen Stellung mit ihrer ftiindlich geforderten
Wachfamkeit der Sache Gottes niher fein als in einer {chon -an {ich

409



fozialen oder geiftigen Arbeit, bei der die Gefahr der Entfeelung und
Mechanifierung gerade dann befonders grofl ift, wenn fie fich allzu
{icher davor glaubt — und dann wird fie in eine {chlimmere Unwahr-
heit als die niichternfte Erwerbsarbeit. Gibt es etwas Schlimmeres als
einen routinierten Pfarrer, als eine entieelte Schule, als eine mechani-
fierte Fiirforge? Befteht nicht viel mehr Hoffnung fiir einen wirklichen
Commis voyageur als fiir einen Commis voyageur du bon Dieu? Ift
nicht der famaritanifche Commis voyageur dem Reiche Gottes niher
gewelen als der Priefter, der iiber leinem iibergeiftlichen Wefen die
Menfchlichkeit vergafl? In der Sachlichkeit, in der ehrlichen Realitdt
ift immer noch eine Verheiflung. Dem Realen, wenn es noch fo niichtern
und realiftifch und unromantiich ift, weicht das Reich Gottes nie aus,
im Gegenteil, gerade das will es erléfen, aber irreale Dinge, unwahre
Geiftigkeiten f{ind fiir das Reich Gottes ein Nichts, an dem es vortiber-
geht. Wer in der realen Arbeit drinfteht, der fteht in einem Lebens-
zufammenhang drin, iiber dem die ganze Verheiflung der erlofenden

Kraft des Reiches fteht.

Neben die Arbeit hat aber etwas anderes zu treten: die T'at, Auch
dazu ift der fiindige Menfch fihig. Es gefchieht, dafl aus einem {chwa-
chen, ja aus einem befleckten und belafteten Menfchen die Tat rein und
grofl hervorbricht, Es ift das Torichtefte und Todlichfte, was man tun
kann, wenn man die Tat im allgemeinen und im einzelnen Fall nicht
gelten liflt und herabfetzt, indem man irgendwelche, beim Menichen
immer mitichwingende, Nebenmotive hervorzerrt. Sicher ift die Tat
um fo wirkfamer, je reiner fie ift, aber wenn fie irgendwo mutig durch-
bricht, dann {ollen wir fie nicht durch unfern {keptifchen Pharifdismus
lzhmen, fondern durch unfern Glauben in ihrem beften und reinften
Wollen ftdrken. Sicher kann das Gefiihl iiber uns kommen, dafl wir
unwiirdig find, die Tat zu tun, dafl wir in den Winkel der Bufle ge-
horen und nicht auf den o6ffentlichen Platz der Tat. Aber wir follen
auch nicht im Streben nach Heiligung der Unfruchtbarkeit verfallen,
nach dem Goethe’{chen Vers: ,,Wir waichen, und rein find wir ganz
und gar, aber auch ewig unfruchtbar.” Uebrigens wird in der Regel
Tat und Heiligung Hand in Hand gehen, Es gibt da kein Nachein-
ander: zuerft {ich lautern von allen Schlacken und dann die Tat. Wer
in den Kampf eintritt, von dem wird viel Kleines und Unlauteres
abfallen. Nicht an der Senfe, mit der gemiht wird, fetzt fich der Roft
an. Wer eine Tat tut, und es wire noch etwas von menfchlicher Selbft-
gefilligkeit und Hochmut dabei, er kann beruhigt fein — fiir feine
Demiitigung ift geforgt. Selbftquileriiche Liuterungsprozeduren wer-
den kaum mehr notig fein, auch keine 6ffentlichen Siindenbekenntniffe
zur Selbftdemiitigung. Denn er wird kaum gefeiert werden um feiner
Tat willen, {ondern er wird froh {ein miiffen, wenn er nur wegen {fei-
ner Dummbeit belichelt und nicht auch noch wegen verbrecherifcher
Gefinnung verabicheut und gehafit wird,

410



Wir haben damit erft iiber gewiffe mit der Tat verbundene Verum-
ftindungen geredet. Was aber ift dass Wefen der Tat? Es ift ein Her-
vorbrechen und Durchbrechen der Tiefe durch die Oberfliche, des Le-
bens durch die Erftarrung, des Urlpriinglichen durch die tote Gewohn-
heit. Solche Durchbriiche {ind fowohl in der perfonlichen als auch in
der gefellichaftlichen Sphire immer wieder notig. In folchem Gefche-
hen allein bricht wirkliches Leben hervor; Generationen konnen f{ich
erquicken an den Lebensftrémen, die von Taten Einzelner ausgehen.

Es klingt paradox, wenn wir fagen dafl die hdufigfte Form der Tat
das Wort ift. Es ift aber nicht paradox, wenn wir den Begriff des
Wortes welentlich und ernft verftehen. Das Wort, das gemeint ift, ift
nicht Gefchwitz und Geplauder, fondern das helhge Infirument der
Wahrheit, Es ift Licht, das das Dunkel erhellt. Es lagern fich Nebel
der Liige tiber dem Leben. Heil dem, der fie durch fein Wort zu durch-
brechen vermag! Das kann an 6ffentlichem Ort und es kann in der

Stille gefchehen. Nicht blofl das Podium der Oeffentlichkeit ift der -
Ort, wo die Tat des Wortes gelchicht. Es kann auch — wie etwa in
GotthelP’fchen Erzzhlungen — im Kabispldtz oder hinter den Vor-
hingen des Ehebettes geiprochen werden; es kann fich in den profa-
nen Spalten der Zeitung finden fo gut wie auf der Kanzel; es kann
ein Buch fiillen, es kann aber auch aus einem Wort mit zwei oder mit
vier Buchftaben beftehen und Ja heiflen oder Nein. Und es ift den-
noch immer eine wirkliche Tat mit ithrer ganzen bewegenden Kraft.

Die Theologen hitten eigentlich recht gehabt, wenn fie die Ver-
kiindigung des Wortes in den Mittelpunkt ftellten. Wenn fie fich nur
den Befitz des Wortes nicht gar {o leicht vorgeftellt hitten, indem fie
glaubten, es zwifchen zwei Buchdecke] eingelchloffen zu befitzen, Wenn
{ie wirklich das Wort gehabt hitten {iberall in der Welt, wenn fie nicht
gelchwiegen — und wenn fie nicht gefchwatzt hitten, um die Welt
uber ihr Schweigen zu tduichen —, dann hitte es weniger Finfternis
gegeben in der Welt, mehr Gottesglanz hitte fich {iber ihr ausgebreitet,
ja — wir wagen kithnlich auch diefes ganz Konkrete zu nennen — es
wiren Millionen von Menfchenleben nicht der Vernichtung anheim-

efallen.
; Die Tat kann aber {elbftverftindlich auch noch andere Formen
haben als die des Wortes. Es kann eine Haltung {ein, ein Zeugnis und
Bekenntnis nicht in Worten, fondern in einer {ymbolifchen Handlungs-
weife. Es kann eine Tat des Mutes fein, moralifchen und korperlichen
Mutes, es kann eine Tat der Hilfe fein, eine Tat des Opfers, des
Opfers an Geld oder des oft noch {chwereren Opfers an Popularitit
und Beliebtheit. Solche Taten gefchehen viele im Verborgenen, und
fie find nicht die geringften im Reiche Gottes, auch wenn es {fich nur
um das Scherflein der Witwe handelt. Es kann auch eine Tat der Treue
fein. Zu denen zu ftehen, welche um ihrer Tat willen in Anfechtung
und Verfolgung geraten find, das ift auch eine Tat, ,,Wer einen Pro-

411



pheten auch nur mit einem Becher kalten Waflers erquickt® — der
hat auch eine Tat getan. Vielleicht befteht diefer Becher kalten Waflers
in einem gefchriebenen Brief, oder in einem Wort des Zu-thm-Stehens
gegeniiber der feindfeligen und verftindnislofen Welt, Das find be-
{cheidene Dinge, und doch — wenn wir etwas mehr von diefen be-
{cheidenen Dingen hitten, wiirde der Kampf um Gottes Reich fieghaft
zu werden beginnen,

Wir haben von der Arbeit und von der Tat geredet, und zwar mit
Zurlickhaltung, denn das Reden iiber das Tun hat immer etwas Mifi-
liches an f{ich, ganz abgefehen von der Wiirdigkeit deflen, der da reden
mufl. Es ift vielleicht notig, noch etwas von dem zu lagen, was leicht
mit der Tat verwechielt werden kann; wir meinen das, was man das
,Machen nennt. Es handelt {ich dabei um ein Tun, das wohl auch
das Gewohnte durchbricht, aber nicht einem tiefen inneren Miiflen ent-
{pringt. Diefe Verfuchung ift vor allem fiir die da, die fich aus dem
Gewohnten und Erftarrten herausiehnen. Sie konnen nicht warten,
bis die Dinge reif {ind: dann tun fie etwas, das eine Tat fein foll,
meift irgendwelche Vorbilder nachahmend. Aber alle Nachahmung ift
ein Machen; nachgeahmtes Tun ift nicht ganz echt, nicht ganz wahr,
und wird darum bald aufler Atem geraten. Diefle Originalitit, die
nicht original ift, nach der gehafcht wird — das ift ein gefihrlich un-
wahrhaftiges Wefen, Lieber im Gewohnten verharren und gar nicht
hervorftechen als auf diefe Art. Um das Hervorflechen handelt es
fich am allerwenigften; wer das Reich Gottes fucht, wird gerade diefe
Verfuchung am meiften {cheuen. Wenn wir wir [elbft wiren, wiren
wir immer irgendwie original und fiir die andern erquickend, fogar
mit unfern Fehlern. Ueber der Echtheit und Aufrichtigkeit ift immer
etwas von der begliickenden und befreienden Art des Reiches Gottes.

Aus dem Geift der unbedingten Wahrhaftigkeit heraus miiflen wir
auch an das herantreten, was mit dem Wort Nachfolge, Nachfolge
Chrifti, gemeint ift. Diefer Begriff hat fiir uns zuerft immer etwas,
das uns {chwer bedriickt, Denn er bringt uns unfere ganze Schwachheit,
unfern Egoismus, unfere Gebundenheit an viele Dinge und viele Ge-
wohnheiten zum Bewufitfein., Diefer Begriff ftammt aus einer heroi-
fchen Auffaffung des Lebens und des Chriftentums, und wir {piiren
vor thm das ganz und gar Unheldenhafte unferes Wefens.

Aber diirfen wir nicht gerade zuallererft etwas von diefer driicken-
den Laft von den Seelen nehmen? Diirfen wir nicht darauf hinweilen,
dafl Jefus Chriftus zuerft gar nicht als der Belaftende, als der Finftere
auf die Menfchen gewirkt hat? Hat nicht vielmehr der Dichter ihn
recht gefchaut, der {agt: ,,Weicht ihr Trauergeifter, denn mein Freu-
denmeifter, Jefus, tritt heren*“? Hat er denn den Mihieligen und
Beladenen zufitzliche Laften auferlegt oder hat er ihnen nicht vielmehr
Entlaftung verheiflen? Ift es nicht fezz Wort: ,,Mein Joch ift {anft und
meine Laft ift leicht*“? Es mufl ihn eine Luft unendlicher Freiheit um-

412



weht haben! Es waren Trinen erlofter Freude, die zu feinen Fiifien
geweint wurden von belafteten Gewiflen. In Erflarrten und Verhirte-
ten hat {ich in feiner Nihe etwas geloft. Nicht wie die Pharifder und
Schriftgelehrten hat er auf die Menichen gewirkt.

Dennoch, wenn wir das Wort Nachfolge Chrifti aus{prechen, taucht
vor uns ein Ideal auf, das uns beunruhigt; man kann es wohl am zu-
treflendften das Ideal der Heiligkeit nennen. Ein katholifches Ideal.
Aber diefes Stichwort ,,katholifch® bedeutet doch woh! fiir uns nicht
einfach ein unbeichenes Erledigtiein diefer Sache. Wir konnen an
Er{cheinungen wie dem hl. Franziskus doch nicht einfach achtlos und
kopfichiittelnd voriibergehen, indem wir ihn in eine, uns nichts ange-
hende katholifche Kategorie einreihen. Die monchifchen Ideale der
Armut und der Jungfraulichkeit {chauen uns trotz der Reformation
noch irgendwie ernft und beunruhigend an. Wir {ind unferer felbft
nicht {o abfolut ficher, wenn wir fie beifeite {chieben, wir wagen auch
nicht zu behaupten, dafl iiberhaupt nichts Biblifches, nichts Neutefta-
mentliches in ihnen verborgen fei, Die Auseinanderfetzung mit der
asketifchen Frommigkeit {oll uns nicht einfach leicht fallen. Es konnte
fonft eine furchtbare Verflachung und Verbiirgerlichung eintreten, und
die Menfchen wiirden f{ich des Eindrucks nicht ganz erwehren kon-
ne, daf} die Ideale des Proteftantismus billiger {eien als die des Katholi-
zismus, daf$ fie auf eine jedermann mégliche Durchichnittsmoral redu-
ziert {eien, wihrend im Katholizismus heroifche Ziele wenigftens auf-
gerichtet blieben.

Was die monchifchen Verneinungen anbelangt, die Verneinung des
Befitzes und der Sexualitit, konnen wir nicht verkennen, daff die Ge-
biete, die fie beriihren, bis zur Dimonie gefdhrliche und nicht felten
bis zur Bedrohung des Lebens kranke Gebiete des heutigen men{chli-
chen Dafeins {ind. Im Mammonismus liegt doch unleugbar konzen-
triertefte Weltlichkeit, Ungerechtigkeit und Unbruderlichkeit vor, Dar-
um it der Gedanke, dem Mammonismus durch die Forderung der
freiwilligen Armaut radikal auf den Leib zu riicken, nicht einfach von
der Hand zu weilen; befonders auch weil das Neue Teftament an ver-
{chiedenen Stellen unmifiverftindlich in diefe Richtung weift. Wir er-
innern an das Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus, an das
zu dem reichen Jiingling gefprochene Wort: ,,Eines fehlt dir noch:
gehe hin, verkaufe, was du haft, und gib es den Armen®, und im Zu-
fammenhang damit das Wort: ,,Es wird eher ein Kamel durch ein
Nadelor gehen, als dafi ein Reicher ins Gottesreich eingeht.*

Das andere asketifche Ideal mag uns, befonders als Forderung der
Ehelofigkeit, fremder erfcheinen, und doch knnen wir auch nicht
die tiefe und tragifche Problematik iiberfehen, die Problematik des
Sexuellen in- und auflerhalb der Ehe. Auch wenn wir die Auffaflung
fur falfch halten, die aus der Sexualitit Siinde, ja fogar die Siinde
macht, Stinde, die mit Leiden und Tod gebiifit werden muf, auch wenn

413



wir anders iiber diefes Lebensgebiet denken als die katholifchen Aske-
ten, als die buddiftifchen Weilen Indiens, anders als Schopenhauer, fo
fehen und erleben wir doch oft und deutlich genug, dafl diefes Lebens-
gebiet weithin von Dimonen befetzt und verwiiftet ift, — f{o fehr,
daf es nicht mehr Steigerung und Erhohung des Lebens, fondern Lih-
mung, Freudlofigkeit, Verbliihen, Verwelken, ja wirklichen Tod bedeu-
tet. Wir {ehen, wie viel Gier, wie viel Entwiirdigung und Entheili-
gung des Menichen, wie viel Furchtbares bis zum Verbrecherifchen
damit verbunden ift; wir nechmen den Todesgeruch wahr, der davon
ausgeht,

Wir konnen ficher an all das nicht denken, ohne fehnfiichtig nach
Erl6fung und Befreiung auszufchauen. Wir mochten um keinen Preis
die -innere Unruhe dimpfen in bezug auf diefe Dinge. Sie haben es
wahrhaftig nétig, durch die Krifte und Ordnungen des Reiches Gottes
geheiligt zu werden. Darum foll das Kritifche, das wir zum asketi-
{chen Ideal fagen, nicht als Befchwichtigung der innern Beunruhigung
verftanden werden,

Was wir aber doch deutlich fagen miiffen ift dies: wir glauben
nicht an das Ideal der Heiligkeit im katholifchen Sinn. Es ent{pricht
" nach unferer Ueberzeugung auch nicht dem, was uns von Chriftus her
in der Bibel entgegentritt, Was dort verkiindigt wird, ift nicht der
Heilige, fondern der dem Reiche Gottes und f{einer Gerechtigkeit Ge-
weihte und dadurch — dadurch allein — auch Geheiligte. Der Weg,
den Chriftus uns weift, ift auch in bezug auf unfer fittliches Ringen
der der groflen Regel: Trachtet zuerft nach dem Reiche Gottes und nach
feiner Gerechtigkeit, dann wird euch alles — auch die rechte Heili-
gung — zufallen. Wenn aber der Menich darnach ftrebt, ein Heiliger
zu werden, wird es tragilch enden: in Verzweiflung, oder — was
noch viel trauriger it — in Heuchelei. Durch das blofle heroifche
Nein ift ndmlich eine Naturkraft wie die Sexualitit nicht zu iberwin-
den, Sie wird fich gerade diefem Nein gegeniiber in dimonifchen und
widerwirtigen Verfuchungen immer wieder erheben. Das ift die tragi-
{che Erfahrung der Asketen. Es miiffen andere Krifte zu Hilfe kom-
men, Krifte des Reiches Gottes. Vom Reiche Gottes geht vor allem ein
Gedanke mit grofer heiligender Kraft aus: die Ehrfurcht vor dem
Men{ichen, auch gerade auch vor dem des andern Gefchlechtes, das
tiefe Gefithl der Unantaftbarkeit des andern, die Ehrfurcht vor dem
werdenden Leben, die Ehrfurcht vor dem Kind, und {chlieflich auch
die Ehrfurcht vor {ich {elbft. Das wird eine grofle und direkte Hilfe
fein, Und die ebenfo wichtige indirekte Hilfe wird darin beftehen, dafl
durch den Kampf fiir das Reich und feine Gerechtigkeit unfer Wefen
tief ausgefiille ift, fo dafl wir nicht mehr die gefshrliche Leere in uns
herumtragen, welche die Damonen f{o fehr herbeilockt, daR wir Freude
und Begeifterung und Teilnahme an dem Schick{al, Leiden und Kimp-
fen unferer Briider und Schweftern, mit einem Wort Leben in uns tra-

414



gen und darum uns nicht in Gier ftiirzen miiffen auf das, was Leben
vortauicht und nachher den Todesgefchmack auf unfere Lippen bringt.

Die andere Frage ift die, ob freiwillige Armut zur Nachfolge
Chrifti gehort. Wir werden auch darauf nur mit Andeutungen ant-
worten kdnnen. Wenn es fich darum handelt, fich durch die Armut
Heiligkeit zu erwerben, dann halten wir auch diefes Ideal fiir eine
tragifche Utopie. Irgendwie miiffen wir leben, das heifit aber, dafl
‘wir _irgendwelcher Subfiftenzmittel bediirfen, die wir auf 1rgende1ne
Weife und von irgend einer Seite empfangen Ueber die Tatfache,
dafl wir und unfere Kinder das tigliche Brot bediirfen, ift Chriftus
nicht hinweggegangen. Aber iiber all diefen Ueberlegungen fteht als
enticheidende Wahrheit: die Bruderfchaft und die Gerechtigkeit des
Reiches Gottes. Nicht um der Heiligkeit des Einzelnen willen, {ondern
um der Bruder{chaft willen miiffen die Gegenfdtze von Reich und
Arm zum Ver{chwinden kommen. Das mufl uns vollig ernft fein.
Irgendwelches Fefthalten an materiellen Vorteilen und Privilegien ift
unvereinbar mit der Haltung eines Chriften. Keine Angft vor Opfern
darf uns abhalten vor der Bejahung radikalfter Aenderungen und vol-
lig neuer Ordnungen. Und wiederum handelt es fich nicht nur um das
leere Nein, um ein rein negatives Gefetz, fondern um das Allerpofi-
tivite, die Freude der Bruder{chaft und der Gerechtigkeit. Denn erft
in einer gerechten und briiderlichen Welt werden die Menfchen fich
an den Giitern des Lebens wirklich freuen. In diefer Welt des privaten,
ungerecht verteilten Befitzes gilt es im ftrengften Sinn: ,,Niemand lebt
davon, dafl er viele Giiter hat.” Das ift kein Leben, Die egoiftifch be-
feffenen und egoiftifch genoflenen Reichtiimer verarmen immer wie-
der in den Hinden ihrer Befitzer, durch ein ihnen innewohnendes ge-
heimnisvolles Gefetz; anftatt die Seele zu f{ittigen, verdden und ver-
hirten fie fie, rauben ihr die Fihigkeit fiir die feinften menf{chlichen
Empfindungen. Wer Reichtiimer befitzt, mufl um diefe Gefahren wiflen
und fchon jetzt Wege fuchen, fie zu iiberwinden. Aber wir wollen
keine Gefetzlichkeit aufrichten, wir wollen nicht ein chriftliches Maxi-
mum von Befitz feftfetzen und von da aus zu richten beginnen. Es
gilt hier die Freiheit und die Lxebe die den Menichen von innen her
treibt. ,,Ama et fac, quod vis*, ,,hebe und dann mach, was du willft.
Das gilt auch fiir die Stellung zu unferem Befitz, aber hiiten wir uns,
dafl wir das ,,Ama“ ganz ernft nehmen.’)

Wir haben das Heiligkeitsideal mit feiner Gefahr der Utopie und
des Pharifdismus abgelehnt, Aber etwas anderes ift das, was die Bibel
Heiligung nennt. Wenn man dariiber redet, wird man unwillkiirlich

') Ich mdchte hier dringlich hinweifen auf den 1927 gehaltenen und erfchiene-
nen Vortrag von Leonhard Ragaz: ,Unfere Lebensfithrung im Dienfle des Reiches
Gottes.” Darin find all diefe Fragen in ergreifender Eindringlichkeit und doch mit
grofiter Freiheit, ohne jede Gefetzhchkelt, behandelt.

415



auf das zu {prechen kommen, was zum innerften Kampf um die Heili-
gung gehort: vom Gebet, Wir wollen dariiber nur das fagen, was in
befonderer Weife in unfern Zufammenhang und in unfere Situation
hineingehort.

Das Gebetsleben Vieler ift in eine Krifis hineingekommen: Sie hat
verfchiedenartige Urfachen. Man konnte von der Religion reden, wel-
che den Menichen das Gebet verleidet hat, indem f{ie es aus ewnem
Diirfen zu einem Miiffen machte. Sie hat den Eindruck erweckt, als
ob Gott es fei, der das Gebet verlange, anftatt dafl fie den Menichen
fagte, was fiir eine Fiille von Klarheit und Befreiung der Seele {ich
in ihr Leben ergofle, wenn fie immer wieder Gottes Angeficht {uchten.

Aber befonders ftark hingt mit unferer Reichsgottes-Sache die an-
dere Form der Gebetskrifis zulammen. Das individualifti{ch-egoiftifche
Gebet ericheint vielen Menfchen immer unmdglicher. Warum follte
Gott mich und mein Leben behiiten, wihrend Taufend fallen zu
meiner Seite und Zehntaufend zu meiner Rechten (Pfalm 91). Die
individualiftiiche Frommigkeit und das egoiftiiche Gebet miiflen bei
den ernfteften und nachdenklichften Men{chen {chliefilich zu einer Kri-
fis des Gottvertrauens und damit des Gebetes fithren, Wir glauben,
daf} es Gott felbft ift, der diefe Krifis hervorruft. Gott entzieht {ich
unferem egoiftifchen Begehren, wenn wir das Reich nicht wollen. Ich
verliere den Glauben, dafl die Haare meines Hauptes alle gezihlt
find, wenn ich nicht der Glauben habe, dafl Gottes Ziel ein Reich ift,
in dem auch der letzte und geringfte meiner Briider nach Leib und
Scele geborgen fein wird, Immer ftarker fithle ich, daf das gottliche
Ja, das tiber mir {teht, und an das ich mich klammern mochte im Leben
und im Sterben, nur darum wahr ift, weil es ein iber aller Kreatur
ftehendes gottliches Ja gibt. Es gibt keine andere Verankerung des
Gottvertrauens mehr als die im Glauben an das Reich. Der Glaube,
dafl es fiir mich oder fiir irgendeinen Menichen, den ich liebe, einen
gottlichen Segen, eine perfonliche gottliche Fiirforge gebe, wird von
den ftirkften Zweifeln befallen, wenn ich nicht den gottlichen Willen
zum Segnen und Bewahren {iiber allen Men{chen {eche, und mich auch
mit aller Kraft in den Dienft diefes fegnenden und rettenden Tuns
Gottes ftelle. Ohne Glauben an das Reich und ohne Trachten nach
dem Reich mufy das perfonliche Gottvertrauen fterben. Die Ehrlichen
und Niichternen werden in tapferer Refignation darauf verzichten, bei
den vielen Schwachen aber wird {ich das Gottvertrauen gegen das deut-
liche Gefithl {einer Unmoglichkeit auf irgendeine illegitime Weile
behaupten, {o wie fich {chlieflich ja auch der Aberglaube gegen alle
Vernunft immer wieder behauptet, Man kann f{ich fragen, ob es bef-
fer wire, den Menichen diefe Kriicken zu zerf{chlagen, ihnen diefe letz-
ten fragwiirdigen Refte von Gottvertrauen zu zerftoren, oder ob man
es ithnen laflen {oll, bis es durch die Fiille wirklichen, im tiefften
Sinne legitimen Gottvertrauens iiberboten wird, wie es iiber dem Men-

‘}_16



{chen aufglinzen muf}, der nach dem Reiche, nach der Gottesherrichaft
fiir alle und tiber allem trachtet, und dem nun die wunderbare Fretheit
von Sorge und Lebensangft ,,hinzugetan® wird, wie es Chriftus allen
verheiflen hat, die fiir feine Sache ftehen.

Es ift tief bedeutfam, wenn Lukas (Kap. 11, 1—4) berichtet, dafl
Chriftus feinen Jiingern das Reichsgebet gegeben habe als Mittel zur
Ueberwindung einer Gebetskrifis, in die auch fie hineingeraten waren.
Darum muf es fich auch die Frommigkeit des heutigen Menfchen mit
aller Deutlichkeit fagen laffen: wo das Trachten nach dem Reiche Got-
tes nicht da ift, 1488t {ich weder das perfonliche Gottvertrauen noch fein
wunderbarfter Ausdruck, das Gebet — das vertrauensvolle Reden des
Kindes mit dem Vater — halten. Wenn nichts von einem Wollen des
Reiches und feiner Gerechtigkeit fiir Alle den Beter erfillt, dann ver-
liert er bei feinem Tun das Bewufitfein der innern Bereditigung und da-
mit jede Zuverficht und Kraft. Wir {agen noch einmal: diefe Gebets-
krifis ift gottgewollt. Darum follen wir {ie weder verichleiern noch ent-
{pannen. Viel eher follen wir dazu helfen, dafl fie in ein akutes Sta-
dium tritt, '

Diefe Verichirfung der gottgewollten Gebetskrifis zu hintertreiben,
das ift eine der fragwiirdigften Leiftungen, welche die Religion — und
zwar in allen ihren Geftalten, von den offiziellften Kirchtiimern bis
zu den kleinen frommen ,,Gemein{chaften™ — vollbringt. Sie ift un-
endlich ftolz auf die Mihe, die fie {ich gibt, das individualifti{ch-ego-
iftifche Gebet nicht fterben zu laffen. Sie nimmt auch {eine zweifelhaf-
teften Formen in Schutz mit der Parole: ,,Verdirb es nicht, es liegt ein
Segen drin.” Die durch Chriftus gefchehene Brandmarkung des Ge-
plappers und des zur Schauftellung der Frommigkeit dienenden Gebetes
findet in ihren Kreifen keine Beachtung, wird iiberhaupt nicht mehr
verftanden. Man findet nichts Anftofliges daran, dafl das Gebet ganz
offen und bewuflt zur Demonftration der Frommigkeit beniitzt wird —
trotz der ftrengen und unmifiverftindlichen Worte Jefu: ,,Wenn du
beteft, folllt du nicht fein wie die Heuchler, die da gerne ftehen und
beten in den Verfammlungen und an der Oeffentlichkeit, damit fie von
den Leuten gefehen werden.” Zur Eroffnung von Verfammlungen und
vor Tifche darf das Gebet nicht fehlen, denn auch wenn es in bezug
auf {einen Inhalt und auf die innere Sammlung der Anwefenden noch
fo fragwiirdig ift, {o leiftet es doch den einen unzweifelhaften Dienft,
die Frommigkeit zu demonftrieren und ein Bewufitfein groReren geift-
lichen Reichtums zu verleihen, wobei der pharifiifche Seitenblick auf
die Nichtbetenden kaum je fehlt. Wir wollen durchaus nicht die Not-
wendigkeit der inneren Sammlung vor irgendeiner Ver-Sammlung ver-
neinen, Aber vielleicht wiren einige Augenblicke des Schweigens viel
mehr und dabei weniger {eelengefahrdend als diefes Reden, das fich viel
zu hemmungslos den Namen des Gebetes anmafit, wihrend es von
Chriftus mit der Bezeichnung ,,Geplapper belegt worden ift,

417



Vielleicht empfindet jemand das Wort Demonftration als ungerecht
und mochte es durch ,,Bekenntnis® erfetzt wiflen, Wer vor den Men-
fchen die Hinde faltet, der legt ein Bekenntnis ab, fagt man. Aber uns
{cheint, daf} in diefer Behauptung die vollige Verkennung deflen, was
mit Bekenntnis gemeint ift, zutage tritt. Bekenntnis ift allerdings im
Verhiltnis zu Chriftus und zu {einer Sache etwas vom Allerwichtigften
und Allerdringlichften, aber nicht Bekenntnis zur Frommigkeit, zur
Kirchlichkeit, zur Religion, fondern zu der lebendigen, kimpfenden,
anftofligen, von den Michtigen verfolgten Sache Chrifti und feines
Reiches.

Das Elend befteht darin, daf alle religiofen Worte und Begriffe bis
hinauf zu den heiligften und hochften Namen fo leer geworden f{ind.
Es follte doch eigentlich fo {ein, dafl das Bekenntnis zu Chriftus vor
allen, die es horen, eine Sache, ein Programm, ein hochft aktuelles Wol-
len aufﬁelgen lift. Statt deflen ift es nahezu nichtsfagend geworden.
Was bedeutet es denn {chon, wenn jemand kommt und fagt, daf er
an Chriftus glaube. Ich wiifite mehr von thm, wenn er {ich zu einem
noch {o befchrinkten Parteiprogramm bekennte, Daf} der Name Chrifti
eine neue Welt bedeutet, dafl er den Angriff auf alles Unrecht, auf alle
Unmen{chlichkeit, auf alle Unbriiderlichkeit, daf} er das Ringen mit
Schuld, Schickfal und Tod bedeutet, das ahnen die Menichen nicht
mehr, es bricht nicht mehr unmittelbar aus {feinem Namen hervor, Und
zwar it es tatfdchlich {o, dafl die Bekenntnis- und Zeugniskraft der
heiligen Namen innerhalb der kirchlichen und frommen Sphire geringer
ift als in der weltlichen, Bei den geiftlich Armen ift immer noch eher
etwas von der Einfachheit und Kindlichkeit vorhanden, die zum Ahnen
der Grofle und zur Ehrfurcht befihigt als bei den an den leeren Ge-
brauch der heiligen Worte Gewohnten.

Die Heilung diefer Krankheit kann nur darin beftehen, daf} wir
die Sache iiber das Wortemachen ftellen. Die Religion ift dem Wort-
welen verfallen. Wo der lebendige Gott ift, da wird man der frommen
Worte und Gebirden nicht mehy bediirfen. Das Reich Gottes will Rea-
litat {ein, nicht Form, nicht Kultus. Es ift dann zu feiner Erfiillung
gekommen, wenn es beim Blick auf das wirkliche Leben der Welt

heiflen darf:

Siehe da, die Hiitte Gottes bei den Menfchen,
fie werden fein Volk {ein, und er, Gott,
wird mit ihnen fein, (Offenbarung Johannes 21, 3.)

Paul Trautvetter.

418



	Das menschliche Tun für das Reich Gottes

