
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (7-8): Juli-August-Sendung

Artikel: Das Gesetz Gottes (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gen, ein oftjüdifches Lied, das mit dem unzählige Male wiederkehrenden,

in allen Tönen zartefter Liebe, heiligen Jubels, brennender Sehnfucht

in unendlichen Wirbeln Gott zugefungenen Refrain: „Du, Du,
Du, Du" fchloß. Das Lied war Gott Zügelungen — aber weil es eben

nur Du, immer wieder Du hieß, war es zugleich dem Menfchen zu-
gefungen. In dielem Liebeslied, Jubellied, Gotteslied, Menlchenlied
fchien mir der ganze Sinn des Chaffidismus beichloffen.

Margarete Susman.

Das Gefetz Gottes.
(Fortfetzung und Schluß.)

Das fünfte Gebot: Habe Ehrfurcht vor dem Menfchen!

„Du follft deinen Vater und deine Mutter ehren, auf daß es

dir wohl gehe und du lange lebeft in dem Lande, das dir der
Herr, dein Gott, gibt."

Frage: Was bedeutet das? Warum wird gerade das gefordert, daß
wir Vater und Mutter ehren iollen?

Antwort: Auch das ill wieder bloß Symbol einer umfaffenden, tiefen
Wahrheit. Sie lautet: „Du follft von Gott aus Ehrfurcht haben vor dem
Menfchen, vor feiner Würde, vor feinem Rechte, vor feiner Freiheit,
Stellvertreter für ihn find Vater und Mutter. Sie find darin Stellvertreter

Gottes. Die Familie ill das elementare Vorbild der Gefellfchaft.
Auf ihr ruht die Gefellfchaft und diefe foil fich in fie auflöfen, foil in
Sie einmünden. Vaterfchaft Gottes, Kindfchaft und Bruderfchaft des

Menfchen find die Grundlage und das Ziel aller Gemeinfchaft. Vater,
Mutter, Kind, Sohn, Tochter, Bruder, Schwefter find auch das Symbol
des Reiches Gottes. Darum muß die Familie heilig lein. Von der
Heiligkeit der Familie ftrömt Heiligkeit in die Gefelllchaft.

Diefe Heiligkeit ruht auch auf Vater und Mutter, als den
Urhebern und wefentlichen Trägern der Familie. Darum follen fie Gegenftand

der Ehrfurcht fein. Das ift, nach der gegen Gott, die elementarfte
Ehrfurcht der Menfchen gegen den Menfchen und Urbild jeder andern.

Frage: Was bedeutet es, daß wir Vater und Mutter ehren follen?
Antwort: Es bedeutet einen Abglanz der Art, wie wir uns zu Gott

ftellen follen. Ihn offenbaren ja Vater und Mutter: der Vater als

Mann, leine Macht, die Mutter, als Frau, leine Liebe. Darum Iollen wir
gegen Sie auf dem menfchlichen Boden fo fein, wie wir nach Luthers
berühmter Auslegung gegen Gott fein follen: Wir follen Sie fürchten —
nicht im Sinne der Angft, fondern der Ehrfurcht — Sie lieben und ihnen
vertrauen.

Frage: Gehört dazu auch Gehorfam? Autorität?
Antwort: Gewiß, aber nicht ohne Vorbehalt. Einmal: Die elterliche

330



Autorität bezieht ihr Recht aus der Autorität Gottes. Ihm gehören die
Kinder, nicht Vater und Mutter. Sie find nicht deren Eigentum, nicht
deren Sklaven, londern Freie Gottes. Darum follen auch Vater und
Mutter die Kinder ehren. Sie Iollen in ihnen vor allem die Freiheit
ehren, die Freiheit der Schöpfung Gottes in ihnen, die Freiheit ihrer
göttlichen Beftimmung, die das Recht auf das eigene Wefen und den
eigenen Weg einfchließt. Sie find für ihre Kinder nicht Gott, fondern
bloß Stellvertreter Gottes. Sie haben darum mehr Pflichten als Rechte

gegen fie. In diefem Sinne allein darf auch die Erziehung der Kinder
verftanden werden. Auch der Gehorfam, wie die Autorität der Eltern
überhaupt haben daran ihre Grenze. Es kommt ein Tag, wo der Gehorfam

ganz in Freiheit übergehen foil. Dieler Tag loll eher zu früh als zu
fpät eintreten.

Die Autorität felbft ill nur in dem Maße echt und von Gott, als fie
freie Autorität ift, auf Vertrauen, Ehrfurcht und Liebe gründet. Eine
bloße Zwangsautorität erzeugt Auflehnung und neben der Sehnfucht
nach der echten auch eine nach der falfchen Freiheit.

Frage: Aber wenn die Eltern die falfche Autorität in Anfpruch
nehmen? Gilt dann auch Gehorfam?

Antwort: Nur auf bedingte Weife. Jedenfalls nur bis zur Reife des

eigenen Wefens im Jüngling und in der Jungfrau. An einem beftimmten

Punkte tritt das Gebot Gottes in fein Recht: „Wir muffen Gott
mehr gehorchen als den Menlchen."

Frage: Wann tritt dieier Punkt ein?
Antwort: Das kann man nicht allgemein felllegen, er ill Sache

des Gehorfams gegen Gott und der freien Entfcheidung — oft Sache
eines fchweren Kampfes.

Frage: Hört damit das „Ehre Vater und Mutter" auf?
Antwort: Von ferne nicht. Auch folcher Widerftand, wo er fidi als

notwendig erweift, loll in Ehrfurcht gelchehen, in Pietät, nicht
hochmütig und willkürlich, londern in ernftem Prüfen und Ringen, mit viel
erlaubter Nachgiebigkeit, die freilich ihre Grenze an Gottes Recht und
Gebot hat.

Frage: Gilt das Gleiche auch von Familie und Verwandtfchaft, ja
auch vom Volke und anderer menfehlicher Gemeinfchaft?

Antwort: Unbedingt. Von ihnen allen gilt das Wort Chrifti: „Wer
den Willen Gottes tut, der ill mein Bruder und meine Schwefter und
meine Mutter." *) Gott ift überall die Freiheit. Gottes Autorität ill
wefentlich das Recht des Menfchen.

Frage: Wie ill es, wenn die Eltern fich felbft nicht ehren? Wenn fie
unwürdige Eltern find? Sollen und können wir fie dann auch noch
ehren?

Antwort: Trotz allerlei Mängeln und Fehlern ielbftverftändlich.

') Markus 3, 31 ff.

331



Aber auch in den fchlimmilen Fällen. Sie bleiben unfere Eltern. Wir
ehren in ihnen uns felbft. Wir ehren Sie dann mit Schmerzen. Und ob
wir es können? Wir können es wohl nur in Gott, von Gott aus. Aber
dann können wir es, Sollen wir es.

Frage: Auch lieben?
Antwort: Ja, auch lieben. Wenn wir unter lieben nichts Sentimentales

verliehen, Sondern das Fefthalten der Verbindung in Gott und vor
Gott. Das wird auch gefegnet Sein.

Frage: III damit der Sinn des Gebotes erfchöpft?
Antwort: Bei weitem nicht. In der Heiligkeit der Familie, welche

durch die Ehrfurcht anerkannt wird, offenbart fich die Heiligkeit aller
Gemeinfchaftspflicht. Diefes Grundverhältnis ftrahlt nach allen Seiten
aus: auf Lehrer, Meifter, Freund, auf Volk, Gemeinde, Menfchheit —
alles befaßt in der Vaterfchaft Gottes und Kindfchaft des Menfchen.

Aus der Ehrfurcht ftammt alles Gute, Große und Heilige im Men-
fchenwefen. Sie ill Achtung des heiligen Rechtes im Andern wie in uns
felbft. Sie ill damit die Quelle des Friedens. Das gilt auch für die Völker.

Die Ehrfurcht allein vor dem heiligen Recht jedes Volkes ill die
Bürgfchaft einer Rechts- und Friedensordnung der Völkerwelt. Diefe
Ehrfurcht verhindert das foziale Unrecht, verhindert Ausbeutung und
Verfklavung von Mann und Frau, Jugend und Alter, fchafft eine Ordnung

der Demokratie, ill die Grundlage auch von Freiheit, Gleichheit
und Brüderlichkeit. Sie dehnt fleh vor allem auch aus auf die Schwachen
und Geringen, Verkürzten, Verirrten, Gefallenen, und fordert im
Namen Gottes, im Namen Chrifti, vor allem für fie ihr heiliges Recht.
In ihnen vor allem begegnet uns Gott.

Frage: Soll man auch die Schlechten ehren?
Antwort: Gewiß, auf ihre Weile. Auch fie find Menfchen.
Frage: Auch die Böfewichter?
Antwort: Auch Sie. Auch dem BöSen gebührt EhrSurcht, auf befondere

Weife, aber erft recht. Auch das Böfe und die Böfen flehen unter
Gott. Ein Großer hat von der Ehrfurcht vor dem, was unter uns fei,
geredet. Viel tiefer noch fagt es die Bibel.

Daß diefe Ehrfurcht vor allem, befonders aber vor dem Menfchen,
verloren gegangen ift, das ift unter Fluch. Daraus entfteht der neue
Baals- und Molochdienft des Blutes und der Gewalt, des totalen Volkes
und des totalen Staates und der damit verbundenen Entmenlchung des

Menlchen. Nur die Rückkehr zur Ehrfurcht kann die Menfchheit retten.
Frage: Woher foil die neue Ehrfurcht kommen?
Antwort: Von Gott allein. Der Verluft der Ehrfurcht ill die eigentliche

Gottlofigkeit. Wenn diefe fich mit der Religion verbindet, dann
wird Sie am allerfchlimmften. Dann wird fie eben Molochdienft. Dann
vergottet fie Staat undVolk. Dann verichlingt Sie den MenSchen. Dann
Schaltet Sie ihn gleich. Dann wird er bloß Material für den Triumphwagen

diefes Gottes. Dann komm der Untergang. Wir kehren damit

332



zum erften und zweiten Gebot zurück. „Ich bin der Herr, dein Gott.
Du follft keine andern Götter haben neben mir!"

Aus der Ehrfurcht vor Gott, die zur Ehrfurcht vor dem Menfchen
wird, entfpringt auf allen Gebieten die echte Autorität, und darin hat
fie auch ihre Schranke. Darum bedeutet echte Autorität auch
Ehrfurcht vor dem Recht und der Freiheit des Menfchen. Sie taflet diefe
nicht an, fondern fchützt Sie. Mißbrauch der Autorität ift Mißbrauch
des „Namens Gottes", ift Mangel an Furcht Gottes. Jede abfolute
Autorität ill eine frivole Anmaßung des Rechtes Gottes durch den
Menfchen, fei es die abfolute Autorität der Familie, lei es die des Staates
und der Kirche. Alle Diktatur ill Götzendienft, und aus Götzendienft
ftammt alle Diktatur; Gott dienen aber ift Freiheit. Gott ill der Herr;
er bindet und beSreit. Er beSreit, um zu binden, und bindet, um zu
befreien. Auf der fo verftandenen Furcht Gottes beruht, wie alle Weisheit,

fo auch alle echte Ordnung.
Ehrfurcht vor dem Menfchen! Vor jedem Menfchen, auch dem

eines andern Volkes, einer andern Raffe, einer andern Religion.
Ehrfurcht vor dem Alter und Ehrfurcht vor der Jugend. Ehrfurcht vor dem
Greife und Ehrfurcht vor dem Kinde. Ehrfurcht vor den Lebenden
und Ehrfurcht vor den Toten. Ehrfurcht vor den Gefunden und noch
vermehrte Ehrfurcht vor den Kranken. Ehrfurcht vor den Glücklichen
und noch vermehrte Ehrfurcht vor den Leidenden. Ehrfurcht vor den
Großen und noch mehr Ehrfurcht vor den Kleinen. Ehrfurcht vor den
Starken und noch mehr Ehrfurcht vor den Schwachen. Ehrfurcht vor
dem Manne und noch mehr Ehrfurcht vor der Frau.

Ehrfurcht vor Gott und darum Ehrfurcht vor dem Menfchen.
Und aus der Ehrfurcht vor Gott entfpringen heilige Verpflichtung,

unendliche Schuld gegen alles und alle.

Sechstes Gebot: Halte heilig das Leben!

„Du follft nicht töten."

Frage: Was bedeutet das?

Antwort: Es bedeutet, daß das Leben heilig ifl. Es gehört Gott. Es

darf nicht angetaftet werden. Es fordert heilige Scheu. Es ill Gottes
Schöpfung.

Frage: Alles Leben, auch das von Tier und Pflanze? Auch das der
Giftfchlange?

Antwort: Alles ohne Ausnahme. Alles Leben fordert heilige Scheu.

Frage: Darf man alfo die Giftfchlange nicht töten?
Antwort: Doch, man darf fie töten, aber nur wo es nötig ift, und

man darf fie nicht ohne Not quälen. Man darf, wie gefagt, Blumen
nicht abreißen und wegwerfen oder in Maffe an fich raffen, bloß um

333



des Raffens willen. Das ift gegen Gott, Man darf aber auch nicht
Kriftalle zerfchlagen. Denn es ill auch in ihnen etwas Lebendiges.

Frage: Aber benutzen?
Antwort: Ja, benutzen, loweit es nötig ift, aber mit Ehrfurcht.
Frage: Aber das Leben der unfchädlichen Tiere? Darf man lie nicht

töten? Darf man kein Fleifch effen? Haben die Vegetarier recht? Oder
die Gegner der Vivifektion?

Antwort: Eins ift ficher: Man darf die Tiere nicht quälen ohne Not.
Auch fie gehören Gott. „Der Gerechte erbarmt fich feines Viehs, das
Herz des Gottlolen aber ifl graufam." *) Man darf fle vielleicht töten
und effen, aber mit Ehrfurcht. Der Ausdruck dafür ifl das Opfer.

Frage: Was bedeutet das?

Antwort: Es bedeutet heilige Scheu. Es bedeutet Dank. Es bedeutet
Ueberwindung der Gier. Es bedeutet Sakrament im weiteren Sinne.

Frage: Wo ift die Grenze?
Antwort: Wo jeder fie fieht.
Frage: Aber für alle?
Antwort: Beim Menfchen.
Frage: Warum beim Menfchen?
Antwort: Weil der Menfch das Ebenbild Gottes ift. Weil er in

Chriftus Bruder ift. Weil er Perfönlichkeit ift.
Frage: Alio keine Todesftrafe?
Antwort: Keine. Wir haben keine Macht über Leben und Tod; die

hat Gott allein.
Frage: Alio auch keine Verhinderung des Lebens und keine

Vernichtung des keimenden?
Antwort: Keine. Das ift Greuel vor Gott.
Frage: Aber die Folgen? Die Speziellen Verhältniffe?
Antwort: Schafft Verhältniffe, die vor Gott und aus Gott recht find

und alles Leben hat Raum.
Frage: Gibt es keine Ausnahmen?
Antwort: Es gibt Ausnahmen, aber nur Sür äußerfte Not und in

heiliger Scheu. Und unter der Zucht des GeSetzes.

Frage: Darf man fich Selbft das Leben nehmen? Gibt es keinen
Freitod?

Antwort: Freitod ill Mord. Selbftmord ill Mord und Greuel vor
Gott. Keine Zerftörung des Lebens ill erlaubt. Es gehört Gott.

Frage: Gibt es nicht Entfchuldigung dafür?
Antwort: Selbftverftändlich ill oft Selbftmord durch andere verlehul-

det. Dann fällt die Schuld auf lie. Selbftmord ill oft Folge von Krankheit

oder furchtbarer Not; dann fällt die Schuld auf diefe. Nicht
Verdammung, fondern heilige Scheu! Auch vor Not und Tod, Sünde und
Schuld heilige Scheu! Gott ill Richter.

x) Sprüche 12, 10.

334



Frage: Und die logenannten Lebensunfähigen, die Alten und
Gebrechlichen, die Schwachfinnigen, die unheilbar Geisteskranken, die
unheilbar Kranken überhaupt? DarS man fie nicht töten?

Antwort: Nein, unbedingt nein. Das Leben gehört Gott. Hier ift
eine Grenze, die der Menfch nicht überichreiten darf. Er zerftört fonft
einen Damm und öffnet der Ueberfchwemmung durch alle Unmenfchlichkeit

den Weg. Alte, Schwache, Kranke find da, daß wir Sie ehren
und pflegen. Sie find Gott belonders heilig. Sie find belonders leine
Stellvertreter. Sie find die Brüder und Schweftern Chrifti. An ihnen
Sollen die Werke Gottes offenbar werden. Gerade in ihnen ift der
Menich zu ehren. Eine Welt von lauter Gefunden und Starken würde
ralch entarten. Wo man die Alten wie Material behandelt, da behandelt

man auch die Jungen als Iolches. Wo man Unheilbare tötet, da
erlahmt auch das Ringen um das Leben der Heilbaren. Die Ehrfurcht
vor dem Leben hört auf. Die Maffentötung von Alten, Kranken,
Schwachen wird zum Gipfel der Gottlofigkeit. Aber auch die Züchtung
menfchlichen Lebens nach Art der Tiere ill dasfelbe. Es fehlt beide
Male an der heiligen Scheu; es fehlt die Furcht Gottes.

Frage: Aber der Krieg? Darf man da nicht töten?
Antwort: Auch der Krieg ill gegen Gott. Er ill Maffenmord und

Greuel vor Gott. Man darf keinen Menfchen töten. Denn er ill Ebenbild

Gottes und in Chriftus Bruder.
Frage: Aber wenn der Menfch eine Beftie ift, oder ein Teufel?
Antwort: Dann iollen wir felbft keine Beftie und kein Teufel fein.

Und der Andere bleibt in der Entartung doch Menfch.
Frage: Aber im Alten Teflament werden doch Kriege geführt und

wird Todesftrafe geübt, beides ohne Tadel?
Antwort: Im Neuen Teflament aber gilt Ichon das Haffen als

Mord. Und im Alten Teftament ill der Krieg es zuletzt auch. Es wird
leine Ueberwindung gefordert und geweisfagt. Das Gleiche gilt von der
Todesftrafe. Gott will nicht den Tod des Sünders, fondern, daß er fich
bekehre von feinem Wandel und lebe.1) Das Gefetz Gottes geht eben
über die Wirklichkeit weit hinaus — es ift nicht nur Forderung, Sondern
auch WeisSagung. Das Ziel ill die Rettung und ErlöSung alles Lebens
und der Sieg über den Tod. Dafür follen wir arbeiten und kämpfen.
Wir follen nicht nur nicht felber töten, londern auch gegen alles kämpfen,

was tötet: gegen Verhältniffe, die töten, gegen Wohnungen, die
töten, gegen Arbeit, die tötet, gegen Lafter, die töten, auch gegen das,
was die Seele tötet: gegen den Mammon, die Prostitution, die Genußfucht,

gegen Verleumdung, Liebloflgkeit, Haß, gegen die Malchinifie-
rung des Lebens und gegen allen Geift, der die Seele vernichtet. Und
ielbftverftändlich gegen Krieg, Krankheit und Tod. Für Gott und fein
Reich. Gott ift das Leben. Das ewige Leben.

x) Ezechiel 28, 23.

335



Siebentes Gebot: Mann und Weib, haltet einander heilig."

„Du follft nicht ehebrechen."

Frage: Was bedeutet das?

Antwort: Es heißt eigentlich: „Du follft nicht huren!" Und das
bedeutet: Auch der Leib ill heilig, auch er gehört Gott und foil nach
dem Worte des Apoftels ein Tempel des heiligen Geiftes fein. Leib
und Seele find verbunden heilig. Heilig ill die Frau, heilig der Mann.
Heilig loll das Weib dem Manne lein und heilig der Mann dem Weibe.
Heilig ill ihre finnliche Verbindung in der Ehe. Sie gehört zur
Schöpfungsordnung des heiligen Gottes. Sie ill ein Lebenszentrum und eine
Lebensquelle, in gewiffem Sinne fogar das Lebenszentrum, die Lebensquelle.

Ihre Reinheit und Heiligkeit auf der einen, wie ihre Verunreinigung

und Entheiligung auf der andern Seite haben darum auch eine
fundamentale Bedeutung für das feelifche nicht minder als für das
leibliche Leben fowohl der Völker wie der Einzelnen, die nicht bloß
mit dem nüchternen Verftand zu meffen ift, fondern fich nur der
unmittelbaren Erkenntnis der Ehrfurcht erfchließt. Die Frucht der Reinheit
dieler Quelle ill Leben, die Frucht der Unreinheit Tod — für die Völker

wie für die Einzelnen — und zwar im Seelifchen wie im Leiblichen.
Aber auch jede Unzucht ill Greuel vor Gott.

Frage: Was ill Unzucht?
Antwort: Jede Betätigung der gefchlechtlichen Sinnlichkeit außerhalb

der Ehe.
Frage: III das nicht zu hart geurteilt?
Antwort: Nein, es ill milde geurteilt: denn die Unzucht fchändet

den Menfchen, erniedrigt ihn unter das Tier.
Frage: Sollen denn alle, die dagegen fehlen, verdammt werden?
Antwort: Die Strenge des Gefetzes bedeutet wohl Gericht, aber nie

Verdammung. Sie bedeutet Rettung und Heil. Sie ill nicht Pharifäismus.

Nur das Nichternftnehmen hinter der Maske des Ernftes des
Gefetzes führt zum Pharifäismus, weil zur Heuchelei. Auch in diefem
Punkte bedeutet das Gefetz nicht einfach Wirklichkeit, fondern Ziel
und Verheißung.

Frage: Was macht aber das Wefen der Ehe aus?
Antwort: Daß Mann und Weib in Gott zulammenkommen und

ein Menich werden nach Leib und Seele, zur Fortführung der Schöpfung,

zur Offenbarung Gottes und zum Dienfte am Reiche Gottes.
Frage: Ift die Einehe die rechte Form der Ehe?
Antwort: Ja. Denn nur fie entlpricht der Würde von Mann und

Frau. Nur fie dem Sinn der Ehe. Sie muß einzig und einzigartig lein.
Sie muß für die Ewigkeit beftimmt fein oder fie ift nicht Ehe. So allein
ift fie in Gott, dem Einen, Heiligen gegründet und damit heilig.

Frage: So wäre denn die Ehe ein Sakrament, wie die katholiiche
Kirche lehrt?

336



Antwort: Sie ift es in einem weiteren Sinne: eine Verbindung von
Körper und Geift in Gott, über der Gottes befonderer Segen waltet.
Ein Geheimnis, eine Gnade.

Frage: Ift denn Ehefcheidung oder Wiederverheiratung Ehebruch?
Antwort: Die katholifche Kirche lehrt es, wenn auch nicht in diefer

Schärfe. Aber es kann auch Erhaltung und Betonung der Heiligkeit der
Ehe fein.

Frage: III die Ehe Pflicht? Hat das ehelofe Leben kein Recht?
Antwort: Die Ehe ill Pflicht, wo Gott fie durch echte Begegnung

von Mann und Frau fordert, wo kein klares körperliches oder feelifches
Hindernis im Wege ift und keine befondere Berufung zur Ehelofigkeit
vorliegt. Das Evangelium öffnet aber einen edlen Weg für ein Leben
außer der Ehe im Dienfte Gottes. Jefus und Paulus Sind ihn gegangen.
Die Ehe an fich ill nicht Gefetz; nur die rechte Ehe ift Gefetz.

Frage: Wie kann die rechte Ehe werden?
Antwort: Wir wollen die Frage erweitern: Wie kann das Verhältnis

von Mann und Weib recht werden? Die Antwort ift: Es muß Gott
zu Ehren kommen gegenüber allen Götzen der Natur und des Geiftes.
Es muffen alle Verhältniffe fo geftaltet werden, daß darin die Würde
des Menfchen, der Frau wie des Mannes, zum Ausdruck kommt. Es muß
befonders die Freiheit und Würde der Frau ganz anders als heute zur
Geltung kommen. Es muß in alles Leben mit neuer Freiheit neue Zucht
hinein. Es muß darin mit neuer Strenge das Gefetz Gottes walten und
in neuer Kraft das Evangelium. Es muffen aus Gott und den aus ihm
erneuten Ordnungen neue Gefundheit und Freude quellen. Es muffen
die Kräfte des Reiches Gottes ftrömen. So wird das Verhältnis von
Mann und Frau erlöft werden zu Gefundheit und Heiligkeit und felbft
neu ein Gefäß und Werkzeug des Reiches Gottes werden.¦*&

Achtes Gebot: Gib Jedem das Seine!

„Du follft nicht flehten!"

Frage: Wie ift das zu verftehen?
Antwort: Es wird, wie alle andern Gebote, meiftens zu eng

verftanden, etwa bloß fo: „Hüte dich vor einem Verfloß gegen die
vorhandene Eigentumsordnung. Werde kein Dieb, der ins Gefängnis
kommt." Dazu gehört, daß man unter Heiligkeit des Eigentums
meiftens bloß an das eigene denkt und nicht an das des Andern; daß es

einem gleichgültig ift, ob der Andere Eigentum habe oder nicht. Das
bedeutet auch, daß man das Gebot viel zu negativ faßt: daß man etwas
nicht tue, ftatt, daß man etwas tut. Es bedeutet aber vielmehr: Heilig
find die Güter der Erde. Denn fie gehören Gott. Sie dürfen nicht abfolutes

Eigentum einzelner Menfchen oder Menfchenfchichten werden. Sie
gehören Allen. Befonders haben auch die Armen und Verkürzten ein

337



heiliges Recht darauf. So legt das ganze Gefetz Mofis das Gebot aus
und fo das Neue Teflament, das dann freilich noch weiter geht — über
allen Befitz hinaus in die Armut des Evangeliums hinein — aber das
Gebot nicht aufhebt. Ganz befonders betont das Gefetz Mofis, daß das
Land (Grund und Boden) Gott gehört („Das Land gehört dem Herrn")
und nur nach feinen Ordnungen von den Menfchen zu Lehen gehabt
werden darf. Nur in diefem Sinne ill der Befitz heilig. Du follft in
diefem Sinne eine heilige Scheu haben vor dem, was dem Andern
gehört. Du follft ihm nichts rauben, nichts antaften. Du follft vielmehr
auch für fein Recht kämpfen, befonders für das der Armen und
Ausgebeuteten. Ausbeutung darf nicht fein. Jeder hat von Gott fein heiliges
Recht, im Materiellen wie im Geiftigen. Du darfft dem Andern auch
nicht Liebe, Ehre, Glück, Geltung Hehlen. Du follft ihm geben, was
ihm gehört. In dielem Sinne loll heilige Scheu vor dem Eigentum
walten.

Frage: III Eigentum allo erlaubt?
Antwort: Rechtes Eigentum ift erlaubt.
Frage: Was ift rechtes Eigentum?
Antwort: Rechtes Eigentum ift, was dem Andern wie mir felbft aus

rechter Arbeit, rechtem Erbe, rechter Eigenart, rechter Einordnung in
die Gemeinfchaft gehört.

Frage: Aber was bedeutet das alles?
Antwort: Das bedeutet eine Gefellfchaftsordnung, die auf dem

heiligen Recht Gottes für Alle beruht und in die fich Leben, Arbeit, Stellung

und Befitz des Einzelnen einfügt.
Frage: Alfo Sozialismus oder gar Kommunismus?
Antwort: Sozialismus Gottes, wie ihn Mofes und die Propheten

vertreten, Kommunismus Chrifti, wie er aus der Bruderfchaft quillt.
Frage: Aber folange diefe nicht da find?
Antwort: Solange follen wir darum kämpfen. Solange follen wir

das heilige Recht Aller auf Eigentum ehren. Solange follen wir auch
dem Gefetz gehorchen, welches das heutige Eigentum fchützt, aber mit
Ehrfurcht nur dann, wo es rechtes Eigentum ift, wo es dem heiligen
Recht Gottes entfpricht. Viel heutiges Eigentum ift fehr unheilig.

Frage: Hat nicht Proudhon gefagt, das Eigentum fei Diebftahl?
Antwort: Er hat es nicht wörtlich getagt, aber dem Sinne nach.

Nämlich von dem Eigentum, das nicht recht ift. Von dem Eigentum,
das ein Raub an dem Erbe Gottes für Alle zugunften Einzelner ift.
Und gilt das nicht von vielem Eigentum? Gilt es nicht allgemein von
der heutigen Eigentumsordnung als Teil unserer Wirtfchaftsordnung?
Diebftahl ift jede Aneignung des allgemeinen Gutes für die Befitzgier,
die Macht, den Genuß des Einzelnen, der Familie, der Klaffe. Diebftahl
ill jede Ausbeutung der Kraft, der Gefundheit, der Begabung des Menlchen

für das Intereffe Anderer. Diebftahl (und Verbrechen) ill in
gesteigertem Maße die leibliche oder feelifche Ausbeutung der Schwachen

338



oder Armen, belonders auch der Frauen und Kinder. Diebftahl ilt
Ueberarbeitung im Dienfte eines Intereffes. Diebftahl find finanzielle
Machinationen zu Ungunften der Maffe. Diebftahl ill das Kapital, als
Mittel und Zweck einer Profitwirtfchaft verftanden. Auch der Zins
kann Diebftahl lein. Diebftahl ift alles nicht auf Arbeit begründetes
Einkommen. Diebftahl ill die Ausbeutung des Wohnens, der Kleidung,
des Effens und Trinkens, des Spiel- und Genußtriebes der Menfchen
durch die Gewinnfpekulation. Diebftahl ift ganz befonders die Aneignung

von Grund und Boden durch Wenige. Diebftahl ift die Wegnahme
von Land, das einem Volke gehört, durch ein anderes Volk, alfo der

ganze Imperialismus und vor allem das bisherige Kolonial)y ftem. Diebftahl

an Gott und MenSchen ift die Verheerung der Natur im Dienfte
des Mammons. Diebftahl an Gott und dem Menfchen ill die Anbetung
des goldenen Kalbes. Und damit find wir wieder bei den erften zwei
Geboten angelangt.

Diefen umfaffenden Sinn hat das Gebot: „Du follft nicht Hehlen!"
Es ill eine heilige Grundordnung der Menfchenwelt, und zwar nicht nur
eine das Vorhandene erhaltende, londern auch eine revolutionäre neue
Ordnung fordernde. Eine Gefellfchaft, die es nicht beachtet, verfällt
dem Gericht. Aber auch diefes Gebot darf, wie gefagt, nicht nur negativ
verftanden werden. Es ift die Aufforderung zum Kampf um das rechte
Eigentum, um eine auf Arbeit gegründete, vom heiligen Gottesrecht
lebende, von Mammonismus, Ausbeutung und Verfklavung befreite
Ordnung des Volkslebens wie des Völkerlebens, vom kleinften Kreile
bis zum größten.

Das neunte Gebot: Du follft die Wahrheit vertreten!

„Du follft kein falfches Zeugnis reden wider deinen Nächften!"

Frage: Was bedeutet das? Richtet es fich bloß gegen eine falfche
Zeugenausfage vor Gericht?

Antwort: Es hat einen viel umfaffenderen Sinn. Es bedeutet: Heilig
ifl die Wahrheit. Sie ift eine der göttlichen Grundordnungen der menfchlichen

Gemeinfchaft. Ohne Wahrheit verfällt diefe dem Chaos und der
Hölle, dem Bürgerkrieg und dem Völkerkrieg. Nur auf dem Felfen-
grund der Wahrheit, und zwar der unbedingten, aus dem Heiligen
flammenden Wahrheit gibt es wirkliche Einheit, wie es auch nur auf
dielem Grunde wirkliches Recht gibt; ohne fie gibt es nur Zwang und
Gewalt. Nur auf diefem Boden gibt es Treue, ohne ihn verfallen die
Seelen und mit ihnen die Gemeinfchaften der inneren Auflöfung. Diefe
Wahrheit aber kommt allein von Gott, dem Einen und heiligen Gott.
Gott ill die Wahrheit. Was gegen die Wahrheit ift, das ift gegen Gott.
Auf jedem Menfchen ruht neben dem heiligen Recht auf Ehrfurcht,

339



Leben, Eigentum auch das Recht auf Wahrheit. Heilig ill feine Ehre,
leine Würde, lein guter Name, aber auch feine eigene Art, fein eigener
Weg. Wenn du ihm diefes Recht nicht gibft, fo verfündigft du dich

gegen die Ehrfurcht, die du von Gott aus vor ihm haben follteft. Wenn
du ihm etwas davon nimmft, fo bill du ein Dieb. Wenn du ihn ver-
leumdeft, bill du ein Mörder. Hüte deine Zunge und deine Feder davor!
Gib ihm das Recht der Wahrheit und damit Gott die Ehre!

Aber du follft ihm nicht bloß nicht feine Wahrheit Hehlen, fondern
follft fie ihm geben. Du follft für ihn eintreten, wo fie ihm nicht
gegeben wird, follft dafür kämpfen, daß fie ihm gegeben werde. Denn
die Wahrheit gehört, wie das Land und das Leben, Gott. Sie ill
allgemeines Gut.

Wir follen nicht nur kein Zeugnis gegen die Wahrheit geben,
fondern auch Zeugnis für die Wahrheit. Und nicht nur im Einzelnen von
Menich zu Menich, londern auch im öffentlichen Leben: in der Politik,
in der Kultur, in der Religion, in der Familie, im Volke, im Bereiche
des Chriftentums, in der Menfchheit, im Reiche Gottes. Wir follen den
Kampf der Wahrheit kämpfen. Wir follen dafür kämpfen, daß immer
mehr Wahrheit werde. Wir follen allen Mächten der Unwahrheit
entgegentreten. Wir follen Wahrheitszeugen lein. Das bedeutet das Wort
Märtyrer. Es bedeutet belonders, daß wir auch Anfechtung, Verfolgung,

Verkennung und Leiden jeder Art, unter Umftänden fogar den
Tod um der Wahrheit willen auf uns nehmen follen. Denn man muß
der Wahrheit ganz dienen. Man kann nicht im privaten Leben wahr
und im öffentlichen unwahr lein. Die Wahrheit ill ein Ganzes. Wir
find ihr als Ganzem verpflichtet. Wir find in ihr Gott verpflichtet. Denn
fie ifl Gott.

Darum auch ift vor allem nicht zu vergeffen: Wir follen nicht
bloß die Wahrheit reden, fondern follen wahr fein. Und wir follen
nicht nur die Wahrheit verkündigen, londern die Wahrheit tun.

Von der Wahrheit und dem Wahrheitsdienft, wie von Recht, Reinheit

und Freiheit, leben die Völker wie die Einzelnen. Sie allein ill auch
der Friede — nicht etwa das Zudecken der Wahrheit.

Frage: Ifl Wahrheit und Wahrheitsdienft, lo verftanden, nicht eine
fchwere Sache?

Antwort: Es ift die Ichwerfte von allen, aber auch die leligfte. Es

ill der Ichwerfte, aber auch der Ichönfte Dienft Gottes.
Frage: Kann man aber immer wahr fein? Ift nicht Notlüge erlaubt?

Muß man nicht oft um der Wahrheit willen mit der Wahrheit zurückhalten?

Antwort: Doch, das muß man. Was die logenannte Notlüge
betrifft, lo loll Wahrheit nur walten, wo die Wahrheit um der Wahrheit
willen gefordert wird, nicht um anderer Zwecke willen. Die Wahrheit
kann auch nur in Wahrheit vertreten werden. Wahrheit fetzt
Vertrauen und Ehrlichkeit voraus. Wahrheit ill nicht eine Form, fondern

340



ein Geift. Wahrheit muß ihre Mitteilung nach Ort, Zeit, Umftänden,
Perfonen richten. Chriftus verlangt, daß wir unfere Perlen nicht vor
die Säue werfen, daß wir offen feien wie die Tauben und zurückhaltend
wie die Schlangen. Wahrheit darf kein äußerliches Gefetz fein,
fondern muß immer frifch aus ihrem Born ftrömen: aus dem lebendigen
Gott. Gerade fo wird Sie auch eine unerfchöpfliche Aufgabe, ein ewig
lebendiger Kampf. So quillt ihre Heiligkeit aus dem heiligen Gott. Er
ift die Wahrheit. Wehe, wer gegen fie verfloßt, Einzelmenfchen oder
Volk! Wohl dem, der ihr gehorcht, Einzelmenfch oder Volk! Wahrheit
ift die ftets neue Reinigung und Heiligung des einzelnen Menlchen wie
der Gemeinlchaften vor Gott, durch Gott, zu Gott.

Zehntes Gebot: Du follft nicht begehren!

„Du follft nicht begehren nach dem Haufe deines Nächften.
Du follft nicht begehren nach dem Weibe deines Nächften, nach
feinem Knechte oder feiner Magd, nach feinem Rinde oder
feinem Efel, nach irgend etwas, das dein Nächfler hat"

Frage: Was bedeutet das Nicht-Begehren?
Antwort: Es bedeutet fehr Tiefes und Entfcheidendes. Wir kehren

damit zum erften Gebot zurück. Dort haben wir gezeigt, wie alles darauf

ankommt, daß wir Gott als den Einen Herrn anerkennen. Aus ihm
fließt Leben, Fülle, Freude, Frieden. Sobald wir aber von ihm weichen,
ill die heilige Feffel gelöft, welche die Unendlichkeit in uns an Gott
band, und hervor ftürzt die Gier, die unendliche Gier, welche ftatt der
verlorenen Unendlichkeit Gottes die falfche Unendlichkeit der Welt
focht: Macht, Ehre, Genuß, und doch nie latt wird. Eine Schwefter
und Verbündete der Gier ill die Angft. Man fürchtet, zu kurz zu kommen,

vor dem Schickfal und vor den Menfchen, darum rafft man fo viel
an fich als man kann. Man möchte fich gegen das Schickfal und gegen
die Menfchen fchützen, gegenüber jenem Sicherheit fchaffen und diefen
gegenüber Macht und Geltung. Man möchte der Sorge entgehen und
der Armut. Aus der Verbindung zwifchen Gier und Angft entfteht die
Raffgier.

Aus diefer mit der Angft verbündeten Gier entfteht alles Uebel der
Welt, das phyfifche wie das feeliiche. Nachdem das Band gelöft ift, das
die Geichöpfe an Gott bindet, fahren lie in unendlichem Egoismus
auseinander und möchten ein jeder AUes haben. Es entfteht die Gier nach
Geld und Gut, nach Macht, nach Geltung, nach fogenannter Liebe. Es

gilt nicht mehr das heilige Recht, das auf der Schöpfung ruht, auf Mann
und Frau, Jugend und Alter, Stark und Schwach, auf jedem Volk, auf
jeder Raffe, auf jeder Kultur. Es fehlt die Fülle, die aus Gott ftrömt
und im tiefften zufrieden macht und damit den Frieden fchafft. Einer

341



taflet an, was der Andere ift. Der Mammonismus entfteht, der
Kapitalismus, der Nationalismus, der Imperialismus, der Militarismus. Der
Sabbat gilt nicht mehr. Die Ehrfurcht des Menfchen vor dem
Menfchen gilt nicht mehr. Die Heiligkeit von Mann und Frau gilt nicht
mehr. Das Leben gilt nicht mehr. Das Eigentum gilt nicht mehr. Die
Wahrheit gilt nicht mehr. Alles wird Gegenftand der Gier. Wir haben
heute diefes Chaos der Gier vor uns, das zur Hölle wird.

Frage: Wie kann hier geholfen werden?
Antwort: Nur auf die eine Weife: durch die Umkehr zu Gott und

feinem Gefetz. Zu feinem Leben und feiner Fülle. Zur heiligen Scheu

vor feiner Schöpfung und feinen Ordnungen. Zu der Erlöfung von der
Gier. Zum Gottesfrieden im Gottesrechte. Zu der Sicherheit in Gottes
Macht und Schutz. Denn auch die Angft, die verbunden mit der Gier
zur Raffgier wird, kann nur überwunden werden durch Gott. Er allein
ift wirkliche Sicherheit. Er allein befreit von der Sorge. Er allein gibt
uns Gewähr für das, was wir wirklich brauchen. Er allein forgt dafür,
daß wir nicht auf eine uns vernichtende Weife zu kurz kommen, weder
vor dem Schickfal, noch vor den Menfchen. Er erfetzt unfer Zukurz-
kommen aus feiner Macht und ieinem Reichtum. Es gilt die Lotung:
Trachtet zuerft nach feinem Reiche und feiner Gerechtigkeit und alles,
was ihr wirklich bedürft, wird euch hinzugefügt werden. Zu der Gottesfurcht

und der Gottesliebe muß überall fich das Gottvertrauen geiellen.
Sie bilden alle drei die Vorausietzung und Bürgichaft für alle zehn
Gebote.

Nochmals der Sinn d er Z eh n Gebote.
Das ill der Weg zur Erfüllung der Zehn Gebote. Sie hängen alle

an dem Einen, dem Erften: „Ich bin der Herr, dein Gott, der dich aus
der Knechtfchaft geführt hat [und führt!]; du follft keine andern Götter

haben neben mir." Es ift ein unendlicher Sinn. Die Worte der Zehn
Gebote weilen bloß auf ihn hin, und diefe Erklärung will erft recht nicht
mehr als das fein. Die Zehn Gebote find ein unendliches Bergwerk der
Wahrheit Gottes. Sie find, als ewig, immer jung. Sie find für jede Zeit
und jeden Ort und jede Lage die Wahrheit. Sie gewinnen immer neue
Aktualität. Wie könnte eine Erklärung beanfpruchen, Sie zu erfchöp-
fen? So wenig kann das gefchehen, als ein Gefäß voll von Goldftücken
— oder wenn's gar bloß glänzendes Kupfer wäre — ein Goldbergwerk
erfchöpft. Und noch weniger. Je mehr du fchöpfeft, defto unerfchöpf-
licher wird das Bergwerk. Denn es ift ja der heilige und lebendige Gott
felbft. Eine Erklärung wie die vorliegende ill nur eine dürftige Anleitung

zum Verftändnis der Zehn Gebote. Du mußt felbft fie erklären,
und das heißt: Dich unter Gottes Herrfchaft ftellen, die dich frei und
wahr macht.

Frage: Sollen wir die Zehn Gebote immer vor Augen haben?

342



Antwort: Es gibt nicht Zehn Gebote, londern nur eins: Gott vor
Augen zu haben, als Herrn und Vater, aus ihm quillt die ganze Wahrheit,

auf welche die Zehn Gebote hinweifen — feine unendliche und
lebendige Wahrheit.

Frage: Sind die Zehn Gebote die letzte Wahrheit?
Antwort: Auf ihrem Felde wohl. Aber die Erfüllung und damit die

Auflöfung des Gefetzes ill das Evangelium.
Frage: III das Geletz eine Laft?
Antwort: Es foil eine Luft fein. Es ift Freiheit. Das Evangelium ift

die Vollendung dieier Freiheit. Es ift Erlöiung von dem Geietz, das

vom lebendigen Gott gelöft Laft, Joch, Maske, Gericht, Verdammnis
geworden ifl, aber es ift felbft, nach dem Apoftel, das „vollkommene
Gefetz der Freiheit".1) Es ill in der Auflöfung Erfüllung.

Leonhard Ragaz.

Zum Rheinwaldproblem.

Längft habe ich mich verpflichtet gefühlt, als Schweizer und fpeziell
als Graubündner, aber auch als Chrift und Menfch, zu der geplanten
Zerftörung des Rheinwaldes mein Wort zu fagen. Bisher habe ich das

nur auf indirekte Weife tun können, möchte es aber nun doch noch
direkter und ausdrücklicher tun. Denn es ill in meinen Augen eine
Angelegenheit von großer tatfächlicher und mehr noch grundfätzlicher
Bedeutung.

Ich kann es nun freilich defto kürzer tun, als ich befonders auch in
diefem Hefte auf den prinzipiellen allgemeinen Hintergrund des

Kampfes um das Rheinwald nachdrücklich hingewiefen habe. Es kommt
darin eben der Kampf zweier Weltanfchauungen zum Ausdruck,
derjenigen, die der Schöpfung Gottes nicht mehr mit heiliger Scheu gegen-
überfteht, die einen damit zufammenhängenden Segen und Fluch nicht
kennt, die nur noch Technik und Nutzen kennt, die in ihrer Angft
vor der Not und in ihrer Gier nach Profit bedenkenlos die Natur
ausbeutet und verheert, und einer andern, die noch ahnt und empfindet,
was Schöpfung heißt, weil fie ahnt und empfindet, was Gott heißt,
die etwas von Furcht Gottes in tieferem Sinne, das heißt von
Ehrfurcht vor Gottes Werken in Natur und Gefchichte weiß, und
die weiß, daß wir in letzter Inftanz nicht von Technik und Profit
leben, londern vom Segen Gottes. Jene ift, leeliich verwüftet, der letzten

Wahrheit der Dinge entfremdet wie fie ift, bereit, ganze Talfchaf-
ten mit ihrer Bevölkerung dem Götzen Technik zu opfern, um von
ihm feinen Lohn: industrielle Macht und finanziellen Gewinn, zu ernten,

dies weiß und empfindet, daß wie alle Götzen, fo auch diefer,
zuletzt mit Fluch lohnen würde.

x) Jakobusbrief i, 25.

343



Berichtigungen.

(Vgl. die Redaktionellen Bemerkungen.)
Im Juli Auguft-Heft find befonders folgende Druckfehler zu korrigieren:

Seite 301, Zeile \6 von oben, muß es heißen: 5. Mofis 30, 15 ff.; Seite 308, Zeile
6 von unten: Sünde (ftatt „Sühne"); Seite 334, Zeile 17 von unten: „foziale" (ftatt
„fpezielle"); Zeile 18 von unten: „darin" (ftatt „dagegen"; Seite 34$, Zeile 22
von oben: „Die Möglichkeit des" (ftatt „die Möglichkeit, die"); Seite 351, Zeile 2
von unten ift nach „oder" ein „dodo" zu fetzen. Seite 345, Zeile 11 von unten:
„Wettkampf" (ftatt „Weltkampf"); Seite 359, Zeile 13 und 14 von oben, mußes
heißen: „ebenfo kleine, kurzfichtige und gehäffige als unwiffende Kritik"; Seite
360, Zeile 3—5, ift Zeile 1 zu fetzen: „Zu einem" (ftatt „dem einer in
irgendwelcher Form" und Zeile 5 ift „zu verwirklidienden" zu ftreichen.

Redaktionelle Bemerkungen.
Zum Juli Auguft-Heft ift einiges zu bemerken:

1. Infolge einer großen Uebermüdung und auch einer notwendigen großen
Eile bei der Korrektur find in den Beiträgen des Redaktors eine ungewöhnliche
Menge von Druckfehlern, zum Teil ärgerlicher Art, ftehengeblieben. Ich habe die
wichtigften korrigiert; bei andern wird es der Lefer felbft beforgt haben. Das ift
ja leider oft nötig.

2. Das Heft ift zu umfangreich geworden und hat damit wohl da und dort
einen Lefer eher erfchreckt als angezogen. Auch das ift zum Teil aus der Eile, aber
auch aus andern Umftänden zu erklären, unter denen das Heft zuftandekommen
mußte und die dem Redaktor den Ueberblick erfchwert haben. Es war auch fo,
daß einige der Beiträge nicht wohl bis auf das September-Heft verfchoben werden

konnten. Dergleichen foli künftig vermieden werden.

3. Der Beitrag „Das Gefetz Gottes" ift für die Separatausgabe im kleinen
noch ftark verbeffert worden. Seine Korrektur hatte in der Eile und Müdigkeit
befonders ftark gelitten.

INHALT
Ein chriftliches Volk? / Leonhard Ragaz
Das menfchliche Tun für das Reich Gottes / Paul Trautvetter
Zum weltpolitilchen Gefchehen / Leonhard Ragaz
Schweizerifches / L. R.
Mein Bibelwerk / Leonhard Ragaz
Von Schriften
Von der Nachahmung Chrifti / Thomas a Kempis
Berichtigungen
Redaktionelle Bemerkungen

Abonnements, Mitglieder- und freiwillige Beiträge beliebe man auf
das Poftcheckkonto der Vereinigung der Freunde der „Neuen Wege"
VIII 8608 einzuzahlen.

456 .gl 742


	Das Gesetz Gottes (Fortsetzung und Schluss)
	Anhang

