Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (7-8): Juli-August-Sendung

Artikel: Der Chassidismus : ein Vortrag
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Darauf antworten wir: Die Ordnungen Gottes miiffen feft und
unerbittlich, miiffen in diefem Sinne hart {ein. Denn fie miiffen ja die
ganze Scbopfung tragen, die unfichtbare wie die fichtbare. Aber fie
ftammen nicht aus dem Zorn Gottes, fondern aus der Liebe Gottes. Der
Zorn Gottes ift blof ihr Hiiter. Sie find zur Erhaltung der Welt notig.
Sie find, wie die Englander fagen, blessing in disguise — ein Segen in
Verkleidung. Der Fluch ift, anders gefagt, nur der Schatten des Segens.
Was Gott letztlich will und meint, ift Segen Gefegnet fei darum auch
der Fluch! Er rettet uns!

Aber diefe Linie reicht noch weiter, fie reicht, wenn wir {o {agen
diirfen, aus dem Alten in das Neue Teftament.

In zweierlei Form,

Finmal: Aller Fluch kann und {oll #berwunden, ja fogar in Segen
verwandelt werden, {fo dafl er ,,gliickliche Schuld* wird, {o dafl die
beiden groflen Verheiflungen verwirklicht werden: ,,lhr gedachtet es
bofe zu machen, Gott aber gedachte es gut zu machen® (vgl. 1. Mofis
so, 15 fI.), und ,,denen die Gott lieben, miiffen alle Dinge zum Guten
mitwirken (zum Beften dienen)®. (Vgl Romer 8, 28.) Chiftus ift
machtiger als Satan.

Und noch Eins, und damit nahen wir uns dem grofiten Geheimnis
und Wunder der Ordnung des Segens — nur von thr wollen wir ja
zum Schlufle reden. Es ift das letzte Geheimnis des Segens, daf} er nicht
fozufagen dem Tun des vor Gott Rechten proportional ift, fondern
als Gnade unermefilich dariiber hinausgeht, als Wunder der Gnade.
Auch fo ift der Segen unermefilich grofler als der Fluch; fo gibt es,
im Wunder der Vergebung — Wunder der Wunder! — ‘einen Segen
des Fluches.

Es bleibt aber auf alle Weile fundamental wichtig, daf} wir, Ein-
zelne und Volker, Volker und Finzelne, wiflen, was Segen und Fluch
ift, dafl wir wieder lernen, was Segen und Fluch ift, dafy wir wiflen und
wieder lernen, was Segen ift. Leonhard Ragaz.

Der Chaffidismus.
Ein Vortrag.

Die Welt des Chaffidismus ift unferer Zeit in mehr als einer Hin-
ficht fremd und {chwer zuginglich. Schon eine gelchloflene religidie
Wirklichkeit iiberhaupt it dem in unzdhligen Welten gleichzeitig
lebenden heutigen Menfchen kaum mehr verftindlich, Und dazu
kommt hier noch das von allen uns bekannten Ericheinungen Abwei-
chende der dufieren und der inneren Wirklichkeit, auf der diefe reli-
giofe Gemein{chaft erwichft.

Die duflere Welt des Chaffidismus ift die des polnifchen und weif3-

310



ruffifchen Ghetto vor nahezu zweihundert Jahren — in ihren Geletzen
und Briuchen eine Jahrtaufende alte, in Tracht und Sprache eine aus
dem Mittelalter gleichlam iibriggebliebene Welt. Denn die Juden, die
damals in Polen abgefondert lebten, waren durch die Judenverfolgun-
gen zur Zeit der Kreuzziige aus Deutichland, wo fie feit Jahrhunder-
ten gelebt hatten, vertrieben und hatten in ihrer unergriindlich kon-
fervativen Geiftesart der Heimat, die fie verftofen hatte, die Treue
gewahrt. Sie {prachen weiter das Mlttelhochdeut{ch ihrer Ahnen, ver-
mifcht mit hebriifchen Worten und Klangen, wie fie es bis zur heutigen
Zerftorung des 6ftlichen Ghetto getan haben. Sie lebten in drmlichen,
zerfallenden Haufern an {chmutzigen Straflen in kleinen Dorfgemein-
den und iibten die wenigen kargen Berufe, die ihnen erlaubt waren:
fie waren kleine Handwerker, Hauﬁerer, Schankwirte und fchwer ge-
driickte bauerliche Pichter. Ihre Heimat war nicht eigentlich das Land,
in dem fie lebten und mit dem nichts fie verband als harte Aus-
nahmegefetze und immer neue graufame Verfolgungen; ihre Hei-
mat war das Ghetto, das alles barg, was ihnen teuer war. Wenn in
diefer armf{eligen, diifteren, gedriidsten, immer wieder der Verzweiflung
ausgelieferten Welt eine grofle religiofe Erhebung iiberhaupt moglich
werden konnte, fo einzig auf dem Grund diefer reinen Wendung nach
innen und des Jahrtaulende alten lebendigen Reichtums, den dies
Innen barg.

Um die Mitte des achtzehnten Jahrhunderts, als in Wefteuropa
die Aufklirung eine Atmofphire durchdringender geiftiger Hellig-
. keit ‘gefchaffen hatte, lag das oftliche Ghetto in einem doppelten
tiefen Dunkel: dem des Zufammenbruchs einer gewaltigen melfiani-
{chen Bewegung, deflen tiefe Erregung noch im Volk nachzitterte, und
dem eines vom Leben geldften, leer und unfruchtbar gewordenen, zu
blofler Gelehr{amkeit erftarrten Denkens. Aus diefem doppelten Dun-
kel tauchten damals im Laufe weniger Jahrzehnte eine Reihe grofier
heiligerMianner auf, die dem Leben wie dem Wiflen ihrer Welt eine neue,
michtig befreiende Rlchtung gaben, Schon der erfte, der Baalfchem, der
Begriinder des Chaffidismus, fammelte um fich einen rafch anwachfen-
den Kreis von Schiilern, die {elbft wieder grofle, fromme und heilige
Minner waren. Um jede diefer Geftalten hat {ich ein Kreis von Legen-
den gebildet, in denen ihr Leben und Wirken fich niedergefchlagen hat.
Legenden find Berichte von wunderbaren Gefchehniffen, die dem, was
wir Wirklichkeit nennen, weniger oder mehr naheftehen, kaum je es
genau nachzeichnen, nie aber frei erfunden {ind, fondern immer einen
Kern dichterer Wahrheit enthalten, der durch ihr einfaches, klares
Gewebe deutlicher hindurchicheint als durch das wirrere und grobere
Geflecht unferer von Zufillen bunt durchkreuzten Wirklichkeit, In
den chaffidifchen Legenden liflt fich diefer Kern befonders deutlich
erkennen, weil fie alle in einem beftimmten Sinnzufammenhang ftehen,
eine beftimmte Lehre und Gefinnung W1edergeben einen beftimmten

311



Menichentypus zeichnen und in ihm zugleich einzelne von einander
verichiedene, hchft lebendige Per{onlichkeiten, die in ihrer Befonder-
heit fo klar hervortreten, dafl wir fie bei aller Entriicktheit der Vor-
ginge als wirkliche gefchichtliche Menichen erkennen. So iberliefern
uns diefe Legenden weit befler als jede von auflen kommende, noch
fo griindliche gefchichtliche Darftellung den echten Gehalt der grofien
Bewegung. Es kommt noch hinzu, dafl wir heute zu diefen Wunder-
erzihlungen gleichfam von der entgegengefetzten Seite her einen
Zugang gewonnen haben, wie ihn die weftlichen Menichen am Anfang
des Jahrhunderts, denen fie zuerft begegneten, noch nicht befaflen.
Die Entwicklung der Wiflenfchaften felbft: eine Lebenskunde, die
nicht wie die frithere die Dinge vereinzelt, fondern in geftalthafter
Einheit erfafit, eine Heilkunde, die nicht von der einzelnen Krank-
heit, fondern vom Ganzen des kranken Men{chen ausgeht, eine Seelen-
kunde, die durch die Erforfchung der unbewufiten Bezirke im Einzel-
leben wie in der menichlichen Gelchichte die Wirklichkeit unferer Er-
fahrungen weit iiber 'die fritheren Horizonte erweitert hat, — diefe
ganze Entwicklung hat — zwar weit entfernt, etwas von dem in den
Legenden berichteten Gelchehen aufzuhellen, gefchweige denn zu er-
kliren — vieles in diefen Wundererzihlungen, was anfangs als reines
Mirchen erfcheinen mochte, fiir uns in den Kreis des moglichen und
wirklichen Gefchehens geriickt.

Der Chaffidismus, der eine {o kurz aufflammende Bewegung war,
hat feine eigentliche grofle Verbreitung in der oftlichen Welt erft im
neunzehnten Jahrhundert erfahren, als feine religiofe Kraft bereits
weithin erlofchen war; er ift in feinen Ausliufern bis in die heutige
Zeit erhalten geblieben. Diefe Ausliufer hat in feiner frithen Jugend
der Mann, der zuerft den Chalfidismus dem Weften erichlofien hat:
Martin Buber, noch gekannt, und auch noch der Eindruck diefer ver-
duflerlichten und verfilichten Geftalt der groflen Bewegung hat fich
thm unauslo{chlich eingeprigt. Er hat lange Jahre {eines Lebens ihrer
Erfor{chung und Vermittlung gelchenkt; wir danken thm eine grofie
Anzahl von Ueber{etzungen und wir danken ihm tief{innige Deutungen
des Chalfidismus. Er {elbft hat feine Uebertragungen als freie Nacherzah-
lungen bezeichnet. Wenn er fo den iiberlieferten Stoff vielfach umge-
fchmolzen hat und diefem dadurch ficher manches von feiner zuweilen
derben volkhaften Ur{priinglichkeit verlorengegangen ift, fo ift doch in
diefer geiftigen Durchdringung auch das Erz aus den Schlacken geldutert
und uns dadurch tiberhaupt erft zuginglich geworden, Martin Buber ift
nicht der einzige geblieben, der uns chaffidifches Geiftesgut vermittelt
hat (auch ich habe mich fiir meine Darftellung nicht an ihn allein
gehalten), aber der Chaffidismus ift fiir den Weften unloslich mit dem
Namen diefes feines erften und tiefften Ergriinders und ErfchlieBers
verbunden. |

So fehr die Abgelchloflenheit des Ghetto zu den Vorausfetzungen

312



diefer Bewegung gehort, fie {cheint trotzdem in einem weiteren ge-
fchichtlichen Zufammenhang zu ftehen. Sie erhebt fich in genauer
Gleichzeitigkeit mit einer Gefamtwelle religiofer Erneuerung, die fich
damals in Europa iiberhaupt erhob. Genau um die Wende des fieb-
zehnten Jahrhunderts wurden fern voneinander zwei fehr verichie-
dene Minner geboren, deren religicle Konzeptionen in. verwandter
Weife ein Stiick europiifcher Wirklichkeit umgeftalteten: im erften
Jahr des achtzehnten Jahrhunderts der deutiche Graf Zinzendorf, der
Begriinder der Herrnhuter Briidergemeinde, im letzten Jahr des fieb-
zehnten der Baallchem, der Begriinder des Chaffidismus — beide die
Erwecker einer neuen Frommlgkelt Frommigkeit verftanden als das
unmittelbare Verhaltnis des Herzens zum Gottlichen und Menf{chlichen.
Und es war ficher kein Zufall, dafl beide in jenem Augenblick gerade
dies Lebensverhiltnis einfachen Frommfeins neu erweckten; es ge-
fchah bei beiden im Gegenichlag gegen den gleichen, freilich in fehr
verichiedener Geftalt erfahrenen Gegner: die kahle Verftandesherr-
fchaft ihrer Zeit, die im Weften die Form eines hintergrundlofen
Rationalismus, im Often die der Erftarrung der Lehre angenommen
hatte, Und {o tief und einfchneidend der Unterfchied ift, (denn Zinzen-
dorf ift fo rein und ausfchlieflich Chrift, daf er iiber Chriftus faft
Gott aus den Augen verliert, nicht wie Luther aus Angft vor dem
zlirnenden Gott, {ondern aus einer {o inbriinftigen Liebe zu Chriftus,
dafl er Gott in keiner anderen Geftalt mehr {uchen und finden kann)
— es ift trotzdem zwifchen diefen beiden in Hinficht auf Herkunft
und Bekenntnis {o verfchiedenen Minnern auch perionlich eine tiefe
Verwandtichaft: eben jene Unmittelbarkeit zum Leben, die Glut und
Inbrunft zum Gottlichen, das, was der Chaffidismus das ,,Brennen‘
nennt. Brennende, rein zu Gott Aufbrennende find f{ie beide. Und ge-
meinfam ift ithnen auch die Herzensun{chuld, verbunden mit einer tiefen
wiflenden Klugheit, die, weil {ie {elbft in diefer unbeirrbaren Unfchuld
wurzelt, fo unmittelbar auf das Leben der Menfchen auftrifft, fo tief
- 1in es eindringt, {fo {ehr es zu wandeln fihig ift, dafl fie jeder blofien
Verftandeskraft unendlich iiberlegen ift.

Vom Baalichem (das Wort bedeutet Meifter des Namens, des wun-
dertitigen Gottesnamens) fagt ein Wort, dafd er durch ein Geheimnis
davor bewahrt worden {ei, vom Baum der Erkenntnis zu effen, Kein
Wort konnte befler und tiefer das erhaben Ueberbewufite, das gottlich
Unzerfpaltene {eines Welens bezeichnen, die paradiefifche Untriiglich-
keit des Wiflens eines Men{chen, der allem und jedem im Leben, dem
Kleinften wie dem Gréfiten, mit dem ganzen Sein begegnet. Und in die-
fer Grundhaltung ift der wunderbare Mann, wenn fie auch bei ihm am
vollkommenften verwirklicht ift, Vorldufer und Vorbild aller auf ihn
folgenden Chalifidim geworden.

Jenes aus der Schopfungsgefchichte entnommene Wort deutet aber
noch auf einen anderen Unterichied zwiichen dem Bekenntnis Zinzen-

313



dorfs und dem Chaffidismus hin. Der Chaffidismus ift im Gegenfatz
zur Religion der Briidergemeinde, der, wenn auch in ihr {piter
my{tifche Elemente nicht ganz fehlen, doch im wefentlichen nur das
unmittelbare Verhidltnis zwifchen Gott und Menfch betrifft, {einen
Grundlagen nach eine My/ftik. Und das ift im Grunde etwas {ehr Er-
ftaunliches. An fich konnten wir die Myftik weit eher auf der chrift-
lichen Seite vermuten. Denn wihrend das Neue Teftament durch die
Einkehr des Gottlichen ins Irdifche grundfitzlich dem Geift den Zu-
gang zur Myftik 6ffnet, ift zunidchft gar nicht zu {ehen, wie es vom,
Alten Teftament aus zu einer Myftik kommen kann, Denn Myftik ift
(um das gewaltige Phinomen auf die allerknappfte Formel zu bringen)
die Verfenkung des menfichlichen Geiftes in das Weltgeheimnis: in
die Beziehung von Welt, Menich und Gott, die durch ihren End-
gegenftand immer macht1ger den Geift an fich und in fich hinein-
zieht, ihn von Stufe zu Stufe hinanreiflt und erhdht und auf der hoch-
ften Stufe in einer ekftatifchen Verelmgung von menichlichem und
gottlichem Geift, in der ,,unio mystica® endet. So im wahrften Sinne
verftiegen dies Myf’ccnum dem Auflenftechenden ericheint, es fteckt als
die eine, die rein geiftige Seite ihrer Kraft im Kern der Rehglon {elbift.
Esgibt kemen der groflen Religionskreife, an den fich nicht eine Myftik,
cine Geheimlehre von den Weltzufammenhingen angefchloffen hitte.
So grundverichieden fie {ind, — das Eine, gerade das Aeuflerft ift ihnen
allen gemeinfam: daf} fie in einer Vereinigung des men{chlichen Geiftes
mit dem gottlichen miinden. ﬂ
Gerade damit {cheint aber eine Myftik vom Alten Teftament aus
undenkbar. Denn in ihm fteht ja Gott dem Menichen in uniiberbriick-
barer Ferne als der Rufende, der Aufrufende, Gebot und Gelfetz
Gebende gegentiber, der vom Menichen gerade nicht Verfenkung des
Geiftes in das Geheimnis verlangt, fondern {ein Leben, Gehorfam und
Dienft. Und doch hat es im Judentum, und zwar lange {chon vor der
Entftehung des Chaffidismus, eine grofie Myftik gegeben, die, zuerft
in Spanien im dreizehnten Jahrhundert unter dem Nnmen Kabbala
{chriftlich niedergelegt, als mundhche Ueberlieferung {chon weit friher,
im Altertum, beginnt. Und es ift im Alten Teftament auch wirklich
ein Anfatzpunkt fir eine Myftik zu finden. Es ift das Bild von der
Scbechma, der der Welt einwohnenden Hertlichkeit Gottes, das {chon
im 4. Ruch Mofe und wieder in der Prophetie auftaucht und um das
dann die ganze jiidifche Myftik kreift. Aber diefe Myftik weicht da-
durch von jeder anderen ab, daf} in ihr die hochfte Spitze des Lebens-
baumes, in dem fie den Ge{amtplan der Welt aufzeichnet, unverriickbar
und unerreichbar Gott bleibt und daR in ihr genau im M1ttelpunkt die-
fes Weltplans der Menfch fteht, und zwar als titiges, wirkendes Wefen,
das dadurch, dafl es an beider Welten: der oberen wie der unteren,
teilhat, in feinem eigenen Erlofungsweg die Welt als ganze der Er-
lo{ung entgegenfiihren foll. Schon in diefem Weltplan der Kabbala ift

314



aber die Schechina wie {pdter im Chalfidismus nicht nur die der Welt
einwohnende, fondern auch die in die Welt hinabgefunkene, von Gott
hinweggefunkene Gottesherrlichkeit, die — eine aus perfiichem Geiftes-
gut ftammende, aber hier in rein Jud1fchem Sinne verarbeitete Vorftel-
lung — bei diefem Sturz in unzidhlige Funken zerichellt ift, {o daf}
die gottlichen Funken in alle Erdendinge als in ihre Schalen und Hiil-
len eingeftreut {ind, aus denen der Menich fie im Lauf feines Lebens
erlofen {oll, um fie {chliefflich gefammelt und geheilt zur Wiederver-
einigung mit Gott zuriickzufiihren, nach der Gott felbft fich {ehnt.
Damit wird das Schickfal feiner Schechina zum Schickfal Gottes in
der Welt {elbft, fiir das der Menich verantwortlich ift. Und diefe Ver-
antwortung gewinnt im Cha{fidismus noch eine weitere Bedeutung. Die
Schechina ift als die von Gott in die Erdenwelt verbannte zugleich die
mit dem Volk Ifrael ins Exil gezogene Gottesherrlichkeit, dem fo ihre
Erléfung in ganz befonderer Weife anvertraut ift. Immer wieder taucht
fie in den chaffidifchen Legenden, zuweilen in einer dunklen Gaffe, zu-
weilen in einer Verborgenen Gelehrtenftube, an irgend einem abgelege-
nen Ort als eine in {chwarze Trauergewinder gehiillte weibliche Geftalt
auf und mahnt mit ihren Trinen die Auserwihlten, denen fie fich zeigt,
an ihre Erlofung.

Aber ihre Erlofung ift hier keineswegs wie in der Kabbala nur das
Werk der Auserwihleen; fie ift das Werk aller Menfchen, auch-jedes
fchlichten tédglichen Lebens. Erft im Chaffidismus entfaltet das Bild der
Schechina {eine unendliche Fruchtbarkeit fiir das Menichliche, Dadilrch,
daf} in alle Erdendinge die gottlichen Funken eingeftreut find, in jedem
ein gottlicher Funke {chlummert, ift hier alles und jedes im Leben gehei-
ligt, kommt es zu einer He111gung aller Dinge und Tatigkeiten, aller
Augenblicke des Alltags, wie fie fonft nur noch im Gefetz zu finden ift,
das mit feinen grofien und kleinen Forderungen jeden Augenblick des
Tages ftreng feftlegt. Und damit ift im Chaffidismus etwas Ein-
ziges gelchehen: das Geletz- das in feiner ganzen Strenge be-
ftehen bleibt, ift zum lebendigen Aufruf aller Dinge und Augenblicke
felbft geworden Myftik und Gefetz, die fonft tiberall einander aus-
{chliefen, klingen hier im reinften Klang zufammen. So erklirt es fich
auch, daf} es keine gelofteren, freieren Geifter, keine dem Leben fo
felbftverfandlich gewach{enen Menichen gibt wie die in der ganzen
Strenge des Gefetzes lebenden Lehrer und Fiihrer des Chaffidismus:
die Zaddikim und Chaffidim.

Die Gipfeler{cheinung des Chaffidismus ift der Zaddik, der aus-
erwahlte, gerechte, der weife und heilige Menfch, der Mittler zwiichen
Gott und der Gemeinichaft. Die Cha{ﬁdim, die Frommen im Wort-
finne, {ind die {chlichteren, Gott mit ihrem ganzen Leben ergebenen,
wunderbar glitigen Geftalten, die fich um den Zaddik fammeln, oft
kaum weniger groff und helhg als die Zaddikim felbft; zuwc1len in

den liebenswerteften Geftalten, find auch Zaddik und Chafﬁd in einer

315



Perfon vereinigt. In der Kabbala, wo der Zaddik zuerft auftaucht,
ift er der ganz in gottlichen Emwelhungen lebende, iibermentchliche
Menfch. Im Chaffidismus ift er auch dies; aber hier erfihrt feine
Geflalt eine tiefe Wandlung durch ihr liebendes Bezogenfein auf die
Menfchen. Hier ift er vor allem der, der fiir die anderen das Leben zu
verwalten, es fiir fie auszuhalten hat, dem jeder Augenblick die ganze
Flut menfchlichen Leides ans Herz {piilt und der in diefer Stellung
ausharren mufl und nur darum in ihr ausharren kann, weil er auch
die Gegenwart Gottes in jedem Augenblick erfihrt, Er ift kein Priefter,
abfeits vom Prieftertum, von der Welt der Synagoge ift ihm die Auf-
gabe der Verwaltung des Gottlichen und Menfchlichen unmittelbar
ans Herz gelegt. Es ift fiir die jiidifche Myftik tief bezeichnend, dafd
auch diefer heilige Mann, von dem es im kabbaliftifchen Sohar heift:
»Du haft ithn wenig geringer gemacht denn Gott“, fo weit Menich
bleibt, daf} auch er nicht fiindlos ift. Der Verfucher der bofe Geift
tritt auch ihn an. Aber von den anderen Menfchen unterfcheidet ihn,
daf} er der ift, der die Verfuchung i{iberwinden und damit die Voll-
endung erreichen kann. Hat er fie aber erreicht, dann 16t er fich von
den irdifchen Dingen, vom Stofflichen los, und der Leib ift, wie es
wunderbar ein kabbaliftifches Wort ausfpricht, von nun an ,,nur noch
dazu da, um ihm wihrend einer kurzen Weile in der niederen Welt
eine Men{chengeftalt zu geben“. Dies iiber alles Irdifche hinaus ver-
geiftigte Bild bietet mehr als einer der groflen Zaddikim auch des
Chaffidismus. Sie erfcheinen wirklich als Geftalten, die diefer
Welt nur noch mit ihrer Hufleren Erfcheinung angehSren. Aber
im Chaffidismus ift diefe Erhohung und Verklirung, diefe Ent-
ricktheit des Zaddiks nicht das Letzte und Enticheidende. Alle Er-
leuchtung aus der oberen Welt dient ihm nur, um durch fie das Leben
der Menichen zu erleuchten. Alles fteht hier letzthin allein auf der
Liebe. Der Gefahr der Ueberhebung und der Abweichung vom
{chlicht Men{chlichen, die mit jeder Myftik als einer Geheimlehre fiir
wenige Wiflende verbunden ift, wird in keiner Myftik fo unmittelbar
und mit {olcher Leiden{chaft entgegengew1rkt wie m der chaffidifchen.
Der Chaffidismus hat ihr die drei michtiglten Gegengewichte ent-
gegengeftellt, die denkbar find: die firenge Verborgenheit aller Er- - —
leuchtungen und Einweihungen, die Zuwendung zum {chlichteften All-
tag und die {chrankenlofe men{chliche Demut. Nur in der nichtlichen
Einfamkeit feines ver{chloflenen Kimmerchens, vérborgen auch vor
den Augen {einer Schiiler und Jiinger, erfihrt der Zaddik feine Fr-
leuchtungen, iibt er auch die ftrengen heiligenden Askefen, die wie
mit jeder Myftik als einer ftufenweifen Ablofung vom Irdifchen
auch mit der Kabbala verbunden und in den Chaffidismus her-
ibergenommen {ind; kein Men{ch darf fie ihm auch nur anfehen; am
Tage leuchtet fein Geficht, ift er den {chlichteften Fragen und For-
derungen der Menfichen helfend, heilend, Wege weifend zugewandt.

316



Und in vollkommener Demut ftellt er dem eigenen Anteil an der
Welterlofung den jedes fchlichten Menfchen gleich. In «lle Dinge des
Lebens find ja die gottlichen Funken eingeftreut; aus allen gilt es fie
zu erléfens damit ift jeder, auch der belcheidenfte Menich dazu beru-
fen, am Erléfungswerk teilzunehmen. So kann es in diefer Welt ekfta-
tifcher Einweihungen und Erhohungen zu dem erftaunlichen Wort
kommen: ,,Henoch war ein Schuhflicker; mit jedem Stich, mit dem
er Oberleder und Sohle zufammennihte, verband er Gott mit
feiner Schechina®. In diefem {eltfam-fchlichten Wort fteckt das ganze
Ernft, das tieffte Ethos des Chaffidismus. Jede Arbeit wirkt, wenn
fie im rechten Sinn gefchieht, mit an der Welterl6fung. Und diefer
rechte Sinn ift nun — wunderbar niichtern — nicht nur am Beten und
Pfalmenfagen allein, und auch nicht einmal nur am inneren Gerichtet-
fein auf Gott zu erkennen, fondern auch an der Giite und Zuver-
laffigkeit des Handwerks. Wire Henoch nicht ein guter Schuh-
flicker, fo konnte feine Arbeit nicht am Erlofungswerk teilnehmen.
Denn in der rechten fachgemiflen Arbeit an ihnen wendet der Menich
den Dingen die Sorgfalt und Ehrfurcht zu, die ihnen als Hiillen und
Bewahrer der gottlichen Funken zukommen. Und indem er fie zu
einem noch {o {chlichten neuen Sach- und damit auch Sinnzufammen-
hang fiir den Men{chen, und fei es nur zu einem Paar guter trag-
barer Schuhe, ja nur zu einem Heilwerden unbrauchbar gewordener
Sc}lufhe, zufammenfiigt, hilft er aus ihnen die gottlichen Funken
erléien.

Diefe extreme Wiirdigung des Handwerks und jeder belcheidenen
Tatigkeit it umfo wunderbarer und ganz und gar revolutionierend
ine einer Welt, in der bisher die Gelehrfamkeit als das Hochfte, im
Grunde allein Lebenswerte galt und — obzwar in einem gewandel-
ten Sinne — auch weiterhin gilt. Es gibt in diefer armen dorflichen
Welt einen Adel, er wird {o ernft genommen wie je irgendwo ein
Adel; es geht flreng um ihn zu: er hat wie jeder Adel verfchiedene
Stufen, und die Ehrfurcht vor ihm ftammt aus Jahrtaufenden. Es ift
der Adel des Geiftes, genauer gefagt: der Gelehriamkeit, der Einwei-
hung in die Lebre. Der Zaddik ift faft immer ein Gelehrter, und meift
von hohem Rang. Und zwar nicht nur als Eingeweihter in die Ge-
heimlehre der Kabbala, fondern auch als Erforfcher der offenen Lehre
des Talmud, der die andere grofle Quelle des Chaffidismus ift. Zu
beiden verhilt fich der Chaffidismus wie jede felbftindige gefchicht-
liche Erfcheinung zu ihren Quellen in doppelter Weife: er {chopft aus
ithnen, und er wendet fich zugleich gegen fie. Er wendet fich gegen
die Geheimlehre der Kabbala mit feiner Liebe und Zuwendung zu den
Menichen und mit {einer Wiirdigung des {chlicht alltdglichen Lebens;
er wendet fich gegen die Denkerftarrung des Talmud mit {einer leben-
dig ftrémenden geiftigen Unmittelbarkeit, Aber er {chopft aus beiden,
und vielleicht aus dem Talmud noch mehr.

317



Der Talmud und das Talmudftudium haben in der Welt einen
{chlechten Namen. Und blickt man vom Talmud aus in die iibergrofle -
geiftige Landlchaft des Alten Teftamentes zuriick, fo ift hier freilich
alles fehr viel enger, eingelchlofiener, zuge{pitzter, lebensferner ge-
worden wie der duflere Raum felbft, in dem er fein Leben hat, Der
Talmud it die jidifche Scholaftik, Wie in der chriftlichen Scholaftik
alles Denken allein um den Gehalt der Kirche kreift, fo kreift im
Talmud alles Denken um die Lehre, die Thora, d. i. die Heilige
Schrift mit der gefamten, fich an fie anfichlieflenden Ueberlieferung.
Aber wihrend die chriftliche Scholaftik das Mittelalter nicht tiberdauert
und nur einzelne Denker um fie bemiiht {ind, {pinnt fich die Aus-
legung des Talmud durch Jahrtaufende, und ganze Generationen ha-
ben an ihr mitgearbeitet. Wenn darum {chon die Scholaftik ein
Sich-Ab{chlieflen, eine gewifle Erftarrung des Denkens mit fich fiihrt,
fo hat im Talmud vollends das Denken wie ein immer groflerer
Kniuel fich um f{ich felbft aufgewickelt, it es damit {o unauflosbar
in fich felbft verwickelt, eng, {pitzfindig und rabuliftifch geworden,
dafl es einem offenen Denken gegentiber zuweilen geradezu ab-
ftrus fremdartig wirkt, Aber in diefer gigantifchen taufendjihri-
gen Geletzesauslegung it doch auch zugleich der Geift iiberaus
hellhorig, feinhorig geworden fiir gottliches und menichliches Recht,
fir gottliche und menichliche Wahrheiten tberhaupt. Ein Wort
etwa wie: ,Du follit das Angeficht deines Bruders nicht befchi-
men!“ als fo grundlegendes menichliches Gebot, dafl es auch dem
Verbrecher gegeniiber feine Geltung bewahrt, konnte wohl nur auf
diefem von Schickfal und Lehre gleich grindlich durchfurchten Boden
erwachfen. Der Chaffidismus hat die Strenge diefer Forderung noch
unterftrichen, indem er an ithre Uebertretung den Verluft der kiinftigen
Welt gebunden hat. In diefem wie in zahlreichen anderen Worten
zeigt fich, dafl das talmudifche Denken {eine letzte heiligende Tiefe
gerade von dem empfingt, was in {einer Form als Verengerung und
Armut wirkt: von der Heiligkeit des Gehaltes, den es immer neu um-
kreift und bis in feine Buchftaben- und Zahlenlehren hinein immer
wieder zum Aufleuchten bringt. Es gibt im Talmud neben uns unver-
{tandlich, erzwungen und-ipieleriich anmutenden Stellen Worte von
einer wunderbaren Transparenz fiir das Heilige, ja von emner Bele-
bung und Befeelung leblofer fakraler Dinge, die unmittelbar in das
chaffidifche Weltgefiihl hineinfiihrt. So das Wort iiber die Ehe: ,,Wenn
ein Mann f{ich von dem Weibe feiner Jugend {cheidet, weint der Altar®.
Nicht die Menfchen weinen, nicht die Verlafiene weint, das Heiligtum
felbft weint; es ift verletzt, nicht wie ein leblofes Heiligtum
von auflen, es it in ecinem lebendigen fiihlenden, heiligen
Herzen verletzt. Auch dies Wort hat der Chaifidismus einfach iiber-
‘nommen, Und es ift aus {olchem Erbe gewifl zu verftehen, dafl mit
der vollen ftrémenden Lebensmacht des Chaffidismus keineswegs das

318



Studium der Lehre einfach aufgegeben wird. Zwar ift es durchaus
bezeichnend, daf} gerade der, von dem die Bewegung ausgegangen ift
und der ihr die ganze Tiefe und Inbrunft eines neuen Lebens ein-
gegoflen hat, nicht wie die groflen unter {einen Schillern ein Gelehrter
im tiiblichen Sinne war. Gerade dadurch wurde nicht nur das Leben,
fondern auch das Studium der Lehre felbft zuinnerft umgeftaltet. Alles
blofRe abgelofte Wiffen wird nun verworfen, Nicht das Wiflen felbft,
fondern die inbriinftig um den Gehalt der Lehre fich {fammelnde, rein
auf Gott gerichtete Andacht ift das, was vom Lernenden gefordert wird.
Und ihr kommt die ganze myftifche Wunderwelt entgegen. Wie
frither werden die einfamen Nichte im Schein einer diirftigen Kerze
beim Studium der Lehre durchwacht. Aber nun neigen fich zu den
Wachenden Lichter{cheinungen von oben, Engel, Heilige, kehrt die
obere Welt {felbft mit ihren weiten Hallen in die arm{eligen kleinen Ge-
lehrtenftuben ein. In den niederen Stuben ift die Himmelsleiter aufge-
richtet, auf der die Boten Gottes auf- und niederfteigen. In feinen
einfamen Nichten ragt das Haupt des Zaddiks in die Flammen des
Himmels; aber am Tage ftehen {eine Fiifle feft und unverriickbar auf
der Erde, auf dem Boden feiner kleinen {chlichten Welt, In der niich-
ternen Tageshelle kehrt auch der erhabenfte Geift von {einen erden-
fernen Wanderungen demiitig in das Leben f{einer Mitmen{chen zu-
riick, bettet er fich mitten zwilchen fie, vor ihre Fiifle, ja unter ihre
Fiifle. Denn dies ift der Wortlaut der Forderung: ,,Sei nicht wie der
oberfte Balken, den kein Menich erreichen kann, {ondern wie die
niederfte Schwelle, die von jedem betreten wird und fich nicht rithrt.
Die hochfte Stufe der Vollkommenbheit ift die Demut®,

Diefe Demut ift die eigentliche Grofle des Chaffidismus: durch
fie wird das iibermiflige Myfterium des Geiftes immer wieder vom
{chlicht Men{chlichen tberwiltigt. Immer bleibt eine tiefe Scheu
und fogar Abwehr um die groflen myftifchen Erleuchtungen. In der
Bliitezeit des Chaffidismus er{cheint die Demut geradezu als ein Priif-
ftein auf die gottliche Einweihung; zu wem Gott gelprochen hat, der
weill unmittelbar, dafl es auf fein kleines menichliches Selbft nicht
ankommt, Der Niedergang der grofien Er{cheinung felbft kiindigt fich
darin an, dafl einzelne feiner Fihrer der allzu naheliegenden Verfu-
chung des Hochmuts nicht widerftehen kénnen. Von hier aus ftirzt
fie raich in ihren Zerfall. So lange fie rein ift, gibt es mehr als einen
unter ihnen, der geradezu Gott bittet, die ihm gewordenen iibernatiir-
lichen Gaben wieder von ihm zu nehmen, weil er fiihlt, dafl fie eine
Verfuchung fiir fein Menf{chentum bedeuten, ihn von der oberften und
eigentlichen Aufgabe: dem Leben im einfach Menfchlichen ablenken
konnten., |

Mit der Heiligung aller Erdendinge als Grundlage des Lebens
kommt aber iiberhaupt ein neues heimatlicheres Lebensgefiihl in diefe
tberfteigerte, iiberwache Welt. Die chaffidifchen Meifter entdecken -

319



auch den Schlaf neu; fie entdecken ihn als von Gott gegebene Kraft-
quelle fiir das Wachen, fiir das Studium der Lehre {elbft. Wie manche
von ithnen den Schlaf geradezu wieder neu lernen, das ift ein rithrendes
Zeugnis einer tief gewandelten Frommigkeit, Denn mit dem Schlaf,
dem irdifchen Urquell des Lebens, wird das Leibliche iiberhaupt
neu geheiligt. Diefe Heiligung, die im Gefetz fiir die Fefte, alles
Feftliche {chon angelegt ift, erfireckt fich nun auch auf das profane
Leben. Nicht allein das Feftmahl ift heilig; das Effen und Trinken f{oll
{iberhaupt zu einer Gott wohlgefilligen Tétigkeit werden. So bleibt
nichts Profanes zuriick; alles ift Feftmahl und heilig, alles Leben ein
Feft. In diefer Durchheiligung des Leiblichen nihern {ich Leib und Seele
einander wieder, wachfen fie auf hoherer Stufe neu zufammen. Und
wie in-aller Myftik gilt nun das Sein der Menichen mehr als ihr
Tun. Man wird an das Wort des chriftlichen Myftikers erinnert:
,,Gott find die Werke gleich [ Der Heil’ge, wann er fingt, | Gefallet
ihm fo wohl, | Als wenn er bet’t und fingt“, Ganz in diefem Geift ift
es auch, wenn ein Meifter nach feinem Befuch bei einem Groéfieren
zu feinen Schiilern fagt: ,,Als ich zu thm ging, da war es nicht, um
Lehre von ihm zu héren, fondern um zu fehen, wie er die Schuhe
bindet und wie er fie {chniirt®. -

Der gleiche Vorrang des Seins vor dem Tun beftimmt auch das
eigentiimliche Verhiltnis des Chalfidismus zum Bofen. Seltfam ver-
bindet fich in thm der Glaube an die Irrealitit des Bofen mit dem
Wiflen um feine Macht. Diefe weifen Mianner wiffen fehr tief um die
gewaltige, faft der gottlichen gleiche Macht des Bofen, das dem Men-
fchen iiberall auflauert und das, gerade weil es gefpenftifcher Art ift,
unmittelbar zu befiegen, zu iiberwinden fiir den Einzelnen ganz un-
moglich ift. Darum verlangen {ie vom Men{chen nicht, daf} er mit dem
Bolen ringe, den bofen Trieb zu brechen fuche, fondern dafl er ihn
als michtige Kraftquelle fiir das Gute mit in das Leben aufnehme.
»Man foll den bdfen Trieb nicht ertéten, {fondern mit thm Gott die-
nen.“ Das Bofe {oll allo im Menfchen lebendig bleiben und wirken.
Dies duflerft Gefahrvolle wird freilich als bewufite Tat nur von den
Wiflenden, den Zaddikim verlangt, die geradezu das Bofe aus dem
Leben der Men{chen auf fich nehmen, um es verwandelt und geldu-
tert zu Gott emporzutragen. Durchweg aber {oll der Menfch dem Bofen
nicht nachhingen, {ich ihm weder finnend noch ringend zuwenden; nicht
durch fein Tun, fondern durch fein Leben, {eine Art zu fein, foll er es in
eine andere Richtung zwingen. Einem Schiiler, der ihn bittet, ihn zu
lehren, wie er den bofen Trieb in {ich brechen konne, antwortete der
Meifter lachend: ,,Was, du willft den bofen Trieb brechen? Zihne
und Nigel wirft du brechen, aber nicht den bofen Trieb®, Und er
weiflt ihn an ein Leben {chlichter Pflichterfiillung und Liebe. In ihm
wird das Bofe von felbft unterworfen und dienend, wird es gezwun-
gen, dem Guten feine Kraft zu lethen, {fo dafl man gleichfam mit

320



ihm felber arbeitet, Das kommt zuweilen faft auf eine Art Ueberliftung
des Bofen heraus: man foll dem Bofen fein Beftes abgewinnen, Und
wirklich kommt es dabei faft zu einer Art Schalkhaftigkeit, fo, wenn
ein Meifter einem Schiiler rit, von einem Diebe allerlei zu lernen:
feine Intenfitit, feine Beharrlichkeit, feinen Wagemut. Am reinften
fpricht aber diefe ganz und gar iibermoralifche Erfaflung des Bofen
das Wort aus: ,,Der bofe Trieb wandelt fich in dem Gerechten in
einen heiligen Engel®.

- In diefem Wort wird zugleich die einzige Kraft fichtbar, die dem
Bofen wirklich gewachfen ift: die Umkebhr. Die Umkehr ift einer der
zentralen Begriffe des Chaffidismus, Und zwar ift fie nicht als ein rein
innerer, im Men{chen felbft fich erzeugender Vorgang gefehen, {fondern
durchaus als Gnade. Immer vollzieht fie fich in einer Begegnung:
Der Siinder kehrt nicht rein von innen her um, fondern durch einen
Anftofl von auflen. Meift ift es einer der heiligen Minner, von dem
ihm folcher Anftoff kommt; es kann aber auch eine allerfchlichtefte
Erfahrung des tiglichen Lebens {ein. Und in diefer gnadenhaften Um-
kehr kommt es {fogar zu der evangelifchen Wahrheit, daf} iiber einen
Siinder, der Bufle tut, im Himmel mehr Freude ift als iiber den Gerech-
ten. Diefe ganze heilende und heiligende Gewalt der Umkehr, in der das
Bofe {elbft nachtriglich gerechtfertigt erfcheint, gewinnt Geftalt in dem
Ausruf eines Zaddiks beim Horen des gewaltigen Gelanges der
Gemeinde am Vorabend des Ver{ohnungstages: ,,Herr der Welt, hitte
Ifrael nicht gefiindigt, wie wire vor dir {olch ein Gefang erklungen!*

Eine der {chonften der vielen Bekehrungslegenden ift die vom
Rabbi Suf}ja, dem groflen Liebenden, dem wunderbaren Narren Gottes,
der alles, was das Leben ihm an Schuld und Schickfal entgegenfiihrt,
fraglos und frohlich als Eigenes auf fich nimmt: |

,»,Rabbi Suffja kam einft in eine Herberge und {ah auf der Stirn
des Wirtes die Slinden vieler Jahre. Als er {piter allein in der Stube
war, die man ihm angewiefen hatte, fiel mitten im Singen der P{almen
der Schauer des Mitlebens auf ihn, und er {chrie auf: Suflja, Sufija, du
Arger, was haft du getan? Ift doch keine Liige, die dich nicht verlockt
hitte, und kein Frevel, den du nicht begangen hitteft!* Und er nannte
die Stinden des Wirts mit Ort und Zeit einer jeden als feine eigenen
und {chluchzte. Der Wirt war ihm nachgefchlichen: er ftand vor der
~ Tiir und horte {eine Rede. Erft fafite ihn eine dumpfe Beftiirzung,
dann aber leuchteten Reue und Gnade in ihm auf, und er kehrte um
zu Gott.*

Diefe Kraft der Bekehrung durch die {chrankenlofe Selbftidentifi-
zierung mit dem Siinder ift in diefem Mafl und in diefer groflartigen
Schlichtheit ganz befonders diefem heiligen Mann eigen; aber die Kraft,
unmittelbar in den Seelen zu lefen und ihr Schickfal zu erkennen, eignet
allen Zaddikim, Es ift tief im chaffidifchen Weltbild begriindet, dafl
das Sehen der heiligen Minner nicht auf das rdumlich und zeitlich

321



Nahe befchrdnkt bleibt. Denn alles Leben fteht hier mit allem Leben
in emem grofien, unaufldsbaren Schickfalszufammenhang, in dem der
Tod des Einzelnen nur Schein ift; die Seelen wandern in unendlichen
Wandlungen durch Tod und Leben durch Riume und Zeiten den
Weg zu dem einen gemeinfamen Ziel. Indem der Zaddik diefen Zu-
fammenhang weithin iiberblickt, lieft er aus ihm Schickfal und Beftim-
mung der einzelnen Menichen, To daff jeder von dem groflen Zaddik
fich erfchiittert bis auf den Grund durchichaut fiihlt und damit dic
Wundderbarﬁen Vorausfagen, Wandlungen und Heilungen moglich
werden.

Gewif} {ind es Legenden, die uns von diefen Wundern berichten;
aber diefe Legenden find oft von folcher Wirklichkeitsmadht, da{S
unfere duflerlich iiberfiillte, innerlich arm gewordene erkhchkelt wie
eine Traum- oder Schattenwelt hinter ihnen zuriickfinkt, und wir zum
Glauben durch die groflere Dichtigkeit und Intenfitdt des Gelchehens
geradezu gezwungen werden. So in der folgenden unheimlichen Er-
zdhlung:

»Der polnifche Fiirft Czartoryfki, der einen in feiner Nihe leben-
den Zaddik tief verchrte, bat, da {eine Ehe kinderlos geblieben war,
den heiligen Mann, fiir thn um einen Sohn zu beten. Das Gebet des
Zaddiks wurde erhort. Nach der Geburt {eines Sohnes erzdhlte der
Fiirft feinem Bruder von den wunderbaren Gaben des Zaddiks. Der
Bruder, einer der iiblichen ,,Freidenker, lachte thn aus und befchlof,
den Rabbi anzufithren. Er ging zu ihm und bat um Hilfe fiir fein
gefundes Séhnchen, das {chwer erkrankt fei. Der Zaddik antwortete:
,,Gehe {ofort nach Haufe; wer weiff, ob du das Kind noch am Leben
finden wirft! Der Fiirft freute fich tber fcinen gelungenen Streich.

Als er nach Haufe kam, fand er fein Kind tot.*

Diefe Erzihlung, die mit ihrem tddlichen Ernft gleichfam unfere
gewohnte Wirklichkeit durchfchligt, 1d8t die Sehergabe des heiligen
Mannes faft als eine Herr{chaft iiber Leben und Tod erfcheinen, Und es
ift wirklich fo gemeint, dafl der Zaddik, wenn er in der duflerften Kon-
zentration des Gebetes in den Willen Gottes fich verfenkt, auf deffen
Entichlifle einen Einfluf} gewinnen kann. Diefe unheimliche myftifche
Ueberfteigerung des altteftamentlichen Freiheitsgedankens hat CllEf.{CIbC
Grundlage wie die Hellfichtigkeit und Fernficht der Zaddikim: jenen
groflen Lebenszufammenhang und Sinn, in deffen geheimem Gewebe
alle Schickfalsfiden aller Leben unloslich ineinander ver{ponnen, alle
Seelen in gemeinfamer Verantwortung, in Schuld und Sithne inein-
ander verftrickt find. Aus ihm kann der Zaddik iiber das Leben
des Einzelnen hinaus fein vergangenes und zukiinftiges Schickial lefen
und von dort aus das gegenwiirtige deuten. Mit diefem furchtbaren
Wiflen um das Verhdngte tritt er in Bufle und Gebet vor Gott und
fleht ihn an, dem Volk und dem Finzelnen die ihm zugefagte Gerech-
tigkeit fichtbar werden zu laffen und, wo fie ihm ganz und gar verwirrt

322



fcheint, feinen ewigen Rat{chluf zu dndern. Und {o unheimlich fremd
eine folche Bitte uns berithrt — immer wirkt doch die Wendung, die
dann gefchieht, wie eine Erfchiitterung aus der Welt der Gerechtig-
keit {elbit, -

Der gemeinfame Schick{alszufammenhang, das Band, das alle See
len um{chlingt, ift ja die Gewiflheit der Endgerechtigkeit, die Hoffnung
auf die Erlofung. Als letzte im grofien Kreislauf der Seelen fteigt die
Seele des Melfias herab, defien Vorliaufer und Vorftufe der Zaddik ift.
Die Erwartung der Erlofung erfiillt diefe Welt als ihr Lebensatem
{elbft mit gegenwirtiger, faft {innlicher Gewalt. Noch von einem {pi-
ten Rabbi wird berichtet, er habe das Gebot, den Meffias ftiindlich zu
erwarten, {o buchftiblich erfiillt, dafl er, wenn ein Lirm zu ithm drang,
haftig fragte, ob nicht etwa der Vorbote des Meffias eingetroffen {ei,
und allabendlich vor dem Schlafengehen Auftrag gab, ihn, fobald
der Vorbote da fei, ohne Siumen zu wecken. Und mit nicht minderer
Gegenwirtigkeit driickt die Erwartung fich aus in dem Wort eines
82jdhrigen Rabbi, der vor feinem Tode fagt: ,,Es war eine Gnade von
Gott, dafl er mich in meiner Jugend nicht wiffen liel, dafl bei meinen
Lebzeiten der Meffias nicht kommen wiirde; wie hitte ich fonft das
Leben {o lange ertragen!*

Aber wihrend der {pitere entartende Chaffidismus immer mehr das
Kommen des Meffias zu befchleunigen fucht, mit Gebets- und Wunder-
mitteln ,,das Ende bedringt®, kennzeichnet die frithen Meifter als echtes
Erbe des Meffianismus in allem Fieber der Enderwartung die ftrenge
meifianifche Geduld: das Wiflen, dafl die Zeit von Gott und von der
Welt her reif fein mufl zur Erlofung. So 6ffnet ein Zaddik an einem
Abend, als ihn die um ihn verfammelten Schiiler bedringen, das als
unmittelbar nah empfundene Kommen des Meffias durch fein Geber zu
belchleunigen, das Fenfter und fagt, in das nichtliche Dunkel der Welt
hinauswitternd: ,,Da ift noch keine Erneuerung.” Im echten Chaffidis-
mus wacht immer das Gewiffen vor dem Wunder.

In einer fo intenfiv auf das Letzte und Aeuflerfle ausgerichteten
und an ihm allein ausgerichteten Welt ift es felbftverftindlich, dafl die
duferen Unterichiede zwifchen den Menichen dahinfallen, daff deér Un-
terfchied zwifchen arm und reich, aber auch der zwifchen gelehrt und
ungelchrt, der in diefer Welt des Gelehrtenadels faft noch bedeut{amer
ift, einfach ver{chwindet. Von dem Welterl6{fungsatem wird alles Vor-
ldufige und Nichtige wie Schaum hinweggelpiilt. Diefe kleinen Unter-
ichiede werden faft licherlich. Auch der Gelehrfamkeit gegeniiber gibt
es in der Frithzeit des Chaffidismus gelegentlich eine heitere Ver{pot-
tung und Selbitver{pottung, noch viel mehr aber gegeniiber dem Eigen-
tum, Fine radikalere Freiheit, eine grofiere Souverinitit gegeniiber dem
Befitz als in diefer hart mit dem Alltag ringenden Welt 1t nicht denk-
bar. Es wird dem heutigen Menfchen mit feiner fo durchdringend vom
Eigentum beftimmten, fo weithin geradezu von ihm geformten Welt

323



nicht ganz leicht, diefer heiteren Ironie gegeniiber dem Befitz zu folgen,
diefem Verhalten, das alles und jedes in der Welt wichtiger nimmt als
das Eigentum, vor allem aber die Gebote Gottes. Zwei aus vielen
herausgegriffene kleine Erzihlungen mogen dies Verhiltnis belegen:

,,Eines Nachts {chlichen fich Diebe in das Haus des Rabbi. In die-
fem Augenblick erwachte er, um die Mitternachtsklage anzuftimmen.
Er fah von {einem Kimmerchen aus, wie die Bande alles, was ihnen
unter. die Hand kam, davontrug. Da zitterte er am ganzen Leibe und
rief: ;Ich erklire die Sachen fiir herrenlofes Gut! Ich erklire die Sachen
fiir herrenlofes Gut!* Dann fagte er zu feiner Frau: ,Gott {ei Lob, dafl
ich in diefer Stunde wach war und die Sachen, die fie wegtrugen, fiir
hertenlofes Gut erkliren konnte; fie hitten fonft, Gott bewahre fie
davor! die Schuld des Stehlens auf fich geladen.*

Und von demlielben fo ftreng wie heiter verantwortlichen Mann
berichtet eine andere Erzihlung:
~ ,,Ein Dieb wollte aus feinem Garten einen Sack Kartoffeln davon-
tragen. Der Rabbi ftand am Fenfter und fah, wie fich der Mann bei
feiner Arbeit abmiithte. Da eilte er hinaus und half ihm, den Sack auf
die Schultern zu heben. Seine Hausgenoflen warfen ihm am nichften
Tage vor, er {elbft habe dem Dieb geholfen, die Kartoffeln davonzu-
tragen. ,Glaubt ihr,* rief der Rabbi, ,weil er ein Dieb ift, wire ich nicht
verpflichtet, ihm zu helfen? “ _

Ueberhaupt fieht es nicht felten fo aus, als wiirden die frommen
Minner geradezu den Dieben zu Helfershelfern, und fo faffen die ge-
ringen Leute es auch oft entriiftet auf. Diefe vollig gelockerte Haltung
it aber felbftverftindlich nur auf Grund fraglofen letzten fittlichen
Ernftes moglich. Sie gilt denn auch durchaus nur dem eigenen Eigentum
gegeniiber. Es wird andererfeits die Rechtlichkeit im Gefchiftsleben ge-
rade hier mit ftrenger Niichternheit hochgehalten, wie ja auch das
Handwerk nur dann Gott wohlgefillig ift, wenn es wie bei dem
Schuhflicker gute, recht{chaffene Arbeit ift. Denn die chaffidifche
Welt ift ja nicht eine Welt der Aufléfung und Rechtlofigkeit, {ondern
der ftrengen Ordnung, des im gottlichen Geletz gegriindeten Rechts.
Nur dafl es im eigenen Leben eine unberiihrbare myftifche Sphire un-
mittelbaren Verhaltens zu Gott und den Meni{chen gibt, in die keine
men{chliche Satzung hineinreicht. Oft genug machen die groflen Chaf-
fidim durch diefe Freiheit unmittelbarer Verantwortung es ihren
Frauen bitter {chwer, indem fie etwa, wo diefe mit Zuflerfter Mithe und
Anftrengung in ihren armfeligen Haushaltungen das Notigfte fiir Mann
und Kinder gefpart haben, es an noch Aermere wieder hinfchenken.
Aber immer findet der Rabbi, wenn er den Kummer f{einer Frau fieht,
ein troftendes, klarendes Wort, das ithr den Sinn {einer Liebestat er-
leuchtet, fie damit an ihr teilnehmen lif3t und {o iiber ithren Kummer
hinaushebt.

324



Die Gaftfreundichaft ift wie die Barmherzigkeit in dieler Welt der
Armut eine der hochften Tugenden; fie wird zuweilen die hochfte ge-
nannt. Sie wird iibermiflig geiibt; man verfteht nicht, woher doch
immer wieder das Notiglte zum Feftmahl: Brot, Wein und Fifch,
aufgetrieben wird, zu dem der Rabbi unangemeldete Gifte oft ohne
Zahl mitbringt und zu dem jeder zufillig Hereintretende eingeladen
wird. Die befcheidenen Gaben, meift Naturalgaben, die der Meifter
des frithen Chaifidismus von feinen Getreuen empfingt, konnen zu
diefem zwar ficher kargen Feftaufwand kaum ausgereicht haben. Doch
ift eine Erklirung wohl darin zu finden, dafl hier das {cheinbar Ueber-
fliffige: das Feftmahl, das allem anderen Vorangehende und Notwen-
digfte ift. Und auch fiir dies Notwendigfte liegt die ganze Laft auf
den Frauen,

Diefe Frauen haben iiberhaupt ein {chweres Leben, und mehr
als eine erinnert an die tragikomiiche, aber doch ficher fehr viel mehir
tragifche Xanthippe des Sokrates. Neben dem Weifen, Erleuchteten ift
{chwer die beflcheidene Sphire alltdglichen Lebens zu verwalten und
hochzuhalten, die doch die unentbehrliche Unterlage auch feines Lebens
ift. Aber iiber diefen oft {chwer gequalten Frauen, die fich wohl man-
chesmal um ihr befcheidenes menfichliches Teil von dem geliebten und
verehrten Mann verkiirzt fithlen, ihn in einer Sphire leben fehen, in
die fie ihm nicht folgen konnen und diirfen, liegt doch auch — und
dies kommt in Augenblicken wunderbar verfohnend zum Ausdruck —
der Glanz einer geheiligten Welt, an der fie — freilich nicht anders und
nicht nzher als jeder, der in ihr lebt — teilhaben. Ganz fehlt diefer
Welt die Erotik als Band zwifchen Mann und Frau. Das ewige Lied
der Erotik: das Hohe Lied, {pielt im Chaffidismus eine grofle Rolle;
aber es ift allein bezogen auf das Verhiltnis des Zaddiks zu Gott, in das
alle Inbrunft der Seele eingegangen ift. Der Chaffidismus ift eine rein
mannliche Welt, in diefer Hinficht fehr fern der Kabbala, in der das
Minnliche und das Weibliche nicht nur als gleichwertige Weltprinzi-
pien erfaflt find, fondern in der das Weibliche als {eine Schechina in
Gott {elbft aufgenommen ift. Die Frau ift im Chaffidismus nicht nur
von den Erleuchtungen und Einweihungen des Mannes, fie ift auch vom
Studium der Lehre ausgelchloflen, Keine Frau ift unter den Schiilern
der Zaddikim. Nur eine ver{chollene Legende berichtet von dem diifte-
ren Schick{al einer Frau, die als einzige unter die Zaddikim aufgenom-
men wurde und nach einem unfeligen Leben iiber die Leichenfteine
eines Friedhofs ftolpernd im Wahnfinn endete. Denn, fo heiflt es dort:
»Es 1ft der Seele eines Zaddiks {chwer, in einem Frauenkdrper zu woh-
nen.“ Das bedeutet wohl, dafl das Schickfal des Frauenkorpers: die
Mutterfchaft, fiir kein anderes Schickfal Raum 14ft. Denn auf ihm
allein ift hier das Leben der Frau aufgebaut. Thr Reich ift das unmittel-
bar zu verwaltende Leben mit allem, was es an Anforderungen und

325



Erfahrungen umichliefit. Meift werden in diefer engen Welt die Er-
fahrungen klein, die Anforderungen iiberaus grof} fein. Aber dafl es
nach dem Gefetz die Frau ift, die an den Feften die Lichter entziindet,
it doch gewifl ein Zeichen, dafl ihre Verwaltung des unmittelbaren
Lebens, zumal ihre Grundrolle als die, die in der Welt das neue Leben
entziindet, als eine heilige Aufgabe gedacht ift, Und die Strenge und
Reinheit der Ehen, iiber denen der Traufegen des Talmud leuchtet: ,,Und
zwifchen euch foll fein die Majeftit Gottes!” l4fit doch auch wieder die
Frau als echte Lebenserginzung des Mannes erfcheinen. Faft wieder
der Auffaflung der Kabbala entfprechend, klingt das Wort des Baal-
{chem nach dem Tode f{einer Frau: ,Ich hatte gehofft, wie Elia im
Feuer gen Himmel zu fahren; nun bin ich nur noch die Hilfte meines
Lebens, und es ift unmoglich geworden.*

Dies grofle Wort deutet auf eine Beziehung zwiichen den zur Ehe
Verbundenen hin, die weit tiefer und unlGslicher ift als auch die ftirkfte
erotifche: Im groflen Schickfalsgewebe der unfichtbaren Welt {ind die
Seelen von Ewigkeit her einander zubeftimmt; Braut und Briutigam
{ind, jenfeits aller perfonlichen Wahl, die einander ,,Befcherten*, Wir
kennen dies Wort aus dem chaffidifchen Drama ,,Der Dybuk®, in dem
durch das Walten trennender Dimonen hindurch folche in Gottes
Willen gegriindete Verbundenheit noch im Tode fich ihr gottliches Recht
erzwingt. Und es gibt auch zum mindeften die eine grofie Legende von
dem am weiteften dem Leben entriickten Zaddik, der wegen feiner
Uebergrofle und Furchtbarkeit ,,Abraham der Engel“ genannt wird,
in der die Frau ganz perfonlich durch ihre {chlichte, heilige Men{ch-
lichkeit fich dem Uebermaf} eines {olchen Lebens gewachfen zeigt. —

Und {chwer, iiber die Maflen {chwer ift ja auch das Leben der Min- .
ner mit feiner laftenden Verantwortung fiir die Gemeinfchaft, mit fei-
nen ftrengen, heiligenden Askefen, in denen die langen, eifigen Tauch-
bader in ftrenger Winterkilte als Symbol erneuerten Lebens im Mittel-
punkt ftehen, mit dem Ringen ihrer Gott bedringenden Gebete, mit
ihren Entriickungen und Erftarrungen, ihrer Gefahr und Todesnzhe.
Und neben diefem Ungeheuren leben fie faft alle auch noch ein einfaches
Men{ichenleben. Die Askefe darf ja hier fo wenig je zum Selbit-
zweck werden, dafy die Zaddikim, die fich felbft das Schwerfte auf-—
erlegen, bei ihren Schiilern alle Selbftkafteiung fireng verwerfen, So-
lange die Gefahr befteht, dafl ein Menich fich durch die Askefe ,ein
Verdienft im Himmel erwerben® will, daff er fie iiberhaupt nur fiir fich
felbft iibt, ift fie eitel und gehort ,,der anderen Seite®, der Welt des
Bofen an. Nur wo fie als Dienft an der Gemein{chaft, in tiefer Ver-
bundenheit mit ihr gefchieht, wo der Zaddik durch die eigene Heiligung
als Mittler die Seelen der anderen mit zu Gott emportrigt, ift fie wahr-
haftiger Dienft. Der eigentliche, der erfte Dienft des Menf{chen an Gott
ift nicht die Askefe, fondern ein einfach frommes Leben: Dienft am
Bruder, Arbeit, Liebe und Barmherzigkeit. Aber die Verwerfung der

326



Askefe und jeder Verdiifterung und abfichtlichen Erfchwerung des
Lebens geht noch {ehr viel weiter: was nicht nur von den Schiilern der
Zaddikim, was von allen diefen armen, geplagten Menfchen ver-
langt W1rd ift das genaue Gegenteil jeder Askefe, es ift die hochite, fonft
nur den feltenften Augenblicken vorbehaltene Steigerung des Lebens:
die Freude. Reine, lcbendige, alles Leid und Dunkel wie ein Sturm
hinwegfegende Freude ift die unbedingte Forderung diefer Lehre, Kann
aber Freude, dies freie Gelchenk der Gnade, gefordert werden? Sie
kann es, wenn wir hier, alles Leben reine Vorbereltung, eln elnziges .
Sich-Abwenden vom Dunkel ein einziges Sich-Oeffnen dem Licht ift.
Und fo kommt es zu dem tiberwiltigenden Umfichlag: die arme,
finftere Ghettowelt, diefe Welt der Not und Verzweiflung, der firen-
gen bindenden Gefetze, der alltiglichen Miihfal und Arbeit und der
heimlichen {chweren Askefe flammt auf als eine Welt reiner, brennender
Freude. Die Schwermut, das Haften am Leid wird als die {chwerfte
Siinde verworfen. Sie ift es ja, die das Herz gegen die Welt ver{chliefit,
wihrend die Freude es weit allem Leben 6ffnet und damit zur ftrahlen-
den Briicke der Liebe wird. Und der Liebe dient hier alles. Nichts darf
in fich felbft verfchloflen bleiben, alles wird Tor, Aufgang und Ein-
gang, alles Bogen und Briicke, alles Weg zum Ziel, In diefem Sinn f{agt
der Baalfchem, daf} er es als den Zweck {eines Lebens erkannt habe, zu
zeigen, dafl man Gott durch Freude dienen konne,

Diefe Freude ift ja in ihrem Grund nichts anderes als die durch
alles Leben ausgegoflene Erléfungshoffnung und zugleich auch {chon
ein Wirken am Erlofungswerk {elbft, zu dem die Schechina aus jeder
Erfcheinung des Lebens unabldffig die Seele aufruft. Es ift die
Freude an dem, was feit Jahrtaufenden allein diefe dunkle, immer
neu mit Vernichtung bedrohte Welt zufammengehalten und am Leben
erhalten hat: durch alle Drangfal des Irdifchen hindurch Freude an
Gott und feinem Gefetz, im Irdifchen aufleuchtende ewige Seligkeit.
Von chriftlichen Erfchemungen wiifite ich diefer Freude nur zwel an
die Seite zu ftellen: den heiligen Franz von Affifi und den Maler der
lichteften Engel- und Heiligengeftalten: Fra Angelico da Fiesole. Aber
die chaffidifche Freude ift doch von noch anderer Art. Die der chriftlichen
Geftalten ift in aller Ekftatik ein helles, ruhig brennendes Licht; die
des Chaifidismus ift eine hochaufichlagende goldene Flamme, in der
Berge von Leid verbrannt find. Es ift jene heilige Ausgelaflfenheit der
Seele, jene himmelanbrennende, zu Gott aufbrennende, fich” ganz an
Gott hinwerfende Freude, wie fie fiir alle Zeiten aufgezeichnet ift im
Tanz Davids vor der Bundeslade, Es ift auf dem fteilften Gipfel das
Hinausftiirzen des Lebens {iber die eigenen Grenzen in den Abgrund,
der die Gerechtigkeit Gottes fiir das Menichenleben ift: der Jubel des
achtundneunzigften Pfalms, in dem die Seele ihrem eigenen Gericht als
der Gerechtigkeit Gottes entgegenjauchzt: ,,Vor dem Herrn; denn er

327



kommt, das Erdreich zu richten. Er wird den Erdboden richten mit
Gerechtigkeit und die Volker mit Recht.*

Und ebenfo wie hier, im Pfalm, ift auch im Chaffidismus die ekfta-
tifche Selbftvernichtung vor dem Gefetz Gottes zugleich die brennende
Freude an {einer Schopfung. Nicht Freude an der Natur, am Kosmos;
das blofle Anfchauen der Weltgefetzlichkeit ift dem jiidifchen Geift
nicht nur fremd; es ift ihm ftreng verwehrt. ,,Wer den Regenbogen be-
trachtet, aber nicht zur Verherrlichung feines Schopfers, dem wire es
befler, er wire nie geboren®, dies Verbot fteht in der Kabbala iiber dem
Inbegriff der erfcheinenden Weltgefetzlichkeit. Aber gerade dadurch,
dafy im Chalfidismus keine Ericheinung der Welt anders betrachtet wird
als zur Verherrlichung ihres Schopfers, kommt aus allen und iiber alle
der Strom vollfter lebendigfter Freude. Denn was in der Natur in f{ich
kreifendes Gefetz ift, das ift in der Schopfung gottliches Wunder. So
erfahrt es der Rabbi, der eines Morgens vor Sonnenaufgang am Fen-
fter ftehend, plétzlich vom Wunder des alltiglichen Gelchehens tiber-
wiltigt, am ganzen Leibe zitternd, ausruft: ,,Es wird Tag! Gott bringt
den Tag herauf!*

Aber wenn die Freude als Sonne im Mittelpunkt diefer Welt fteht,
fo kann auch das Leid, das nur am Rande erfcheint, zum Dienft an
Gott werden. Es wird nicht viel Welens aus ihm gemacht; es wird als
ein Selbftverftindliches hin- und angenommen. Es wird ihm #hnlich
begegnet wie dem Bofen, mit dem ja auch, gerade weil feine Kraft
ganz erkannt ift, nicht unmittelbar gerungen wird. Aber die michtige
Bewertung der Freude zeigt unausgefprochen die dunkelfte und mich-
tiglte Quelle an, aus der die gottlichen Funken erloft werden miiffen.
Sehr ftill bleibt immer die Schiatzung des Leides. Einem fchwerkranken
Frommen, der ihm klagt, daf} fein unertrigliches Leiden ihn nicht ein-
mal zu den Uebungen des tiglichen Gottesdienftes kommen laffe, legt
‘der Zaddik troftend die Hand auf die Schulter und fagt: ,,Mein -
Freund, weiflt du denn, was Gott wohlgefilliger ift: dein Gebet oder
dein Leiden?*

Aber mit diefem ftillen Wort ift doch ein duflerftes gefagt. Denn
hoch iiber allem anderen fteht das Gebet. Es ift ein Gebet von folcher
_Kraft und Inbrunft, dal es nicht nur die Seele,fondern auch den Leib—
in {ich hineinreifit. Ein Gebet, in dem der Leib ftill hilt, in den nicht
das ganze Leben hineingeriflen wird, ift nicht das wahre Gebet. So wird
auch noch das Gebet eine wunderfame Beftitigung der Heiligung des
Leiblichen. Immer endet die Ekftafe der gemeinfamen Gebete im Tanz.So
reifdt das Gebet Leib und Seele, das ganze Leben in {ich hinein, daf} von
einem Meifter berichtet wird, dafl er beim Beten die Uhr neben fich
legen mufite, um fich in der Zeit zu erhalten. Von einem anderen wird
gelagt, dafl er, bevor er zum Beten ging, fein Haus wie zum Sterben
beftellte. Ja, dies ift eine chaffidifche Forderung iiberhaupt. Denn immer
umgibt Todesgefahr das Gebet; immer er{cheint es als ein Wunder, dafl

328



der Betende aus {olcher Selbftaufgabe wieder in das Leben zuriick-
kehren kann. Und ungeheuer wie die Gefahr ift auch die Verantwor-
tung, in die der Betende fich begibt. Denn daran, dafl das Gebet richtig,
im Wort wie in der Gefinnung richtig gefprochen wird, hingt die Er-
l6fung Ifraels und der Welt. Gewaltig und glithend ift das Eintreten
der Zaddikim fiir das Volk im Gebet, Immer wieder weifen fie auf fein
unerhortes Leid als Siihnung feiner Siinden, auf feine {chrankenlofe
Bereit{chaft zur Umkehr nach allem Verfagen hin und verlangen von
Gott, dafl er ihm vergebe. Aber erft wenn ganz Ifrael {ich zu einem
einzigen Gebet vereinigen wiirde, konnte der Meffias kommen und das
Volk und die ganze Welt von aller Bedriickung und Verfolgung er-
16fen. Nur das in Frieden und Liebe geeinte Ifrael konnte das wahre
Gebet {prechen; die vollkommene Liebe allein wire auch die vollkom-
mene Erlofung, Und in diefer letzten Einigung wire nicht nur das
gegenwirtige Ifrael, fondern das Iirael aller Zeiten vereint. Daf} alle
Seelen aller Zeiten und Riaume im Erlofungswerk gegenwirtig, im Er-
l6fungsaugenblick anwefend {ind, ift der Endfinn der Seelenwanderung.
Damit offenbart das jidifche Wort, das den Friedhof das Haus des
Lebens nennt, {einen echten Sinn: Der Tod ift das Tor zu immer neuem
Leben. Aus diefer lebendigen Todeserfahrung ftammt das Wort des
Baalfchem in feiner Sterbeftunde: ,,Jetzt weifd ich, wozu ich erichaffen
~worden bin.*

Das Ende der groﬁen Zeit des Chaffidismus bezelchnet eine diiftere
Randgeftalt, in der die religiéfe Urlprungskraft in eine tiefe denkerifche
Problematik umfichligt. Von diefem Mann berichtet die Legende, dafl
er am Ende eines Sabbats, den er mit {einen Schiilern gefeiert hatte,
plotzlich in Worte der Laf’cerung ausbrach und {chliefilich alles Ge-
glaubte und Gelebte und fich {elbft in dem furchtbaren Endwort fort-
warf: ,,Es gibt keinen Richter und kein Gericht.* Nach diefem Wort,
bei dem alle Schiiler verwirrt und entfetzt aufiprangen, hat der Rabbi
fich dreiflig Jahre bis zu feinem Tode in feiner Stube eingefchloflen,
keinem Befucher 6ffnend und fo noch im Abfall die Gewalt und Inten-
fitit des Chalfidismus bezeugend, —

Das grof8 und fremd in einer religits verarmten Zeit herauftau-
chende Wunder des Chaffidismus hatte in ihr nicht Beftand, Kiirzefte
Zeit war diefer aus Dunkel und Erftarrung wie ein machtiger heifler
Quell aufichiefenden, jih in die reinfte Hohe gottlich-men{chlichen
Lebens emporfchleﬁenden Bewegung auf diefer ihrer Hohe {ich zu er-
halten vergonnt. Sie fank, weithin unzihlige Tropfen verfprithend,
rafch in fich zuriick. Am Anfang des neunzehnten Jahrhunderts fam-
melte fich ihre Kraft noch einmal in einem michtigen Strahl — wunder-
bar genug in dem Urenkel des Baallichem, der genau ein Jahrhundert
nach thm geboren wurde, —

Ich horte vor kurzem, von einer warmen, dunklen Stimme gefun-

329



gen, ein oftjiidifches Lied, das mit dem unzihlige Male wiederkehren-
den, in allen Tonen zartefter Liebe, heiligen Jubels, brennender Sehn-
fucht in unendlichen Wirbeln Gott zugefungenen Refrain: ,,Du, Du,
Du, Du“ {chlof8. Das Lied war Gott zugefungen — aber weil es eben
nur Du, immer wieder Du hief}, war es zugleich dem Menichen zu-
gefungen, In diefem Liebeslied, Jubellied, Gotteslied, Men{chenlied
{chien mir der ganze Sinn des Chaffidismus befchloffen.

| Margarete Susman.

Das Gefetz Gottes.
(Fortfetzung und Schluf.)

Das fiinfle Gebot: Habe Ebrfurcht vor dem Menfchen!

o ,,Du [ollft deinen Vater und deine Mutter ebren, auf daf es
dir wobl gehe und du lange lebeft in dem Lande, das dir der
Herr, dein Gott, gibt.

Frage: Was bedeutet das? Warum wird gerade das gefordert, dafl
wir Vater und Mutter ehren {ollen?

- Antwort: Auch das ift wieder blofy Symbol einer umfafienden, tiefen
Wahrheit. Sze lautet: ,,Du follft von Gott aus Ebrfurcht haben vor dem
Menfchen, vor {einer Wiirde, vor {einem Rechte, vor {einer Freiheit,
Stellvertreter fiir ihn find Vater und Mutter. Sie find darin Stellver-
treter Gottes. Die Familie ift das elementare Vorbild der Gefellichaft.
Auf ihr ruht die Gefell{chaft und diefe foll fich in fie auflofen, foll in
fie einmiinden, Vaterfchaft Gottes, Kindichaft und Bruderichaft des
Menichen find die Grundlage und das Ziel aller Gemein{chaft. Vater,
Mutter, Kind, Sohn, Tochter, Bruder, Schwefter {ind auch das Symbol
des Reiches Gottes. Darum mufl die Familie heilig {ein, Von der Hei-
ligkeit der Familie ftromt Heiligkeit in die Gefell{chaft. |

Diefe Heiligkeit ruht auch auf Vater und Mutter, als den Ur-
hebern und wefentlichen Tragern der Familie., Darum follen fie Gegen-
ftand der Ebrfurcht fein. Das ift, nach der gegen Gott, die elementarfte
Ehrfurcht der Menfchen gegen den Menichen und Urbild jeder andern.

Frage: Was bedeutet es, dafl wir Vater und Mutter ehren f{ollen?

Antwort: Es bedeutet einen Abglanz der Art, wie wir uns zu Gott
ftellen f{ollen. Thn offenbaren ja Vater und Mutter: der Vater als

. Mann, feine Macht, die Mutter, als Frau, feine Liebe, Darum {ollen wir

gegen fie auf dem menfchlichen Boden fo fein, wie wir nach Luthers be-
riihmter Auslegung gegen Gott fein follen: Wir {ollen fie fiirchten —
nicht im Sinne der Angft, fondern der Ehrfurcht — fie lieben und ihnen
“vertrauen. ‘ _
Frage: Gehort dazu auch Geborfams Autoritit? ,
Antwort: Gewif}, aber nicht ohne Vorbehalt, Einmal: Die elterliche

330



	Der Chassidismus : ein Vortrag

