
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (6): Juni-Sendung

Artikel: Das Gesetz Gottes : die Zehn Gebote. I., Sinn und Wesen der Zehn
Gebote

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aber freilich ift nun hier wieder Eines hinzuzufügen: diefer Blkk
in die Ewigkeit darf nicht nur die Hoffnung auf eine rein private Seligkeit

fein, fondern ein Blick auf Gott, den lebendigen Gott, und das
bedeutet: auch auf fein Reich. Und das bedeutet, daß diefes Leben nicht
erft im Jenfeits des Grabes anbricht, fondern fchon hier, diesfeits des
Grabes beginnt. Wieder fei feftgeftellt: Wer das Reich Gottes, des

Lebendigen erfaßt hat, welches das Reich der Auferftehung Chrifti
ift, der ift fchon über den Tod hinaus. Denn diefer Gott, diefer Chriftus,

ift das ewige Leben. Unter „ewigem Leben" verfteht die Bibel nie
etwas anderes als das Leben des Reiches Gottes.1) Aber dieSes ewige
Leben, das wir im lebendigen Gott Schon hier erfaßt haben, ill das

„Pfand des Geiftes" für das Leben, das über den phyfifehen Tod und
allen Tod hinausgeht. Davon redet Paulus. Er fpricht auch die Hoffnung

aus, daß er nicht nackt vor Gott treten muffe, fondern „überkleidet"
werde. Mit diefer für uns fremden Vorftellung meint er etwas, was

doch auch für uns gilt: Nicht leer können und follen wir dem Gotte
entgegengehen, der im „Jenfeits" auf uns wartet, fondern fein Reich
im Herzen. Das ill das „Pfand des Geiftes" in unterem Herzen, welches

uns das Leben über den Tod hinaus verbürgt. Wir haben diefe
Bürgfchaft nötig. Sie füllt fozufagen die Kluft aus, die • fonft zwifchen
dem „Diesfeits" und dem „Jenfeits" bellündie. „Denn wir wandeln
[hier] im Glauben und [noch nicht] im Schauen." Der lebendige Gott
und fein Reich, der lebendige Chriftus und der lebendige Geift bilden
die Brücke, die über diefe Kluft zwifchen „Diesfeits" und „Jenfeits"
führt, wie über die von Tod und Leben. Mit diefem Leben „überkleidet"

werden wir aus dem „Zelthaus" in das „ewige Haus" getragen.
Es gewährt uns das ewige Leben hier und dort. Es läßt uns nicht

bloß nicht müde werden, nicht bloß zerfallen, läßt uns nicht bloß
beraubt werden, nicht bloß altern, fondera Ichenkt uns wunderbar ftets
neue Kraft, fchafft uns im Zerfall neu, gibt uns im Verluft überfchweng-
lichen Gewinn, führt uns im Altwerden zur ewigen Jugend — uns und
die Welt, die Welt und uns. Leonhard Ragaz.

Das Gefetz Gottes.2)

(Die Zehn Gebote)3)

/. Sinn und Wefen der Zehn Gebote.

Frage: Was bedeuten die Zehn Gebote für den Jünger Chrifti?
Antwort: In den Zehn Geboten ill das Geletz enthalten, dem auch

der Jünger Chrifti zu gehorchen hat. Sie find Gottes ewige Grundord-

1) Vgl. die Öfter-Andacht: „Auferftehung"
Vgl. die Redaktionellen Bemerkungen.

8) Nach 2. Mofis 20, 1—17.

258



nung, aus dem Granit feines heiligen und gütigen Willens gehauen. Sie

gelten nicht bloß Ilrael, dem Volk der Völker, fondera allen Völkern.
Sie gelten aber nicht bloß für den einzelnen Menfchen in den Völkern,
fondern auch für die Völker als folche. Das „Du", das angeredet wird,
ill das ganze Volk Ilrael. Aber das Volk Ifrael befteht aus Ilraeliten.
So gilt diefes Du auch dem Schweizervolk, aber diefes befteht aus
Schweizern. Darum bill mit dem „Du" auch du angeredet.

Frage: Gelten die Zehn Gebote bloß, weil fie in der Bibel flehen,
oder, anders gefagt, weil fie auf den granitenen Tafeln liehen, welche
Mofes vom Sinai gebracht hat?

Antwort: Sie find in jedes Herz und Gewiffen gefchrieben von
Anfang an, und jedes Herz und Gewiffen erkennt fie und anerkennt fie
als recht und wahr, als Gottes Gebot in allen Zeiten und in allen Zonen,
auch wenn man ihnen nicht gehorcht. Sie find der Glanz des Einen
und heiligen Gottes in den Menfchen hinein. Sie flammen aus der Ur-
verbihdung des Menfchen mit ihm. Aber fie find immer wieder vergeffen

worden, find verblichen und der Entftellung verfallen. In den
Zehn Geboten vom Sinai leuchten fie wieder auf in urfprünglicher und
ewiger Gewalt und Autorität.

Frage: Gibt es nicht fehr verfchiedenartige Auffaffungen der Zeiten

und Völker wie der einzelnen Menfchen von dem, was fittlich
recht ill?

Antwort: Gewiß. Aber alle ruhen auf der Gebundenheit an ein
Letztes und Heiliges und alle gehen doch zuletzt auf das Eine Gefetz
Gottes aus, das man überall anerkennt und ehrt, wo es hervortritt.
Das zeigt die tiefer dringende Erfahrung und Beobachtung. Es gibt
eine Urordnung von Gott zum Menfchen, eine fittliche (wie religiöfe)
Uroffenbarung Gottes.

Man nennt das, was davon überall lebt, wo menfchliches Wefen
gilt, das Naturrecht. Diefes kennen und anerkennen, auch wenn fie es

nur mangelhaft befolgen, auch die fogenannten Heiden, und bezeugen
es oft großartig. Es bekommt aber erft in dem Einen und heiligen Gott
feinen tiefften Grund und feine ftärkfte Kraft und in Chriftus dann
feine Erfüllung.

Das erfte Gebot: Es ifl Ein Gott!

In dielem Sinne gilt auch für dich und mich das erfte Gebot:

„Ich bin der Herr, dein Gott, der dich aus Egyptenland,
dem Haus der Sklaverei, befreit hat. Du follft keine andern
Götter haben neben mir."

Frage: Was bedeutet das für uns?
Antwort: Das erfte Gebot ift die Grundlage aller andern. Sie alle

beruhen auf der Tatfache, daß Gott ifl und daß er der Herr ift, der

259



Eine, der Heilige, der Allmächtige, der Himmel und Erde gefchaffen
hat und der als der Lebendige weiter fchafft, bis alles vollendet ift; aus
deffen Händen alle Dinge kommen und von dem fie in jedem Augenblick

Leben und Sein haben; deffen Gebot alle gehorchen und dem auch
die Teufel dienen muffen. In ihm allein haben Welt und Leben Sinn,
er allein ipricht: „Es werde Licht!"; er allein Ichafft Leben und
Ordnung, Recht und Geftalt; ohne ihn verfinken Welt und Leben in das
Chaos, werden „wüfte und leer". Nur Gedankenlofigkeit oder Dumpfheit

und Stumpfheit der Seele können das vergeffen oder verkennen.
Er hat nicht nur Ilrael aus dem Sklavenhaule geführt, fondern hat

das für die ganze Welt getan und tut es fortwährend. Ohne ihn wären
wir Sklaven der Menfchen, Sklaven des Schickfals, Sklaven des Todes,
Sklaven der Schuld, Sklaven der Verhältniffe, Sklaven der Zeit, Sklaven

des Raumes, Sklaven der Götter und Götzen, Sklaven der Dämonen,

Sklaven der Welt und der Hölle. In ihm ift Freiheit, nur in ihm.
Er ift der Herr. Er ift die einzige, die wirkliche Wirklichkeit. Aus ihm,
durch ihn, in ihm find Alle Dinge.1) Der Menfch hat die Freiheit, ihm
zu dienen oder nicht. Denn Gott hat ihn nach leinem Bilde geichaffen
und will, daß er nicht fein Sklave, fondern fein Sohn fei. Aber wenn
er wirklich frei fein und bleiben will, io muß er Gott dienen. Gott hat
Ilrael aus Egypten und aus der Knechtlchaft geführt. Es war klein und
fchwach, er aber hat es mit ftärker Hand geleitet und gefchützt, er hat
es groß gemacht, hat ihm den Auftrag und die Verheißung gegeben.
So tut er, auf andere Art, mit jedem Volk. Jedes Volk verdankt, was
es an wahrer Freiheit und wahrem Lebensrecht hat, ihm. Es wird leben
oder Herben, je nachdem es bei ihm bleibt, feinem Willen gehorcht,
feinen Auftrag erfüllt oder nicht. Und das gilt auch von jedem
einzelnen Menfchen. Du bift auf diefem Granit flehend frei, ftark und
Sieghaft, ihn verfallend: bill du verloren.

Frage: Wie kann man den Einen und heiligen Gott erkennen? Wo
und wie foli man ihn fuchen?

Antwort: Wir brauchen ihn nicht zu fuchen, er begegnet uns. Man
braucht ihm nur zu gehorchen. Er fpricht auf alle Weife zu uns, vor
allem in unferem Herzen und Gewiffen.

Frage: Immer und überall? Auch zu den Heiden?
Antwort: Immer und überall. Auch zu den Heiden. Es ill nur Ein

Gott, der Heilige — und Lebendige! —, nur fällt der Menfch gern von
ihm ab, zu felbftgemachten Göttern und Götzen, die von dem Einen
borgen, was fie an Macht oder auch an Wahrheit haben. In der Bibel
tritt feine Wahrheit hervor. Nur in ihr ill er wirklich Schöpfer, Richter
und Erlöfer. Nur in ihr die Freiheit des Menfchen und damit des Menfchen

Wert und Hort.
Frage: Was unterfcheidet Götter und Götzen?
Antwort: Es ift nur ein Unterfchied des Grades, nicht des Wefens.
x) Römerbrief ii, 26.

260



Götterdienft ift Abkommen vom Dienft des Einen Gottes, Götzendienft
ift Entartung des Götterdienftes. So ift auch ihre Wirkung. Aller Dienft
der Götter genügt nicht und aller Götzendienft knechtet, entwürdigt
und entmenfcht den Menfchen.

Darum follft du keine andern Götter haben neben ihm. Du darfft
nicht daneben an ein blindes Schickfal glauben, das über den Völkern
und über deinem Leben walte, du Volk Ilrael, du Schweizervolk, du
Hraelite, du Eidgenoffe. Es waltet über dir nur Gott, der lebendige
Gott, mit leiner Macht, mit leinen Gedanken, die größer find als dein
Herz und dein Kopf, mit feinem Plan und feiner Treue. Daran allein
follft du glauben, daran allein dich halten, darauf allein vertrauen. Du
follft nicht andere Mächte als Gott felbft zu deinem Gotte machen:
das Geld, die Ehre, den Genuß, oder auch dich felbft oder andere
Menfchen. Sonft bift du zuletzt immer betrogen und verfällft dem
Gericht; Gott allein ift treu. Du darfft nicht geteilten Herzens fein,
fondern mußt allein ihm dienen und allein ihm vertrauen. Er wird fein
Wort halten. Wage es, Schweizervolk! Wage es, Schweizer! Wage es,
Jünger Chrifti! Es gilt auch dir! Dann ill er dein Fels, dein ficherer
Schutz und Hort gegenüber jeder Macht der Welt und Hölle, io
gewaltig und trotzig fie auch lei. Soli deo gloria — Gott allein die Ehre!

Frage: Gehört zu dielem Gebot nicht belonders auch das der Furcht
Gottes? Und was bedeutet diele?

Antwort: Die Furcht Gottes ill das Grundelement des Verhältniffes
zu Gott. Sie liegt allen Geboten Gottes zu Grunde.

Frage: Was bedeutet diefe Furcht Gottes? Doch nidit etwa knech-
tifche Angft vor Gott?

Antwort: Im Gegenteil: Sie ift die Grundlage aller Freiheit. Angft
vor Gott ill die Urlache und Wirkung alles Götzendienftes; Gott dienen
aber ift Freiheit. Furcht Gottes im Sinne der Bibel bedeutet in der letzten

Steigerung und Vertiefung das, was Große des Geifles unter der
Ehrfurcht verftanden haben, die fie als Grundlage alles fittlichen Lebens
und aller Heilighaltung des Menfchen erkannten. Aus ihr, und aus ihr
allein, entfpringt nicht nur die Freiheit, fondern alle Heiligung des
Lebens und der Ordnungen der Natur- und Geifteswelt, aus ihr allein
die heilige Scheu, ohne die alle Menichlichkeit zerfällt. Nehmt fie weg
und die fittliche Ordnung löft Sich auf, das Chaos und die Dämonen
herrfchen. Ihr Fehlen ift die eigentliche Gottlofigkeit. „Die Furcht
Gottes ift der Weisheit Anfang."

Frage: Aber foil nicht die Furcht Gottes überwunden werden durch
die Liebe und das Vertrauen der Liebe? Sagt doch der Apoftel: „Furcht
ill nicht in der Liebe, fondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht
aus"? ') Gott ift doch nicht nur der Herr, fondern auch der Vater, und
Herr nur als der Vater. Wir find doch nicht Knechte, londern durch
Chriftus Söhne?

x) i.Johannes-Brief 4, 18.

261



Antwort: Gewiß, aber in jener Stelle ill nicht das gemeint, was
Furcht Gottes bedeutet, fondera die Angft, die falfche Furcht. Die
wahre Furcht Gottes ill die Grundlage auch der Liebe und des

Vertrauens zu Gott. Sie Soll wohl überboten werden durch die Liebe, aber
fie darf nicht aufgehoben werden. Gott ift in Chriftus unfer Vater, aber
bleibt als iolcher auch unfer Herr, der in den Himmeln ift und deffen
Name geheiligt werden foil. Und auch der Sohn fteht vor dem Vater
in Ehrfurcht.

Das zweite Gebot: Treibe nicht Götzendienft!

„Du follft dir kein Gottesbild machen, keinerlei Abbild,
weder deffen, was oben im Himmel, noch deffen, was unten
auf Erden, noch deffen, was in den Waffern unter der Erde ifl.
Du follft fle nicht anbeten und ihnen nicht dienen. Denn ich, der
Herr, dein Gott, bin ein eiferfüchtiger Gott, der die Schuld der
Väter heimfucht bis ins dritte und vierte Gefchlecht an den
Kindern derer, die mich haffen, der aber Gnade übt bis ins
taufendfle Gefchlecht an den Kindern derer, die mich lieben und
mein Gebot halten."

Frage: Was bedeutet das für uns? Wir machen uns doch keine
Götzenbilder mehr?

Antwort: Es bedeutet auch für uns das Allerwichtigfte; es ift auch
für uns das Entfcheidende. Wir Menfchen, Völker und Einzelne, find
immer in Gefahr, von Gott zu den Götzen abzufallen, heute fo gut wie
vor dreitaufend Jahren. Der Kampf zwifchen Gott und den Götzen
ift das große Thema der Gefchichte, wie des einzelnen Lebens.

Das Gelchaffene lockt uns, daß wir nach ihm trachten, ihm dienen,
ihm vertrauen. So wird es zu dem Gott, dem wir in Wirklichkeit
dienen. Wir machen uns Bildnis und Gleichnis und beten es an. Viele
logenannte Heiden der alten und neuen Zeit Ichaffen fich Bilder von
Säugetieren, Reptilien, Fiichen und Vögeln. Diele werden ihnen
Sinnbilder für göttliche Mächte. Sie verehren das Gefchöpf ftatt des Schöpfers.

Andere, auf höherer Stufe, machen fleh die ganze Natur, oder auch
das Sogenannte Naturgefetz, auch die Kultur, die Kunft, die Wiffenfchaft

zum Bildnis und Gleichnis Gottes, erblicken darin Gott und
verehren ihn darin. Sie machen das Gebilde ihrer Gedanken und Wünfehe
zu ihrem Gott. Solche Heiden gibt es auch fehr viele unter denen, die
fich Juden oder Chriften nennen. Wir alle find geneigt, Götzen zu
bilden und ihnen zu dienen. Wir Schaffen uns aus unSerem Glauben an das
Gold das goldene Kalb: den Mammonismus, den Kapitalismus, die
ProfitwirtSchaft. Wir erzeugen aus unterem Trieb nach Macht und
Gewalt und aus unierem Glauben an fie den Militarismus und Imperia -

262



lismus. Wir erheben die Fahne zum Zeichen der Gottheit des Volkes.
Wir machen Blut und Boden, Nation und Raffe, oder auch den Staat
zu unferem Gotte. Aus unferer Sinnengier entfteht der Götzendienft der
Proftitution. Wir widmen alledem einen Kultus mit vielen Symbolen.
Wir dienen dem Baal, der den Menfchen an die unerlöfte Natur bindet,
an den Gefchlechtstrieb, den Alkohol oder auch den Sport. Wir dienen
dem Moloch, der den Menfchen zum Opfer fordert. Die Frucht des
Götzendienstes ill immer die EntmenSchung des Menfchen, die Knechtfchaft,

das „Dienfthaus", die Gleichfchaltung, das Verderben, der Tod.
Wenn der Menfch fich zu Gott hält, fo hat er .in ihm alles, was er
braucht: Fülle, Freude, Kraft, Macht. Gott füllt mit feiner Unendlichkeit

das unendliche Verlangen der Seele aus. Wenn er aber fich von ihm
entfernt, fo entfleht in feiner Seele die Gier. Diefe will alles an fich
reißen, um es zu verbrauchen. Der Menich flößt auf diefem Wege mit
den andern zufammen, die das Gleiche wollen. Solange fich der Menich
an Gott hält, ill er in Freiheit gebunden. Sein Ich ill in Gottes Ordnung
und Recht eingefügt. Sobald er fich von Gott entfernt, verliert fein Ich
die Zügel: leine Selbftiucht erwacht und greift gierig um fich. Das alles

gilt von den Völkern wie von den Einzelnen. So entfteht Gewalt und
Krieg im großen und im kleinen. Der Weltkrieg ill die Frucht der
Gottlofigkeit, nicht des Mangels an Religion, aber des Mangels an Gott.

Gott, der Herr, der heilige Gott, ill der Friede, denn er ift das
Recht. Er will den Menfchen. Er will die Gerechtigkeit. Für jeden,
befonders den Armen und Schwachen. Er hält feine fchützende Hand
über ihn.

Frage: Was bedeutet, daß Gott ein ftärker und eifriger Gott und
ein Rächer der Sünden fei?

Antwort: Das bedeutet etwas Großes, ohne das die Welt verfaulen
und verkommen müßte: Es gibt ein Gericht, und Gott ill der Richter.
Das Gericht braucht oft Zeit; die Frucht muß, nach Gottes Ordnungen
felbft, reifen. Aber es tritt mit Sicherheit ein. Nichts ill gewiffer. Es
waltet Gottes heilige fittliche Ordnung (die „fittliche Weltordnung") in
allem und über allem. Die Taten der Menlchen find nicht gleichgültig.
Sie muffen dafür Rechenfchaft ablegen. Sie muffen dafür bezahlen.
Die Völker muffen für ihre Sünden büßen, befonders für den Mangel

an fozialer Gerechtigkeit. So auch die Familien für ihre Sünden.
Und fo der Einzelne für das, was er gefehlt. Diefe Ordnung ift ficherer
und fefter als die Ordnungen der Natur, die im letzten Grunde auch
auf ihr beruhen. „Irret euch nicht; Gott läßt leiner nicht Ipotten, was
der Menich läet, das muß er ernten." *) Weit reichen die Folgen der
Schuld.

Gott waltet als Richter über der Welt. Er ftürzt heute die Götter
und Götzen, die fich die Völker gemacht, in der Weltkataftrophe. Er

x) Galaterbrief 6, 7.

263



wird zur Kataftrophe jedes Lebens, das, fich abfondemd, in Egoismus
leinen eigenen Weg geht und nicht ihm nachfragt. Auch Religion und
Frömmigkeit fchützen davor nicht, wenn fie nicht auf Gott felbft und
leinen heiligen Willen gerichtet find.

Frage: III es aber nicht ungerecht, wenn Kinder und Kindeskinder
für die Sünden der Väter büßen muffen, an denen Sie nicht mitfchul-
dig find?

Antwort: Es fcheint ungerecht, ill aber höchfte Gerechtigkeit. Denn
es drückt die Solidarität der Menfchen in Sünde und Schuld aus. Das
ill die tieffte der Ordnungen Gottes. Ihr Zeichen ift das Kreuz Chrifti.
Es wird nicht bloß mit jedem Einzelnen abgerechnet; wir gehören
zufammen. Gott fchaut uns zufammen. Darum find wir nicht bloß
für uns felbft verantwortlich. Daran wird gerade auch der Ernft der
Sünde und Schuld offenbar. Nur darf man die andere Seite nicht
vergeffen. Einmal: Das Gericht wird aufgehoben durch die Gnade. Es
gibt durch fie eine Durchbrechung des Schickfalsbannes, eine Erlöfung
und Wiedergutmachung; es gibt Barmherzigkeit. Sodann: Es liegt auf
Glauben und Gehorfam, die auf Gott felbft gerichtet find, Segen und
Verheißung. Diele gelten den Völkern und den Einzelnen gleichmäßig;
fie gelten der Menichheit. Und auch fie wirken folidarifch. Es gibt nicht
nur eine Solidarität der Schuld, londern auch der Gnade, und Sie ift
das feligfle Geheimnis der Wege Gottes.

Endlich: Die Gnade ift unendlich größer als das Gericht. Das
Gericht reicht „bis ins dritte und vierte Gefchlecht", die Gnade aber bis
ins taufendfte.

Das Ziel der Wege Gottes ill fein Reich mit feiner Gerechtigkeit,
mit dem Sieg über Unrecht, Gewalt, Sünde, Armut, Krankheit, Not
und Tod. An diefer Verheißung hat fchon jetzt jeder teil, der fich zu
Gott hält, ihm dient und ihm vertraut, aber fie reicht über diele Welt
hinaus, in jene kommende Welt hinein, wo in der großen Erlöfung
jede fcheinbare Ungerechtigkeit aufgehoben, jedes dunkle Schickfal hell,
jedes Rätlel gelöft wird. Denn Gott ift der ewige Gott, und er, der
Gerechte und Liebende, der Herr und Vater, hat das letzte Wort.

Frage: Noch eine Frage: Was bedeutet Segen und Fluch? Gibt
es das?

Antwort: Es ift eine Grundtatfache. Ueber dem Guten waltet
Gelingen und Gedeihen, oft wunderbarer Art, über dem Böfen
Mißlingen und Verfall ebenfo auffallender Art.

Frage: Ift das immer lo? Scheint nicht oft das Gegenteil der Fall
zu lein? Muß nicht das Gute durch Not und Niederlage, während das
Böle von Triumph zu Triumph fchreitet? Gibt es nicht ein Glück der
Böfen?

Antwort: Das Glück der Böfen ill nur Schein. Kein Tun der Böfen
macht glücklich. Und das Gericht kommt mit Sicherheit. Gottes Mühlen

mahlen langfam, aber lie mahlen. Gerade das Glück des Böfen

264



wird fein Fluch, während das Unglück des Guten fein Segen wird.
„Die mit Tränen fäen, werden mit Freuden ernten." *)

Frage: Fehlt es nicht heute an diefem Glauben?
Antwort: Es fehlt aufs äußerfte daran, und das ill der Fluch, der

auf unferer heutigen Welt laftet. Man glaubt nicht an Segen, fondern
will Sicherheit. Man beutet in Gier die Natur aus und Ichafft Zerftörung.

Man erzeugt ungeheure Maffen von Gütern und vernichtet Sie

im Krieg. Man raubt ganze Erdteile aus und ill nachher ärmer als vorher.

Man verhindert aus Angft oder aus genußfüchtiger Bequemlichkeit
das Kind, erntet aber damit den Tod. Es ift gerade hierin eine große
Umkehr nötig. Wir muffen wieder lernen, an Segen und Fluch glauben.

Frage: III das nicht Ichwer? Ill Segen und Fluch nicht ein Wunder?
Antwort: An Segen und Fluch glauben heißt einfach an Gott glauben.

Es ill eine einfache, elementare Empfindung, die nur der entartete
Menfch verliert.

Irre dich nicht! Du hall, Volk, Menich, nur eine Wahl: die Zwilchen
Gott und den Götzen. Du hall nicht die Wahl, ob du Gott dienen willft,
oder niemandem dienen: dienen mußt du; wenn du nicht Gott dienft,
dann dienft du von ielber, vielleicht ohne es zu wiffen, den Götzen.
Und wirft ein Knecht. Denn nur Gott dienen ift Freiheit; Götzen dienen

bedeutet Wegwerfung des Menfchen, bedeutet Opferung des Menfchen

an einen Moloch, heiße er Geld, Raffe, Volk, Staat oder fonftwie.
Gott dienen bedeutet das heilige Recht des Menfchen, der Völker wie
des Einzelnen, bedeutet Ehrfurcht vor dem Menfchen. Götzen dienen
bedeutet Lüge und Wahn, Gott dienen bedeutet Licht und Wahrheit.
Wählet!

Drittes Gebot: Treibe nicht Mißbrauch mit Gott!

„Du follft den Namen des Herrn, deines Gottes, nicht
mißbrauchen; denn der Herr wird den nicht ungeflraft laffen,
der feinen Namen mißbraucht"

Frage: Wie ill das gemeint?
Antwort: Es handelt fich nicht bloß um das, was wir Namen nennen.

„Name" bedeutet in der Bibel „Welen", „Macht", „Geift". Alfo
meint das Gebot: Du follft mit dem, was Gott ift, nicht Mißbrauch
treiben!

Frage: Wie kann denn folcher Mißbrauch gefchehen? Hat man
dabei an Zauberei, Fluchen, Läfterung oder auch Meineid zu denken?

Antwort: An das alles auch, aber das Gebot hat noch einen viel
weiteren und tieferen Sinn, als man gewöhnlich meint.

Frage: Welchen denn?

x) Pfalm 126, 5.

265



Antwort: Es kommt vor allem auf Eins an: Ob der Menfch fo zu
Gott fleht, daß er Gott dient, oder fo zu ihm fleht, daß er Gott zu
feinem Dienft benutzen will. Das erfte allein ill das rechte Verhältnis zum
Einen, heiligen und lebendigen Gott, das zweite ill Götzendienft.

Frage: Gefchieht das aber nicht auch unter den Chriften?
Antwort: Es gefchieht fehr häufig, ifl aber nur um fo fchlimmerer

Götzendienft. Es ill die Selbftfucht in religiöfer Form, und das ill die
fchlimmfte Selbftfucht. Man macht Gott zum Diener der rein
weltlichen Anfprüche der Gemeinfchaften, der geiftlichen wie der
weltlichen, der Kirche und des Staates, des Volkes, der Raffen, Religionen,
aber auch zum Diener des Einzelnen: des Triebes nach Geltung und
Macht, des Trachtens nach Geld und Gut, des Strebens nach Ehre und
Stellung, des Duriles nach Glück und Wohlfahrt. Gott muß fich oft
;genug dazu hergeben, Weihe fchweren Unrechtes und damit Stütze
und Verbündeter des Böfen zu fein. Es entfteht das furchtbare Uebel
der Heuchelei, das Chriftus an den Gläubigen fo fcharf tadelt. Der
Glaube an Gott wird damit entweiht und entftellt. Daraus entfteht der
Unglaube. Das Gute und Rechte, Freiheit und Wahrheit, Recht und
Menfchlichkeit werden von den fcheinbar Ungläubigen im Namen des

Menfchen gefordert, da fie doch gerade von den Gläubigen im Namen
Gottes gefordert werden follten. Die Religion wird Opium für das
Volk.

Frage: Gibt es noch andern Mißbrauch des Namens Gottes?
Antwort: Ja. Es ill auch ein Mißbrauch des Namens Gottes, wenn

man Gott bloß für feine privaten Angelegenheiten anerkennt, nicht
aber darnach fragt, ob fein Wille auch in der Welt gefchehe, im politifchen

und fozialen und in allem Leben. Das ift wieder der religiöfe
Egoismus. Es meinen auch die Völker, Gott auf diefe Weife für Schutz
und Hilfe, ja fogar für Macht und Größe in Anfpruch nehmen zu
dürfen, ohne nach feinem Willen und Gefetz zu fragen und den Auftrag,

den er ihnen gibt, zu erfüllen. Das ift wieder Götzendienft und
Heidentum. So fieht es die Bibel an.

Frage: Gibt es noch andere Weilen, den Namen Gottes zu
mißbrauchen?

Antwort: Ja, noch auffallendere Weilen. Man kann den Namen
Gottes auch dadurch mißbrauchen, daß man auf den bloßen Namen
Gottes abflellt und meint, es genüge, daß man Gott bekenne und mit
den Lippen ehre. Das haßt aber Gott als Heuchelei. Er zieht die, welche
Ungläubige heißen, aber im Hunger und Dürft nach der Gerechtigkeit

feinen Willen tun, denen vor, welche Gläubige heißen, aber an fein
Reich nicht glauben oder fich dafür nicht einfetzen. „Es werden nicht
alle, welche zu mir Herr, Herr lagen, ins Reich Gottes eingehen,
fondern die, welche den Willen meines Vaters im Himmel tun!" 1) Es ill
wichtig, das zu wiffen.

x) Matthäus 7, 21.

266



Frage: Aber es kommt doch darauf an, daß die Menfchen Religion
haben?

Antwort: Darnach fragt Gott gar nichts. Die Religion kann Gott
im Wege liehen. Die Religion hat unermeßlich viel Böfes getan und
tut es noch. Sie ift eine Quelle der Knechtfchaft, der Unwahrheit, des
Haffes geworden. Sie entartet felbft und verderbt die Welt. Gott fragt
bloß nach dem Reiche und feiner Gerechtigkeit.

Frage: Was ill das?
Antwort: Das ift das, was die Zehn Gebote fordern: die Herrfchaft

Gottes über alles.
Frage: Wie foil man alfo den Namen Gottes recht brauchen?
Antwort: Dadurch: daß man nicht zu viel von Gott redet, aber in

Gehorfam, Glauben, Hoffnung und Liebe felbft feinen Willen zu erfüllen

trachtet, fich für die Erfüllung feines Willens in der Welt einfetzt,
beides miteinander verbindet und in diefem Sinne für beides betet.
Nur das ift rechtes Beten.

Frage: Dürfen wir Gott nicht für unfere eigenen Nöte in Anfpruch
nehmen? Und für des eigenen Volkes Nöte?

Antwort: Gewiß darf man das und foil man das. Aber nicht im
Geifte des Egoismus, fondern im Geifte der Liebe, nicht fo, daß Gott
uns zur Verfügung flehen foil, fondern fo, daß wir uns ihm zur
Verfügung ftellen. Die oberfte Weifung für alles bleibt: „Trachtet zuerft
nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit, fo wird euch folches
[d. h. alles, weifen ihr wirklich bedürft] zufallen." *)

Frage: Was heißt: „Denn der Herr wird den nicht ungeftraft laffen,
der feinen Namen mißbraucht?"

Antwort: Das heißt, aller Götzendienft wird zum Fluch fowohl
für die einzelnen Menlchen, wie für die Völker. Er bricht im Gericht
Gottes zulammen. Die Religion felbft wird auf diefe Weife zum Fluch.
Sie lenkt von der Wahrheit ab zum Trug. Sie lenkt von der Freiheit
ab zur Knechtfchaft. Sie lenkt von der Liebe ab zum Haß. Gott aber
will, daß er felbft erkannt und geehrt werde, durch Glauben, Gehorfam,

Liebe in Wort und Tat. Denn das ill die Ehre und das Heil der
Menfchen. Es ifl darum das wichtigfte Anliegen fowohl für den einzelnen

Menfchen, wie für die Völker, daß Gott recht verftanden und daß
ihm recht gedient werde.

Das vierte Gebot: Heilige den Sabbat!

„Gedenke des Sabbattages, daß du ihn heiligeft. Sechs Tage
follft du arbeiten und alle deine Werke tun. Aber der fiebente
Tag ift ein Ruhetag, dem Herrn, deinem Gott geweiht. Da follft
du keine Arbeit tun, weder du, noch dein Sohn, noch deine

Matthäus 6, 33.

267



Tochter, noch dein Sklave, noch deine Sklavin, noch dein Vieh,
noch der Fremdling, der in deinen Toren ift. Denn in fechs
Tagen hat der Herr Himmel und Erde gemacht und das Meer
und alles, was in ihnen ift, und er ruhte am fiebenten Tage.
Darum fegnete der Herr den Sabbattag und heiligte ihn."

Frage: Kann für uns der jüdifche Sabbat gelten? Haben wir nicht
den Sonntag? Und gilt nicht auch von diefem das Wort Chrifti: „Der
Menfch ill nicht um des Sabbates willen gemacht, fondern der Sabbat
um des Menfchen willen. Des Menfchen Sohn ift ein Herr auch über
den Sabbat."? *)

Antwort: Auch dieSes Gebot hat einen viel umSaffenderen und
tieferen Sinn, als wir gewöhnlich wiffen.

Es bedeutet: Auch die Zeit ift Gott heilig. Du darfft mit ihr nicht
machen, was du willft. Auch die Arbeit ift Gott heilig, und du darfft fie
nicht tun, wie du willft. Darum ill auch die Ruhe Gott heilig. Du mußt
dich befinnen. Du mußt dein Schaffen eintauchen in die Schöpfung Gottes.

Du mußt in der Ruhe erkennen, was für einen Sinn dein Tun hat,
ob es Gottes Wille und Ordnung entfpreche oder nicht, wo du einfet-
zen, ändern, wie du reiner, treuer werden mußt. Du darfft nicht deine
eigene Arbeit und noch weniger die von andern, welche von dir abhangen,

zur Ausbeutung und Verfklavung benutzen. Du darfft nicht eine
Mafchine werden und die andern auch nicht. Du haft in der Arbeit
Gott zu dienen und die andern auch und nicht den Götzen Geld,
Erfolg, Macht, Genuß, Tempo. Auch die Eile als Selbftzweck ill ein
Götzendienft. Gott will auch die Ruhe. Für den Menfchen und das Tier.
Das ill ein Teil des heiligen Rechtes, das auf den Menfchen und der

ganzen Schöpfung ruht. Die Arbeit foil nur fo weit gehen, als der
Menfch dabei Menfch bleiben, fich befinnen, Seine Kraft und Gefundheit

— Gaben und Rechte Gottes — bewahren kann. Die Arbeit foil,
trotz aller Mühfal und in aller Mühfal, Gottesdienft lein und damit
Freude und Freiheit, nicht Maichinendienft und Profitdienft und damit
Qual und Knechtlchaft. Verkürzung der Arbeitszeit ift daher unter
Umftänden ein Teil des vierten Gebotes.

Frage: Aber auch Arbeiten?
Antwort: Ja; denn es heißt ja „Sechs Tage follft du arbeiten und

alle deine Werke tun". Nur geht das Andere voraus: „Gedenke des

Sabbattages, daß du ihn heiligeft!"
Frage: Aber wenn man keine Arbeit hat?
Antwort: Die Arbeitslofigkeit ill ein Teil des Fluches, der über die

Mißachtung des Sabbats kommt: ich meine, deffen, was der Sabbat in
umfaffenderem und tieferem Sinne bedeutet. Diefer Fluch ftammt aus
einer Arbeit, die Götzendienft geworden ill. Er ftammt aus dem
Mißbrauch der Arbeit im Dienfte des Profites und der Ausbeutung, welcher

1) Markus 2, 27—28.

268



die Mafchine als Gehilfin der Götzen dient. In einer rechten Ordnung
der Dinge im Sinne des Sabbats müßte und dürfte auch keine
Arbeitslofigkeit fein. Die Arbeit würde die gefegnete Grundlage einer freien,
menfchlichen Ordnung der Gefellfchaft wie eine unerfchöpfliche Quelle
der Kraft und Freude.

Frage: Welches ill neben der Arbeitslofigkeit der Fluch der
Entheiligung des Sabbats?

Antwort: Es ift der Fluch alles Götzendienftes: die Zerftörung als
Ende. Was ill aus der ungeheuren Arbeitsleiftung geworden, welche die
Menfchheit eine ganze Epoche hindurch aufgebracht hat, mit Hilfe
einer immer erstaunlicheren Magie, Technik genannt, mit einem immer
raffinierteren Kultus der Eile, aber ohne Sabbat, ohne Rückficht auf
die Heiligkeit der Arbeit und der Ruhe, ohne Ehrfurcht vor Gott und
dem Menfchen, im Dienfte der Götzen, des Geldes und der Macht? Hat
fie nicht ftatt Freiheit Knechtfchaft, ftatt Menfchenwürde Entmen-
fchung, ftatt Erziehung und Befreiung der Seele Entfeelung, Mafchi-
nifierung auch der Seele, und ftatt des Ueberfluffes den Mangel
gebracht? Ifl nicht das Ende fozialer Bürgerkrieg, Klaffenkampf genannt,
Krieg und Hungersnot? Das alles ill die Folge davon, daß man den
Sabbat vergeffen hat, daß man nicht an den Sabbat Gottes gedacht hat,
damit man ihn heilige.

Frage: Was bedeutet im Sabbatgebot die Rückficht auf Sohn und
Tochter, Knecht und Magd, das Vieh und den „Fremdling, der in
deinen Toren ill"?

Antwort: Das bedeutet die großartigfte foziale Schutzgefetzgebung.
Auch Sie, auch die Familie, der Arbeiter, das Tier, der Fremdling, follen

eingefchloffen fein, nicht bloß in die Gottesruhe und den Gottes-
fchutz eines einzelnen Tages, fondern aller Tage. Auch fie gehören
Gott. Sie find ihm heilig. Auch fie dürfen nicht ausgenutzt und
ausgebeutet werden. Was aber den Fremdling betrifft, fo ift feine
Aufnahme in das Sabbatgebot befonders bedeutfam. Denn an dem
Verhalten zu ihm foil, gerade weil er als Fremdling mehr oder weniger
rechtlos ift, die Tatfache paradox zur Geltung kommen, daß der
Menfch als Menfch, nicht bloß der Volks-Raffe-Religionsgenoffe heilig

ift, weil er Gott gehört. Welche göttliche Tiefe liegt in alledem!
Frage: Soll man für den Sabbat einen befonderen Tag haben? Oder

foil man es damit halten wie die Quäker, die keinen befonderen Sonntag

haben, weil jeder Tag ein Sonntag, d. h. Gott geweiht fein foil?
Antwort: Der Sabbat gilt nicht nur für einen Tag, fondern für alle

Tage. Alle follen von Sabbat erfüllt lein. Die Quäker haben recht,
wenn Sie das betonen. Jeder Tag foil Sabbat lein und alles Tun Ioli
Gottesdienft lein. So meint es auch die Bibel. So meint es Chriftus. So
Paulus. Wenn man alfo einen befonderen Tag zum Sabbat oder Sonntag

macht, lo kann das nur ein Symbol für diele umfaffende Wahrheit
und Forderung fein, etwas, was immer wieder an diefe erinnert.

269



Frage: Muß das der fiebente Tag fein?
Antwort: Er muß es, grundfätzlich gefprochen, gewiß nicht lein.

Aber dieler fiebente Tag beruht nicht nur auf altheiliger Ueberlieferung
und hat mit der Erinnerung an das von der Bibel berichtete Schöpfungswerk

Gottes fymbolifche Kraft, fondern es hat auch die Erfahrung
gezeigt, daß er für die Geftaltung des Verhältniffes von Arbeit und
Ruhe der weitaus angemeffenfte ift. Warum das ändern?

Frage: Was ifl das Verhältnis von Sabbat und Sonntag? Sollen wir
den Sonntag durch den Sabbat erfetzen?

Antwort: Nein, beide gehören zufammen. Der Sonntag ruht auf
dem Sabbat, aber er führt ihn weiter. Seine Sonne ill Chriftus, der Auf-
erftandene. Das bedeutet nicht nur Schöpfung, fondern auch Erlöfung, es
bedeutet Freude und Sieg. Es bedeutet auch die Aufhebung des Sabbats
als bloßen Gefetzes in die Freiheit und Herrlichkeit der Kinder und
Söhne Gottes. So nimmt die Arbeit des Menfchen teil an der Freude
der Arbeit Gottes und die Ruhe des Menlchen an der Seligkeit der Ruhe
Gottes, aber es ill Ruhe auch in der Arbeit und Arbeit auch in der Ruhe.
Das ill der Sinn des Sabbats.

Frage: Gibt es auch einen Sabbat für die Natur?
Antwort: Allerdings. Und es ill fehr wichtig. Auch die Natur

gehört Gott. Auch fie fleht unter dem GeSetz der Ehrfurcht. Du follft
Ehrfurcht haben vor aller Schöpfung, auch dem Tier, der Pflanze, dem
Stein, dem Waffer, der Luft, dem Licht, der Sonne, dem Monde, den
Sternen, dem Lauf der Jahreszeiten, allem Gang und aller Ordnung
der Natur. Denn fie find heilig. Du darfft fie nicht ohne Not zerftören.
Du darfft fie nicht in Gewalt und Frechheit ausbeuten. Du darfft fie
nicht fchänden. Du darfft nicht Blumen abreißen und wegwerfen oder
zufammenraffen aus bloßer Gier. Du darfft noch weniger Täler
zerftören, um einer entarteten Technik willen. Du darfft das Meer nicht
verpeften durch Verfenkungen von Schiffen mit Menfchen und
Vorräten. Du darfft nicht den Himmel durch dem Krieg dienende
Flugzeuge entweihen und die Luft durch Wellen der Lüge. Du darfft nicht
Lärm machen, wo Stille walten foil. Auch die Stille ill heilig. Heilige
den Sabbat der Schöpfung bei Tag und Nacht — jeden Tag, jede
Nacht. Leonhard Ragaz.

(Fortfetzung folgt.)

Tatfachen und Ausblicke.

Zur Weltlage.
8. Juni 1943.

Aus dem apokalyptiichen Gemälde der Weltlage heben fich einige
Züge hervor, die als wefentliche zu markieren und zu bedenken find.

Da ift vor allem

270


	Das Gesetz Gottes : die Zehn Gebote. I., Sinn und Wesen der Zehn Gebote

