Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 37 (1943)

Heft: (3): Marz-Sendung

Artikel: Friedrich Nietzsche von heute gesehen (Fortsetzung und Schluss)
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

auf dem Wege zur Wahrheit auch zur Liebe, Wenn wir das Bofe, fei’s
in {einen gewaltigen Welt- und Gefell{chaftsformen, fei’s in feiner indi-
viduellen Geftaltung, bloff oberflichlich verftehen, {o erzeugt es blof}
Zorn, Emporung, Hafl, Abfcheu oder doch, in feinen weniger {chlim-
men Formen, Verftimmung, Entfremdung, ja Feindichaft, jedenfalls Er-
kaltung der Liebe; wenn wir ihm aber auf {eine letzten Wurzeln und
Tiefen nachgehen, dann ftoflen wir auf eine Macht, die iiber die Men-
fchen, thr Wollen und Nichtwollen, iiber Gut und Bofe, hinausgeht —
wir ftoflen auf Gott. Dann bekommen wir es mit ihm zu tun, Und dann
{ind wir bei der Liebe, der recht verftandenen, angelangt.

Wenn die Wahrheit zur Liebe fithrt, {o die Liebe zur Wahrheit.
Denn es gehort auch zum Fundament der geiftigen Exiftenz, daf} es
keine Wahrheit gibt ohne Liebe. Eine Wahrheit, die nicht aus der Liebe
ftammt, ift nicht nur kalt und unfruchtbar, {fondern wirkt zuletzt zer-
fiorend. Sie ift ein tonendes Erz und eine klingende Schelle. Es ift ge-
radezu die Probe der Wahrheit, daf} fie wirklich Wahrheit {ei, ob fie
der Liebe dient oder nicht, Denn nur die Liebe ift die Wahrheit, weil
Gott die Liebe ift. Wie ein Menfch, der nur Liebe wollte, ohne die
Wahrheit, zuletzt auch die Liebe verlore, {o verlore ein Menich, der
nur Wahrheit wollte, ohne die Liebe, zuletzt auch die Wahrheit. Beide
Male gerieten wir ins Leere und in den Trug. Wie Sentimentalitit wird
Kritikfucht zuletzt zur Auflofung der Seele, Die Liebe ift die Wahr-
heit, wie fie freilich nur als mit der Wahrheit verbunden echte Liebe ift.

Darum ift es eine {o fundamentale Lofung, {o grof} in ihrer lapi-
daren Einfachheit, das apoftoliiche Wort, dafl es gelte, ,,Wahrheit zu
tiben in Liebe” — wozu wir in feinem Sinne die Ergidnzung fiigen
diirfen: ,;und Liebe in Wahrheit! Darum {ollen wir nicht nur, {on-
dern konnen wir auch beide verbinden. Denn wunderbar verbinden
fie fich in Gott und vor Gott. Leonhard Ragaz.

Friedrich Nietziche von heute gefehen.
(Fortfetzung und Schluf.)

Man muf} einen Blick zuriickwerfen auf den Lebensbegriff Goethes,
um den ungeheuren Verluft an Men{chlichkeit und damit auch an wahz-
haftiger Gottlichkeit in dem ftromend reichen Lebensbegriff Nietziches
zu erkennen, Als der vogelkundige Eckermann Goethe von den Vigeln
erzihlt, die nicht nur ihre eigenen Jungen, fondern auch hilflofe fremde
Vogel fittern, von dem alten Hanfling, der das fremde Rotkehlchen
bei {ich aufnimmt, von der Grasmiicke, dic wie eine Mutter fiir eine
ganze Schar fremder Vogel forgt, da antwortet Goethe: ,,Wire es
wirklich, daf} diefes Fiittern eines Fremden als etwas allgemein Gefetz-

114



liches durch die Natur ginge, {o... kénnte man mit Ueberzeugung
{fagen, dal Gott fich der jungen Raben erbarme, die ihn anrufen.” Und
als Eckermann ihm dies Gefetz durch weitere Beifpiele beftitigt, da
bricht Goethe ini das Wort aus: ,,Wer das hort und nicht an Gott glaubt,
dem helfen nicht Mofes und die Propheten. Das ift es nun, was ich die
Allgegenwart Gottes nenne, der einen Teil {einer unendlichen Liebe
tiberall verbreitet und eingepflanzt hat.”

Von diefem Keim menfchlicher Gottlichkeit, gottlicher Men{chlich-
keit, der fiir Goethe zu einem Gottesbeweis in der Natur, im Leben
felbft wurde, ift in dem Lebensbegriff Nietz{ches, der reiner Wille zur
Macht ift, nichts tibrig geblieben. Es ift das f{innverlafiene Leben in
{einer ganzen chaotifchen Wildheit und Graufamkeit; die aus ihm {elbft
gelchopfte Vergottlichung durch den Men{chen, der nur fein héchfter
‘Ausdruck und Gipfel ift, hat mit der Gottlichkeit, die Goethe im Leben
angelegt fand, nichts mehr gemein, Der Gott, den es bezeugt, ift Dio-
nylos, ,ein Ungeheuer von Kraft“, Dies Leben ift nicht linger liebe-
voll, hilfreich, gut; es ift ,,jenfeits von Gut und Bofe”, Dadurch wird
es zum Taumel, Denn das Verhingnisvolle ift nicht, daf} Nietz{che dem
{chwichlichen, halben Menfchen {einer Zeit, der weder gut noch bofe
war, entgegen das Bofe machevoll wieder in fein Men{chenbild einbe-
zieht — das tut auch das Alte und das Neue Teftament und jede wahr-
haft tiefe Weltdeutung — das ganz und gar Verhidngnisvolle ift, daf}
er zwilchen Gut und Bofe keine Enticheidung legt, keine Ueberwin-
dung oder auch nur Verwandlung fordert, fondern dafl er beide, und
zwar nicht nur mit gleichen Rechten, neben- und miteinander beftehen
1d8¢, dafl er vielmehr das Bofe als fteigernde, michtigere Kraft und als
die {chwerer zu erfiillende Aufgabe dem hohen, {chopferifchen Men-
{chen mit weit groﬁerer Strenge auferlegt.

Im ,,Zarathuftra® heifit es: ,,Es ift mit dem Menfchen wie mit “dem
Baume. Je mehr er in die Hohe und Helle will, um fo ftirker ftreben
feine Wurzeln erdwirts, abwirts, ins Dunkle, ins Bofe.” In diefem
Wort, in dem nach Nietziches Ueberzeugung ein letztes, nur den
Wenigften zugingliches Myfterium gefchichtlichen Dafeins fich ihm
erfchloffen hat, ift er, der von {einer lebendigen Erfaflung des
Ganzen aus zeitlebens den tibermifligen Anipruch der Einzelwiffen-
fchaften in feiner Zeit bekdmpft hat, dennoch der feinem Lebensbegriff
fo gefihrlich naheliegenden, rein naturwiflenfchaftlichen Erkenntnis-
weile verfallen. Denn es ift ja mit dem Men{chen nicht wie mit dem
Baume; dies rein biologifche Wachstumsgeletz reicht fiir die Erfaflung
des inneren men{chlichen Wachstums nicht aus. Auch diefe Gleich-
fetzung hat in unferem Leben ihre unheilvollen Friichte getragen.

Im Riickblick vom Heute auf das Damals zeigt fich der furchtbare
Ernft des halb {cherzhaften Volkswortes, dafl man den Teufel nicht an
die Wand malen foll. Denn genau dies hat Nietz{che getan: auf die
graue Wand {einer Zeit hat er das flammende Bild eines Lebens jen{eits

I1§



von Gut und Bofe und damit einer widermen{ichlich-dimonifchen Macht
aufgemalt, Damals war es ein Bild von hoher, leuchtender Schonheit.
Gebannt und verzaubert ftarrten die Men{chen es an. Aber es konnte
nicht Bild bleiben. Indem Nietziche das Boéfe als bejahte Lebensmacht
in fein Menichenbild aufgenommen hat, hat er es unmittelbar zum
Leben entbunden und damit das Gute mafilos iiberwiltigt, Denn man
kann den {chonften, holdieligften Engel an die Wand malen; dadurch
verdndert {ich nicht notwendig etwas in der Wirklichkeit. Der Teufel
aber, den man an die Wand malt, bleibt nicht Bild; er gewinnt unver-
ziliglich Leben, fteigt herab in den realen Raum, in das Leben {elbit,
mifcht {ich mitten unter uns, Denn das Bole hat eine andere Beziehung
zum Leben als das Gute. Und es ift genau diefe verichiedene Beziehung
zum Leben, die Nietzfche in {einer Gleich{etzung beider verkannt hat.
Ein anderer hat fie erkannt, als er befahl: , Widerftehet nicht dem
Bofen! Wenn jemand dich auf die rechte Backe {chldgt, fo halte ihm
auch die linke dar!® Denn das bedeutet: ,,Gebt dem Guten Macht im
Leben, die Macht, die es von fich aus nicht hat! Denn im Leben, im
bloflen, blinden Leben ift es vollkommen machtlos. Gebt ihm feine
eigene, nur ihm eigene, aus einer vollig anderen Quelle: aus der menfch-
lichen Ent{cheidung fiir es ftammende Macht, damit es dem Béfen von
fich aus felbftherrlich, herrlich begegne! Denn das Bofe wuchert, es ift
dynamifch, es wuchert rein lebensmiflig, fobald es nicht befchnitten
wird, es bedarf keiner Pflege, weil es im Leben weit gewaltigere Wur-
zeln hat. Darum ift in dem rein biologifchen Bild vom Baum, der gleich
{tark nach unten wie nach oben wichft, das Verhiltnis von Gut und
Bo{e zum Leben in {einem echten Verhingnis gar nicht begriffen; denn
fie ftehen unter verfchiedenen Gefetzen.

Und noch ein weiteres Gefetz hat Nietz{che in diefem Zufammen-
hang verkannt: der Teufel finkz. Er hat eine Tendenz nach unten, Niche
umfonft ift die Holle unter uns, das abfolute Unten. Der Teufel kann
feine Anfangsgeftalt im fortlaufenden Leben nicht wahren; er wird,
je mehr Macht er im Leben gewinnt, um {o lafterhafter, hemmungslofer,
niedriger, {chmutziger, gemeiner. Daf} der Weit- und Tiefblickende dies
Gefetz nicht einmal ahnungsweife gefehen hat, liegt daran, daf$ er auch
das Bild des Bofen nach {einem eigenen Bilde formte. Denn wohl kannte
er das Bofe als Dimonifches, war er felbft ein von allen Dimonien
men{chlicher Leidenfchaften und menfchlichen Schopfertums geichiittel-
ter Menfch. Aber er kannte es nur als echte Dimonie. Nietz{che konnte
rafen, zerftoren, zweifeln und verzweifeln, er konnte das Heilige
liftern, blasphemifch verfpotten (freilich nicht, ohne es fogleich wieder
als dennoch Bejahtes in den groflen Gotterreigen des Lebens aufzunch-
men); aber er, der das Gute wie das Bole in gleich ftrenge Zucht nahm,
wuldte nichts von dem Schmutz, der dem wild wachfenden Béfen un-
weigerlich fich anhidngt. Ganz und gar fehlte thm der Sinn fiir das
Niedrige, Gemeine, Das Wort, das Goethe Schiller nachgerufen hat:

116



,,Und hinter ihm in wefenlofem Scheine
Lag was uns alle bindigt: das Gemeine®,

hitte auch tber Nietz{ches Grab gefprochen werden konnen.

So ift noch feine Reinheit, die hohe und zarte Giite, die jeder, der
ihm je begegnete, erfchiittert erlebte in diefem Augenbhck der Welt
zum Verhingnis geworden, Thm, dem es als das am {chwerften zu Ver-
wirklichende erfchien, war das Bofe nicht eine niedrige, erniedrigende,
fondern eine hohe Kraft. Im ,,Willen zur Macht* fteht das Wort: ,,Der
michtigfte Menfch, der Schaffende, miifite der bofefte {ein, infofern er
fein Ideal an allen Menfchen durchietzt gegen alle ihre Ideale und fie
zu femern Bilde umf{chafft. Béfe heifit hier: hart, {chmerzhaft, aufge-
zwungen. Hart, {chmerzhaft, aufgezwungen erfcheint ihm das Bofe im-
mer, Im Gegenfatz zum als felbftverftindlich erlebten Guten, So riidkt
thm das Bole ganz auf die Seite des Starken, Edlen, wahrend das Gute
zum Schwachen, Geringen, ja Erbdrmlichen wird. Ja, das Bofe wird als
Inbegriff der Selbftilbberwindung zum innerften Antrieb {chopferifcher
Giite felbft. Und gewifl ift es wahr, dafy die volle, die ftarke, die
{chopferiiche Giite — und alle wahrhafte Giite ift {chopferifch — nicht
denkbar ift ohne das Bofe. Wer hat das befler gewuflt als der, der mit
Siindern, mit Zéllnern und Dirnen am Tifch {a}, ganz gewif§ nicht 7ur
aus Erbarmen, fondern weil er hier — wo hebt fich das unfterblicher
ans Licht als in der Erzihlung von der Stinderin, die feine Fiifle wifcht
und alle ihre Koftbarkeiten iiber ihn ausgieft? — die grofieren menich-
lichen Moglichkeiten, das tiefere Aufgeriflfenfein des Grundes, die
{chrankenlofere Hingabe, die heiflere, {chmerzlichere Lebensfiille fand?
Und auch nur darum ift ficher {iber einen Siinder, der Bufle tut, im
Himmel mehr Freude als tiber neunundneunzig Gerechte, weil die ganze
Fiille der Gnade nur dem wird, dem fie iber den dunkelften Abgrund
heriiberftrahlt.

Dies inbriinftige Wiflen um die groflere "Tiefe des won den dunklen
Kréften zu fich felbft entbundenen Lebens hat auch Nietzlches Erfaflung
des Bofen deutlich beftimmt. Aber nun mit dem gewaltigen Unterichied,
dafl fiir ithn das Tieffte des Lebens nicht Umkehr und Bufle, fondern
das Schopferifche ift. Damit ift das Gute nicht das Ziel, dem letzthin
auch das Bofe dient, auf das es durch die Umkehr hindurch gericheet ift;
fondern der ziellos fortftiirzende Lebensftrom felbft dringt durch feine
Gewalt das Bofe wie das Gute an den Rand: das tieffte Leben in {einer
Kraft und Fille ift jenfeits von Gut und Bofe. Und an die Stelle des
Schriftwortes: ,,Es ift dir gefagt, o0 Menich, was gut it tritc das Wort
Zarathuftras: ,,Was gut und bofe ift, das wiflen wir noch nicht.* :

Auf beide Gedanken aber: das Gute und das Bofe vom vollen
Leben aus zu entwerten, wie das Bofe forgfiltiger, firenger als das
Gute im Menichenleben zu ziichten, konnte Nletz,{che nur in einem
Augenblick verfallen, wo beide: das Gute wie das Bofe, im Leben

117



der Menfchen fo I{chwach und jimmerlich geworden waren, daf
fie kaum mehr zu untericheiden waren. Aus der Lauheit feiner
Zeit, im Gegenlichlag gegen fie, it fein Traum von einem heldiich
ftarken, an Kriften des Bofen wie des Guten reichften Menichen er-
wachfen, der — und das ift das Enticheidende — die unbedingte Herr-
{chaft {iber {eine Krafte befitzt und aus ihnen f{ich felbft und das Leben

fchopferifch umgeftaltet.

Konnte Nietziche aber wirklich glauben, in diefer feiner Zeit eine
Bafis fiir die Verwirklichung diefes hohen, rein fich felbft gebietenden
Menfchen zu finden? Sah er nicht die Michte, die thm niederziehend
entgegenwirkten? Eins jedenfalls hat er erkannt, das diefen Traum
in femer Seele hitte brechen miiflen: mit Entfetzen {ah er das An-
wachfen des ,,{chamlofen Handelsgeiftes” in feiner Zeit. Und was fei-
nen reinen Willen in ihr am michtigften verkehrte, in ihr unaufhaltfam
das Bole zu finken zwang, war, dal} der Erfiillung {einer in eine neue
Wiifte der Men{chheit geworfenen Geletze nicht wie einft in der grofd-
ten Oede der Wiiftenwanderung jenes Wunder entgegenkam, das die
Men{chheit frei hielt fiir thren Weg: ecine Himmelsnahrung, die nicht
einen Tag lang aufbewahrt werden durfte, fondern das genaue Gegen-
teil. Die verwirrenden Lebensgefetze Nietz{ches kamen zu den Men-
fchen in einem Augenblick, in dem das Bewahren, die Aufhiufung der
Giiter in einem nie vorher gefehenen Mafle Selbftzweck geworden war,
in dem die Geldwerte {ich immer mehr von den Sachwerten geloft und
damit eine unbedingte Herrichaft {iber Leben und Seelen angetreten
hatten, in dem damit der Handelsgeift immer mehr den letzten Reft von
Scham einbiifite.

Aber {o fehr dreht {ich hier alles, dafy gerade auch als Antwort auf
diefe Lage, als Ausweg aus ihr, der neue, hohe Menich gemeint ift.
Denn auch aus ihr hat Nietz{che eine tief verhidngnisvolle Konfequenz
gezogen, Er, der nach Gemeinfchaft {ehnftichtigfte Menfch, gab, da er
erkannte, dafl in einer Welt wie diefer echte Gemeinfchaft unmoglich
fei, ihre Geftaltung als ganze preis. Um der Unmoglichkeit echter Ge-
mein{chaft willen rif§ er {ich {elbft, rif} er den hohen Menichen aus jeder
Gemein{chaft heraus und ftellte thn unter ein neues, einfames, verein-
famendes Gefetz. Denn der Uebermenich jenfeits von Gut und Bofe ift
nicht das gefetzlofe Welen. Gegen dies naheliegende Mif3verftandnis
(das ithn etwas mit Stirners grob materialiftifchem ,,Einzigen® gleich-
fetzen wiirde) hat Nietziche fich immer wieder mit leiden{chaftlicher
Hobheit verwahrt. Er ift vielmehr als reine Geftale gottlich {chopferi-
{chen Lebens das Wefen, das kein Gefetz mehr anfler fich hat, das alles
Gefetz in fich gezogen hat, das {elbft Gefetz, unerbittliches Gefetz {ei-
ner felbft geworden ift. ,,Furchtbar®, heifit es im ,,Zarathuftra®, ,ift
das Alleinfein mit dem Richter und Richer des eigenen Gefetzes. Alfo
wird ein Stern hinausgeworfen in den Raum und den eifigen Atem des

Alleinfeins. Und {elig, geloft, als erfiilltes Gefetz {childert die gleiche

118



Lage das Gedicht ,,Sternenmoral®, in dem die einfamfte Seele fich Mut
zufingt in der ungeheuren Dunkelheit, in der fie kreift:

Vorausbeftimmt zur Sternenbahn
Was-geht dich Stern das Dunkel an?
Roll’ felig hin durch deine Zeit!

Ihr Elend fe1 dir fremd und weit!
Der fernften Welt gehort dein Schein;
Mitleid {oll Siinde fiir dich {ein!

Nur ein Gefetz gilt dir: fei rein!

Mit diefer Flucht in die reine Sterneneinfamkeit hat er der Welt
das Dunkel hinterlaffen. Aus Ekel wich er vor dem Nahen, Haflichen,
das aus feiner Zeit auf ihn eindrang, zuriick. Er glaubte der Welt den
grofleren Dienft zu erweifen, wenn er iiber das dunkle Nahe hinweg
einer lichten Zukunft {ein Licht {chenkte. Das ungeheure Problem der
in die Gefchichte heraufdringenden Hauptmaflen der Menichen, die ein
Chriftoph Blumhardt mit dem alle Dimonen bannenden Wort be-
griifite: ,,Sie find einmal da; Gott fegne fie!”, hat Nietziche aus Ekel
vor der Mafle, in der er nichts als Pébel fah, abgewmfen Er erkannte
mit Emporung die wachfende Entrechtung der Arbeiter; aber er wollte
das Problem nicht in der gelchichtlich gegebenen Geftalt l6fen, weil
ihm diefe widerftrebte. Wie fein Bild vom hochften, vom Uebermen-
{chen, {o war auch fein Bild vom geringften Menichen: vom Armen,
auflergefchichtlich, zeitlos, faft legendir. Eine wirtichaftliche Neuord-
nung, wie {ie aller Sozialismus als notwendige Grundlage erftrebe, er-
{chien thm als eine Entwiirdigung der Arbeiter; er verlangte, daf} f{ie
fich unmittelbar auf ithre Menfchenwiirde befiannen; dafl fie fich nicht
als Klafle, fondern als Stand konflituierten, wie er iiberhaupt eine ftan-
difche Ordnung verlangte als Abbild einer Hierarchie der Ideen, deren
Zerfall er doch fo griindlich mitbewirkte. Ueberall {chiebt fich vor die
gewaltige Klarheit {einer gefchichtlichen Fernblicke eine eigentiimliche
Zwielpaltigkeit und Unwirklichkeit im Nahen, dem er {ein volles Licht
zu verweigern {cheint. Die Wider{priiche {ind beftiirzend. Als der freie
Weltbiirger, der er ift, bekamp#t er leidenfchaftlich den Nationalismus,
tiber{chiittet er den Raflegedanken mit Spott und Hohn, und als Ver-
kiinder des Willens zur Macht bejaht er den Expanfionsdrang der
Volker und verficht ihr Recht auf Eroberungen. Ganz und gar Inter-
nationalift, ift er zugleich leidenichaftlicher Militarift; einzig den freien
Heroismus des Einzelnen wollend, bejaht er die widerheroiiche, allver-
fklavende allgemeine Wehrpflicht, und ganz auf eine neue hohe Kultur
gerichtet, wiinicht er eine Zukunft, in der jeder dritte Mann Soldat fei.
Die grofle Bedeutung der {ozialen Frage erkennend, verwirft er den
Sozialismus, in dem er nichts als Pobelherrichatt ficht; da ihm allein auf
ariftokratifcher Grundlage eine hohe Kultur mOOhch {cheint, er aus
diefem Grunde fogar die Sklaverei der antiken Welt bejaht {cheint

119



ihm die Stellung der Arbeiterfrage die Vorausfetzung der Kultur {elbft
zu zerftoren, und wihrend er einerfeits durchaus die Lage der Arbeiter
wiirdiger zu geftalten fucht, findet er andererfeits als Kritik an einer
Gefellichaft, die die Arbeiterfrage zugelaflen hat, ein fo furchtbar reak-
tiondres Wort wie diefes: ,,Will man Sklaven, fo ift man ein Narr,
wenn man {ie zu Herren erzieht.” Auf dem gleichen Grunde des
Wider{pruchs beruht, daf} er, der Europa und die Internationale will,
die Demokratie verwirft,
Aber tiberall {chieffen durch das Dickicht der Problemverwirrung
im Nahen wahrhaft gewaltige Blicke in das Ganze der kommenden
Weltentwicklung hindurch. Nietz{che hat nicht nur den Nihilismus als
das unausweichlich heraufkommende Welt{chickfal erkannt, er hat nicht
nur fiir das kommende Jahrhundert Kriege und Revolutionen von nie
dagewefenem Ausmafl vorausgefagt, er hat auch das Pofitive einer
werdenden Wirklichkeit, wie fie erft heute vor unferem Blick fich zu
umreiflen beginnt, in Worten wie diefen vorweggenommen: ,,Es
naht fich unabweislich, zO6gernd, furchtbar wie das Schickfal, die
grofle Aufgabe und Frage: Wie foll die Erde als Ganzes verwaltet
werden? Und wozu {oll ,der Men{ch‘ als Ganzes — und nicht mehr ein
Volk, eine Rafle — gezogen und geziichtet werden? Und diefer Frage
ent{prechend fieht er mit nicht minder {charfer Witterung: ,,Die grofle
Politik, Erdregierung in der Nihe; vollftindiger Mangel an Prinzipien
‘dafiir.” Um diefer fehlenden Prinzipien willen hat er auch im Politi-
{chen den Traum von einer Auslefe ftarker {chopferiicher Menfchen,
einer hohen Elite, einer freien Herrenichicht jenfeits von Gut und Boie
getraumt, der er, wie fich {elbft, das Mitleid als ichwichende Macht
 verfagte. Er hat {ich nicht die Frage vorgelegt, ob in einer rapide {in-
kenden Zeit eine folche Auslefe hoher, rein fich felbft verwaltender
Menichen auch nur denkbar {ei, ob richt in ihr die Forderung der Mit-
leidslofigkeit in nackte Unmen{chlichkeit miinden miiffe. Schon fiir ihn
{elbft, der fie auf {einem Gebiet rein zu verwirklichen rang, war, freilich
aus dem entgegengefetzten Grunde, die einzige Mdoglichkeit dazu das
vollkommene Sich-Zuriickzichen von den Menfchen. Die ganze Ur-
gewalt deflen, was er mit diefer Forderung in {ich {elbft zuriidkdringte,
wird in dem Augenblick feines Zufammenbruchs fichtbar, in dem der
grofle Verneiner und Verichter des Mitleids, der fich vor der Nihe der
Menfchen in die eifigfte Einfamkeit gefliichtet hatte, jah auf offener
Grof¥ftadtftrafle in einem Ausbruch rafenden Erbarmens unter wild her-
vorftiirzenden Trinen einen alten, wundgepeitichten Gaul umarmte.
Aus folchem Abgrund des Mitleidens ift auch allein fein viel- -
leicht entfetzlichftes Wort zu verftehen: ,,Das Leidenkonnen ift das
Wenigfte: darin bringen es {chwache Frauen und felbft Sklaven oft zur
Meifter{chaft. Aber nicht an innerer Not und Unficherheit zugrunde
gehen, wenn man grofles Leid zufiigt und den Schrei diefes Leides
hort, — das ift grof3, das gehort zur Grofie.

I20



Der tieffte Grund der Selbftqual und des unheimlichen Kampfes,
zu dem Nietziches Leben und Denken immer mehr wurde, ift
daf} er im Chriftentum nur blafle, {chwichliche Lebensverneinung {ah,
dafl er gerade die Michtigkeit des chriftlichen Gedankens véllig ver-
kannt hat, Dadurch hat fich das, was als Wille zu einer neuen Wirk-
lichkeit, als echter Reichswille in ihm lebte, von {einem chriftlichen Erbe
Iosgenffen und ift umgeichlagen in den Wﬂlen zur leeren Macht, aus
dem heraus er das Chriftliche in fich {elbft wie in einem unablafﬁgen
feelifchen Selbftmord bedringte und zerftorte.

Aber wie weit thn die Forderung ,,M1tleld foll Siinde fiir dich
fein!* aus der Menichenwelt heraus, in eine Eindde trieb — in dem

. Reimwort: ,,Der fernften Welt gehort dein Schein!®“ ift noch eine

andere, weitere Ferne gemeint, Die fernfte Welt, der allein der ein-
famfte Stern leuchten will, ift weder eine riumliche noch eine zeitliche
Ferne; fie ift iiberhaupt keine Wirklichkeit mehr; fie ift als die ,,ewige
Wiederkunft des Gleichen® ein gewaltiges metaphyﬁfches Bild. Nicht
ein gedankliches Syftem, fondern das Gegenteil jedes Syftems, nicht
ein {innvoller Aufbau, fondern eine Verewigung des Sinnlofen. Was
konnte aber Nietz{che dazu bewegen, das Gleichnis der Pythagorier,
von der ewigen Wiederkunft aller Dinge, diefe lingft verklungene kos-
mifche Sphirenmufik, in einem {o anderen Augenblick, in dem fie in
einer vom kahlen Verftandeswiflen fo griindlich erniichterten, vom
Lirm der Technik durchbrauften Welt gar nicht mehr zu vernehmen
war, als {eine eigenfte Wahrheit wieder aufzunehmen?

Nietz{che hat diefe Mufik nicht einfach vernommen und wieder auf-
genommen; er hat {ie nicht nur einer ihr feindlichen Zeit, er hat fie
auch noch fich felbft und feinem eigenen Grauen vor ihr abgerungen.
Als fie thm zuerft aufging, da war es nicht als das ftill ihm entgegen-
finkende Sternbild der Wahrheit, als das er fie {pdter feierte, fondern
in einem Entfetzen, das ihn zu Boden warf. Denn die Vorft:llung von
der ewigen Wiederkehr des Gleichen, in der nichts Neues gefchehen
kann, die Freiheit, Erneuerung, Erhohung, alles, um das es Nietziche
letzthin ging, ausfchheﬁt, die immer nur in r1eﬁgen Ringen die gleichen
Lebenskonftellationen hervorbringen kann, mufite gerade feinem Geift
das {chlechthin Unertrigliche fein.

Und doch ift fie von Nietz{ches LebenserfafTung aus Ioglf ch, von einer
unheimlichen und furchtbaren Logik, die ihn auf die Knie zwang, ohne
dafl er fich diefes Zufammenhanges bewuf}t wurde. Oder vielmehr: er
{ah ihn von der entoegengefetzten Seite, Jean Paul, der {o vieles gelehen
und vorausgefehen hat, was kein andrer Geift feiner Zeit fah, hat in
einem Schreckenstraum ,»vom Weltall, {iber dem kein Gott o, fer’,
genau die Konzeption Nietz{ches in dem Bild vorweggenommen: ,,Und
die Ewigkeit lag auf dem Weltall und wiederkiuete fich.“ Genau
diefe Vifion, die fiir Jean Paul noch ein furchtbarer Traum war, aus
dem er erwachen durfte, ift in einer endgiiltig von Gott abge{’curzten

I21



Welt die Vifion von der ,,ewigen Wiederkunft des Gleichen*, Nietziche
hat fie umgekehrt begriindet. ,,Wer nicht an einen Kreisprozef} des Alls
glaubt, muf} an einen willkiirlichen Gott glauben.” Um den Gott, den
er nicht loswerden kann, der fich ihm iiberall aus der erfahrenen Wirk-
lichkeit wieder aufdringt, endgiiltig auszuichlieflen, um allein zu fein
mit dem Leben, erfchafft er das Bild einer rein irdifchen Ewigkeit,

Diefes Alleinfein mit dem Leben ift teuer bezahlt; es ift bezahlt mit
dem Sinn, Das alleingelaffene Leben ift in all feinem dionyfifch brau-
fendem Ueberreichtum von grauenhafter Leere, leer wie der Wille zur
Macht, dem es entipringt. Es ift das Gefetzlofe, das Gefetz, das Sinn-
lofe, das Sinn, das Chaos, das Gefang geworden ift. Aber damit war fiir
den groflen Sinnfucher in diefem Ring der Sinnlofigkeit doch zugleich
Unendliches gerettet. Es war einmal das Ethifche, das, nachdem er es aus
allen Pofitionen vertrieben hatte, hier in einer Abfolutheit ohnegleichen
wiederkehrte. Denn mit der ewigen Wiederkehr des Gleichen entfiel ja
auf jeden Augenblick des Lebens die unausdenkbare Verantwortung:
jeden Augenblick fo zu leben, dafl man {eine Wiederkehr in alle Ewig-
keit hinein wollen kann. Nur dies Uebermaffl von Verantwortung
konnte dem rafenden ethifchen Bediirfnis Nietz{ches, aus dem heraus er
erft gezwungen war, alle Werte der Men{chheit zu zerftoren, zur Wie-
derherftellung der todlich verletzten ethifchen Sphire geniigen.

Aber nicht minder war es das entgegengefetzte Bediirfnis {eines
Welens, das im tiefften Sinne ifthetifche, das in einer Welt qualvoller
Un{chonheit und zerftorter Ganzheit hier eine ihm in der Wirklichkeit
verfagte Erfiilllung fand. ,,Alles erloft und heilt fich im Ganzen®, da-
mit hat Nietz{che das Erlofende diefes Weltbildes fiir {einen Geift aus-
gefprochen, In diefem {chwebenden Gleichgewicht des Ganzen l6ften
{ich 1thm alle Wider{priiche und Spannungen des Lebens auf, wurde
alles leicht, {chon, gegenwirtig. Alles trigt und hilt einander, alles
wird Tanz und Reigen. Alle Gewichte des Lebens haben ihr Gegen-
gewicht gefunden: Werden und Vergehen, Sterben und Auferftehen,
Luft und Leid; nichts ift nun vergeblich gewefen, nichts fillt aus der
Welt heraus. Jedes Haar auf meinem Haupte ift gezihlt, kein Sperling
fallt vom Dache ohne den Willen des ganzen vergottlichten Lebens.
Diefe Ganzheit ift Mufik, eine einzige, ichwebende, wirklichkeitsent-
hobene Mufik. Und fo fpricht es diefer {chwermiitigfte Geift in der Tat
aus: ,, Wir firchten uns nicht vor der Kehrfeite der Dinge, wir find
Mufiker.” Er war wirklich Mufiker, das heifit er vertauichte in einer
' Sphire, in der fie ihr Gewicht und ihren Gehalt verlieren, Seite und
Kehrfeite der Dinge; er konnte noch Harmonien, Ver{hnungen {ehen,
wo er Michte der Zerftorung aufgerufen hatte, die in Wahrheit vor
nichts Halt machen. Wie er die Michte des Guten und Béfen in einer
neuen menichlichen Gottlichkeit glaubte ver{ohnen zu konnen (mit be-
angftigender Unwirklichkeit hat er es ausgelprochen: ,,Cifar mit der
Seele Chrifti), fo {ah er in einer Welt ohne Schwere und Bedeutung

I22



alle Urfpannungen {eines Lebens fich l6fen, fiihlte er {o die Welt und
mehr fich felbft leicht, {chwebend, drehend werden: in Reigen, Mufik,
Tanz,

Mufik, Tanz, Reigen — damit ift die Ueber{etzung der Wirklich-
keit in eine Sphire ausgeriickt, die in jenem Augenblick zum letztenmal
in der abendlindifchen Welt moglich war. Diefem {piteften, leidend-
ften Geift war es am Rande der Zeiten noch vergdnnt, ,,die Flote des
Dionyfos“, wie er es von Wagner vergeblich verlangt hatte, zur Welt-
mufik zu ftimmen —, zu jener Mufik, die nach dem herben Wort des
{pateren Dichter-Denkers Kafka fiir uns bis in alle Tiefen hinunter
abgebrochen ift. |

Was bedeutet aber dies alles? Was liegt diefer Vertaufchung der
Wirklichkeits{phdren, diefer raufchhaften Mufik, diefem Weltentanz
und Wirbel als erlebte, gelebte Wirklichkeit zugrunde? Es ift wieder,
und nun auf feinen fteilften Gipfel gefiihrt, das {chrankenlofe Ja
Nietziches zu allen Dingen des Lebens, mit dem er iiber Luft und
Leid, iiber Gut und Béle, ja, iiber Sinn und Unfinn hinweg, den Sinn
und Unfinn und Widerfinn des Lebens felbft ans Herz driickt. Aber es
it mehr als dies: zu diefer Bewiltigung und Ueberwiltigung des
Aeuflerften reicht das blofle Jafagen nicht aus. Was hier in Wahrheit
gefordert ift, it die Verwandlung des Dafeins felbft in ein einziges,
tber alles Eigene hinwegftiirzendes Ja — vielleicht allein vergleichbar
dem Ja des achtundneunzigften Pfalms, mit dem der Menfch fich iiber
fein eigenes Dafein hinweg dem Gericht iiber alles Leben als der
Gerechtigkeit Gottes entgegenwirft, Nur dafl hier alles umgekehrt ift
dadurch, dafl dies Selbftopfer nicht der Gerechtigkeit, dem ewigen
Sinn alles Weltgelchehens gilt, fondern der vollkommenen Sinn-
lofigkeit, {fo dafl der Menfch durch fein Opfer {elbft den Sinn erft er-
{chaffen mufl. Und das meint in der Tat die Forderung, die Nietziche
an fich felbft ftellt: ,,das Ja zu allen Dingen felbft zu fein”. Mit
diefer Selbftverwandlung des Denkers in feine Wahrheit, die eine
Sinnfchaffung im Sinnlofen, eine Neuwerdung der Wahrheit {elbft ift,
ift erft der innerfte Sinn des Zarathuftra: die lebendige Auferftehung der
Wahrheit aus ihrer Verneinung und Vernichtung, erreicht.

Aber weil es eine Auferftechung aus dem Grabe jenfeits ihres Ge-
ftorbenfeins ift, kann fie nicht mehr diefelbe, die objektive, abfolute
Wahrheit fein. Die ewige Wiederkehr des Gleichen kann nur verftan-
den werden, wenn man fefthilt, dafl die Wahrheit als abiolute auf-
geloft ift, dafl darum jedes Ja fein Nein, jedes Nein {ein Ja mit {ich
fiihrt, daf} {o, anders noch als in jeder Dialektik des Denkens, alles
Endgiiltige, Eindeutige der Wahrheit immer wieder vernichtet wird.
Mit Nietziche erft treibt die Wahrheit hinaus auf das entfeflelte Meer
aller Gegenf{itze, nimmt fie ganz die Geftalt an, als die der grofle Dia-
lektiker Hegel die vollendete Wahrheit {chaute, wird fie zu ,,dem
bacchantifchen Taumel, an dem kein Glied nicht trunken 1t*, Und in

123



diefem groflen Taumel, diefem unendlichen Dich-Drehen der Wahrheit,
diefer von der Flut des losgebundenen Lebens {chrankenlos durchipiil-
ten und aufgeloften Wahrheitsmufik (wie anders klingt fie nun als der
ftille, felige Sphirengefang der Pythagorier!) fithlt Nietz{ches dunkler
Geift fich ganz aufgenommen, wirft er, den Ekel vor der Leere und
Sinnlofigkeit {einer Vifion tiberwindend, fich iiber den Abgrund feines
eigenen Selbft hinweg der rein irdifchen Ewigkeit als {einer einzigen
~ Geliebten in die Arme:

,»;Oh, wie follte ich nicht nach der Ewigkeit briinftig {fein und nach
dem hochzeitlichen Ring der Ringe — dem Ring der Wiederkunft? |
Nie fand ich noch das Weib, von dem ich Kinder mochte — es fei denn
diefes Weib, das ich liecbe; denn ich liebe dich, o Ewigkeit!”

Pate aber ftand bei diefem unerhorten Vorgang der Wiederver-
gottlichung eines radikal entgottlichten Dafeins, der perfonlichen Wie-
dergewinnung der als objektiver verlorenen Wahrheit wiederum Dio-
nyfos, der Gott des Taumels, des Raufches, der Tragidie, der Mufik,
alles braufend Aefthetifchen. Nietziche felbft, der ja durchaus ein
Wirkliches wollte und meinte, hat, ohne fie riickgdngig machen zu
konnen, immer wieder tief die damit gefchehene Vertaufchung der
Wirklichkeitsiphdren empfunden. Denn wie hitte er es je vergeflen
konnen, dafl er {elbft in feinem Frithwerk den Gott Dionyfos als den
eingefiihrt hatte, der nur in Augenblicken im tragiichen Spiel und
Schein die Menichen von der Wirklichkeit erloft? Nun aber zieht
er diefen Gott, den er fucht, den er will, den er in diefem Augenblick
wie ein Ertrinkender zur letzten Rettung braucht, in einer rafenden,
‘belchworenden Umarmung als wirklichen Erlofergott in das Leben
hinein. Aber er tut es, wie allein das Gottliche lebendig zu machen ift:
indem er {ich ihm mit {einem ganzen Leben hingibt, indem er fich ihm
opfert, indem er fich dem Gott zu feiner Verlebendigung hinfchenkst.
Diefer Vorgang it in feinem Werk vor allem ausgedriickt im
,Zarathuftra® und im ,,Ecce homo*; in Nietziches Leben felbft ift er
in mythenfremder Zeit — das empfanden alle, auch die befcheiden{ten
Menichen, die ihm begegneten, unterhalb der verbergenden Schlicht-
heit {ecines Wefens mit tiefem Schauder — zu einer mythifchen Wirk-
lichkeit geworden. "

Wenn wir diefer Wirklichkeit bis zum Ende nachgehen, wird de
Preis, den Nietziche fiir fein in jedem Sinn tbermifliges Denken ge-
zahlt hat, klar, wird damit auch das klar, was die einander wider{pre-
chenden Halften {eines Wefens dennoch zu einer tiefen Einheit verbin-
det und was, iiber alles heute Kritifierbare feines Werkes und felbft
iiber alles heute fichtbar gewordene Verhingnis feiner Wirkung hinweg,
tiir uns zu einem unverlierbaren Wert geworden ift, Indem er die dop-
pelte Flucht in das Nichts durch feine zerreiflende Skepfis wie in eine
raufchhaft unwirkliche Sphire vollzog, hat er zugleich der Wahrheit
eine neue, tief bezwingende Geftalt gefchenkt. Es ift nicht mehr die

124



objektive allgemeine Wahrheit; die hatte fich fiir ihn unwiederbring-
lich aufgelsft, es ift die Wahrhelt die ein Antlitz, ein Menichenantlitz
gewonnen hat, das uns aus einer abgrundlgen Tiefe des Lebens und des
Leidens anblickt. Nie vorher hatte dic Wahrheit eines Denkers derart
ein Antlitz, war fie in einem folchen Mafle Perfon geworden, unab-
trennbar von ihrem Schépfer, war fo die leibhaftige Perfon des Den-
kers felbft feine Wahrheit.

Was immer Nietziche an Kriften der Zerft6rung und des Taumels
in unferer Welt entbunden hat, es bleibt dennoch unverlierbar feine
Tat: dafl er in einer Zeit, in der das Denken endgiiltig fich von feinem
Ewigkeitsur{prung geloft und deffen letzten Spuren in fich verwifcht
hatte, in der es iiberhaupt weder mehr nach Gott noch nach dem Men-
{chen in der es nur noch nach Naturgefetzen und Denkprinzipien
'fragte, die Frage nach dem lebendigen Gott und nach dem leben-
" digen Menfchen neu mit unmittelbarer Gewalt geftellt hat. Diony-
fos, Uebermenich, ewige Wiederkunft — das alles find nur Zei-
chen dafiir, dafl Nietziche das Denken von feinem leer und leblos in
fich fortlaufenden, entmenichlichten und entgottlichten Wefen er-
16ft und dafl er ihm fein eigenes Selbft zu feiner Wiederbelebung, zu
{einer Vermenichlichung und Vergottlichung eingefenkt hat. Am Aus-
gang aus der Epoche, die durch das Wort eingeleitet wird, dafy das
antlitzlofe Wiffen Entfremdung, Verluft des eigenen Selbft und damit
Wahnfinn ift, fteht diefer rafende Verfuch eines nun wirklich in den
Wahnfinn hinaustreibenden Denkers, in letzter Stunde aus innerfter
Mitte die Riickkehr des Geiftes aus der Fremde noch einmal zu
erzwingen. Hier zum erftenmal wird im Denken wieder ein Angeficht
fichtbar, das mit {einer zentral lebendigen Wahrheit machtvoll auf das
verfunkene Angeficht hinweift. So greift dies Denken, das eine Epoche
aufloft, zugleich hinter die ganze Epoche zuriick und 1lift, indem es
in tief gewandelter Form an fie an{chliefit, an threm entgegengefetzten
Rand in blutigem Schein ein dunkles und verzerrtes, aber ein brennend
wahrhaftiges Menfchenantlitz aufleuchten.

Infofern ift Nietziche, der fich den Antichrift nennt, der es weithin
auch war, der chriftlichfte unter den modernen Denkern. Sein Denken
felbft ift ein chriftliches, in feiner Form chriftlich geprigtes, obwohl
der Gott, den diefer gottfehnfuchngi’ce Geift in ihm erweckte, fiir ihn
ausdriicklich der Gegengott gegen Chriftus, der heidniiche Gegenpol
des verfunkenen Chriftus ift.

Aber Pole — das find die beiden entgegengefetzten Enden der{elben
Er{cheinung und infofern zugleich untrennbar verbunden, ja eines und
dasfelbe. So ift auch diefer unendlich entfernte, ihm ausdriicklich ent-
gegengefetzte, traumhaft aus einer individuellen Seele aufgeftiegene und
darum unwirkliche Gegengott gegen Chriftus unabtrennbar von ihm
in jedem Sinne, nicht nur {ein Gegenpol, fondern auch nur dem Namen
nach ein vorchriftlicher Gott, weil er Chriftus tief in fich trigt,

125



Nietz{che hat diefe Zufammengehorigkeit nicht zugegeben; er blieb
bis zuletzt bei der Feindichaft {eines Gottes gegen Chriftus. Noch in
feinem Schlufiwerk, das den Titel ,,Ecce homo* trigt, lautet das letzte
Wort — anichlieffend an fein fritheres: ,,Der Gott am Kreuz ift ein
Fluch auf das Leben, ein Fingerzeig, {ich von ihm zu erléfen; der in
Stiicke gefchnittene Dionyfos ift eine Verheiflung des Lebens: er wird
ewig wiedergeboren und aus der Zerftoérung heimkehren® —: |,Diony-
fos gegen den Gekreuigten!*

Aber zugleich wird ihm die Entfcheidung aus den Hinden geriflen:
Er erblickt den gemarterten Gott, der {eine Ziige trigt, nicht als den
zerftiickten Gott, {fondern als den gekreuzigten, Dionyfos am Kreuz —
nun fieht man erft, wie ungeheuer fie einander gleichen, Diefer Diony-
fos ift nicht der vorchriftliche Griechengott; er ift durchaus ein nach-
chriftlicher Gott, gefpeift mit dem Blute Chrifti, Aber er ift nicht der
wirkliche Chriftus; er ift Chriftus in einem anderen Weltaugenblick:
Chriftus nach dem Tode Gottes — Chriftus im Zeichen des Geftorben-
feins ohne Auferftehung, Chriftus im Zeichen des Nichts,

Das Kreuz, das er floh, fteht unwiderruflich am Ende. Es fteht
auch iiber Nietz{ches eigenem End{chickfal. Die letzten zwolf Jahre
feines Lebens hat er, dem kaum zwanzig kurze, von {chwerer Krank-
heit verftorte Schaffens;ahre vergonnt waren, in unheilbarem Wahn-
finn verbracht. Und gleichviel ob diefer Wahnfinn einer phyfiichen
oder einer pfychifchen Erkrankung entfprang: er hat ihn, mit dem
Wort feines Freundes Overbeck, ,,{ich {elbft zugelebt*.

,Ich {preche mein Wort, ich zerbreche an meinem Wort®™, darin
ift das Schickfal Nietzfches befchloffen. Daf} er fein Wort nicht nur
gelprochen hat, fondern daf er an ihm zerbrochen ift, daf} es weit tiber
alle nur gedachte und erkannte Wahrheit hinaus Wirklichkeit gewor-
den ift, daf} {ein Leben felbft nichts anderes war als der Vollzug feiner
Wahrhelt das ift fein echtes Vermichtnis, Und in diefem, einzig und
allein in diefem Sinne einer neuen, {chrankenlofen denkerifchen Fcht-
heit: daf ein Denker feine Wahrheit nicht nur gedacht, nicht nur er-
kannt und bekannt hat, fondern daf} er lebendig in fie eingegangen
ift, dafl er fo einen Menichen in feiner Wahrheit und feine Wahrheit
in einem Menfchen verewigt hat, diirfen wir uns das Wort {einer
gebrochenen und faft {chon Wahnﬁnmgen Stimme zu eigen machen:
»Erft von mir an gibt es wieder Hoffnungen.*

Margarethe Susman.

Pfliiget ein Neues!
Die etwas mehr theologifch-kirchlich intereffierten Lefer diefer

Blitter erinnern fich wohl des Artikels: ,,Stehen wir vor einer Wen-
dung?*, den ich im Juli/Augufthefte verdffentlicht habe. Er kniipfte

126



	Friedrich Nietzsche von heute gesehen (Fortsetzung und Schluss)

