Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (3): Mérz-Sendung

Artikel: Liebe und Wahrheit - kann man beides verbinden? : Wahrheit tibend in
Liebe (Epheser 4, 15)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A rsal” .
Mérz-Sendung N4 s

Liebe und Wahrheit — kann man beides verbinden?

Wahrheit tibend in Liebe.
Ephefer 4, 15.

In dem Kampfe um das Reich Gottes in der Welt und vor allem
auch in der eigenen Seele ftoflen wir immer wieder, und gerade heute,
auf cines der fundamentalen Probleme der menfchlichen Exiftenz: den
wirklichen oder fcheinbaren Gegenfatz der zwei Grundpfeiler der-
felben, der Liebe und der Wahbrbeit,

Wenn wir im vollen Gottesgehorfam ftehen mochten — und dafl
wir das wollen, ift ja fiir unfer Tan und Erleben entfcheidend —, dann
miiffen wir mit unferen Mitmenichen im Verhiltnis der Liebe ftehen
und miiffen auch die Probleme des Volkerlebens unter diefem Gefichts-
punkt behandeln. Dariiber kann es keinen Zweifel geben. Nun wiflen
wir alle, was das bedeutet: wir wiflen, wie {chwer das ift oder doch zu
{ein {cheint, wir wiflen, daf} fich der Licbe die Selbftfucht, die Eifer-
fucht, das Refentiment aller Art, vielleicht auch der.HaB, und zwar,
rein menfchlich betrachtet, oft gar {ehr begriindeter Hafl, entgegenftel-
len, und wiflen, daf} die Ueberwindung diefer Feinde der Liebe einen
Kampf koftet, in dem wir mehr unterliegen als obfiegen, in dem wir
jedenfalls immer wieder verfagen. Aber diefer Kampf enthilt zwar
viele Probleme, die es immer neu zu bedenken und zu lofen gilt, ift
jedoch felbft kein Problem. Wie aber, wenn wir im Kampfe der Liebe
oder im Kampfe um die Liebe auf die Wahrheit als Hindernis ftoflen?
Dann entfteht das Problem. Wir haben es mit Menfchen zu tun, mit
denen wir vor Gott in der reinen Bezichung der Liebe ftehen mochten,
fo wie es vor Gott {ein {oll. Es mogen Gelchwifter fein, Kinder, viel-
leicht Gatten oder Eltern, es mogen Freunde {ein, Mitarbeiter, auch
Feinde — mit denen follen wir ja ebenfalls in der Bezichung der Liebe
{tehen. Wie nun, follen wir um der Liebe willen fie anders {ehen, als
fie in unferen Augen {ind? Sollen wir fiir ihre Fehler, ihre Siinden, ihr
Verfagen gegeniiber der Sache, der fie dienen follten, fiir ihre FCIO’hCIt
ihren Unglauben, ihren Mangel an Lauterkeit, Sachlichkeit und Treue
fir alle die {chweren Gefahren, die ihr Wefen fiir fie {elbft, aber auch
fiir andere, vielleicht fiir die Sache Gottes bedeutet, einfach die Augen
{chlieffen, nur das Gute an ihnen fehen wollen, fie einfach gelten laffen,
uns felbf} anklagen, dafl wir einen bofen Blick hitten? Sollen wir es
mit Bewegungen, Gemein{chaften, Vilkern {o halten? Mit den groflen
Mifletitern? Ruht darauf vielleicht der Friede?

Aber wie — wenn wir mit Gott und den Men{chen durch die Liebe
verbunden {ein follen, fo doch auch durch die Wahrheit, Stammt denn
die Erkenntnis und Empfindung der Wahrheit nicht auch von Gott?
Diirfen wir fie einfach verleugnen? Und wenn es fo ift, daff in dem
Mafle, als wir wirklich mit Gott verbunden find, die Liebe in uns

109



wichft, {o nicht auch die Wahrheit? Gott iff ja nicht nur die Liebe,
fondern auch die Wahrheit. Er ift gerade als die Liebe auch die Wahr-
heit. Er ift auch die Heiligkeit, Er ift das durchdringende Gericht iiber
alles Falfche und Béfe, Sollen wir das verleugnen? Es gibt nun einmal
furchtbare Gewalten des Bofen, in der Seele des Einzelnen, wie im
Leben der Gefellfchaft und im Walten der Gefchichte — kénnen wir
die anders als haffen, oder auch, was noch weiter von der Liebe abzu-
fiihren {cheint, verab[chenen?

Nein, das kann nicht {ein. Eines fteht feft: Wir diirfen nicht um der
Liebe willen die Wahrheit verleugnen. Die Wahrheit hat zunichft ebenfo
ihr Recht wie die Licbe, Sie kommt, wie gefagt, ebenfo von Gott und
dient ebenfo Gott. Wir diirfen fie nicht von uns ftoflen, Wir kdnnen im
Gegenteil gar nicht genug Erkenntnis der Wahrheit haben. Unfere Ge-
fahr ift nicht der zu {charfe, fondern der zu blsde Blick fiir die Wahr-
heit, nicht die grofle Leiden{chaft fiir fie, fondern die grofle Lauheit
fiir fie. Wir haben gerade um der Liebe willen den {charfen Wahr-
heitsblick notig. Denn wir find befonders als Lehrer und Fihrer, aber
auch als Gatten, Eltern, Freunde, Mitarbeiter, Mitkdmpfer, auch als
Glieder einer Gemein{chaft, Biirger eines Volkes, Vertreter einer Sache,
Triger des Reiches Gottes zu Wichtern beftellt, Wir haben acht zu geben
auf die Gefahren, die den auf diefe oder auch auf andere Weife mit uns
Verbundenen felbft oder von ihnen aus andern drohen; wir haben acht
zu geben auf die Michte des Bofen, welche in der p-olitifchen, fozialen
und nicht zuletzt in der religioien Welt umgehen und welche in ihrer
Art und Furchtbarkeit {o wenig erkannt werden. Wir find verantwort-
lich — wehe uns, wenn wir nicht wachen! Wenn wir nicht aufpaflen!
Gerade die Liebe wird uns diefen fcharfen Blick fiir die Wahrheit
geben, Echte Liebe macht nicht blind, fondern fehend. Der, welcher
die Liebe felbft ift, hat darum auch den {chirfften Blick fiir die Wahr-
heit gehabt und gewuflt, was im Menichen fei (Johannes 2, 23—25).
Es gibt keine Ueberwindung des Bé{en ohne die volle und unerbittliche
Wahrheit. Nicht weniger wahr {ollen wir fein, fondern mehr; wir
follen die Wahrheit unerbittlich erkennen und anerkennen, ihr bis auf
den Grund nachgehen, gerade auch um der Liebe willen, weil um Gottes
willen, weil um der Rettung willen. Denn nur in der Wahrheit ift
Rettung. Darum find alle grofien Retter in erfter Linie Wahrheitszeugen
gewefen, an ihrer Spitze Er, der fiir die Wahrheit gekreuzigt worden
ift. Aber nur aus Liebe konnte er fiir die Wahrheit fterben.

Wir konnen der Liebe nie dienen ohne die Wahrheit. Ohne die
Wahrheit it nichts Gutes wirklich gut. Wenn die Liebe die Subftanz
des Guten ift, {o ift die Wahrheit das Salz, ohne das die Subftanz ver-
faulte. Es ift auch rein plychologifch betrachtet fo, dafl die abfichtliche
Verdringung der Wahrheit durch die Liebe dlefer nicht niitzt. Denn
alle Verdriangung folcher Art racht fich. Was ein bekanntes lateinifches
Wort von der Natur fagt, gilt umfaflend von aller Wahrheit: ,,Du

IIO



magft fie mit der Gabel austreiben, fie wird dennoch wiederkommen.*
Nein, wir miiffen gerade auf dem Wege der Wahrheit, auf dem Wege
tiefer zur Wahrheit, auch zur Liebe, tiefer zur Liebe, vordringen.

Aber wie denn — miiffen wir dann nicht haflen, ftatt zu lieben?

Ich antworte: Wir follen hafen, follen griindlich haflen — das Bofe
haffen, Gott felbft hafit es ja. Wir follen es mit todlichem Ernfte haffen,
Wehe, wenn wir das nicht titen! Es ift ent{cheidend, ift lebenswichtig,
daf} wir es tun. Aber das Bofe haflen, heifit nicht die "Bélen haflen; die
Fehler, die Gefahren, die Siinden beftimmter Menfchen, beftimmter
Sachen, beftimmter Volker fehen, heifdt alfo nicht, gegen die Liebe ver-
ftoflen — muf} es nicht heifien.

Ich weif}, dafl ich damit etwas gefagt habe, das banal klingt. Es ift
ja keineswegs eine neue Wahrheit, dafl es zwar gelte, das Bofe zu
haffen, aber nicht die Bofen. Ift das aber eine Wahrheit oder blof} eine
Phrafe? Ift es, plychologiich betrachtet, moglich, das Bofe in einem
Menichen, einer Sache, einem Volke zu haflen und nicht diefes Volk
felbft, nicht diefe Sache {elbft, nicht diefen Menichen {felbft? Kann man
beides wirklich auseinander halten? Sind nicht das Bofe und feine Tri-
ger und Vertreter aufs tieffte verbunden? Und kann man einen Men-
{chen, eine Sache, ein Volk lieben, wenn man ihre Fehler, ihre Siinden, .
vielleicht ihre Verbrechen, ihre Untaten, klar durchfchaut und aufs
tieffte verabicheut? Mufl man dann nicht doch auch fie {elbft haflen,
wenn nicht gar verab{cheuen, oder, im milderen Falle, doch die Liebe
aufgeben, durch die man mit ihnen verbunden war oder fein {ollte?

Ko, dicler Fimwand widerlegt Werden?

Ich glaube doch!

Zuzugeben ift zwar unumwunden, dafl die Gefahr vorhanden und
nicht klein ift, das Bofe mit {einen Trigern zu identifizieren. Und
richtig ift auch, daf} diefe fiir ihr Tun und Wefen verantwortlich ge-
macht werden. Es wire in der Tat eine verhdngnisvolle Anwendung
der Wahrheit von der Trennung der Bofen von dem Bofen, wenn man
{ie dazu benutzen wollte, diefe Verantwortung aufzuheben, Und wie
oft gelchicht das! Welch eine fchwere Gefahr ift folch falfche Liebe zu
allen Zeiten und in allen Lagen und ift es folcher Pazifismus gerade
heute, wo doch gerade heute der Thdifferentismms gegen Gut und Bofe
ein fo grofles Uebel ift. Wie ich {chon {o oft gezeigt habe, ift ein der-
artiger Pazifismus, der auf faliche Weile die Schuldtgen entlaftet,
einer der ftirkften Verbiindeten des Bofen, weil er ein Feind der Wahr-
heit ift und flatt mit diefer mit Sentimentalitit oder Schlagwort, wenn
nicht Phrafe, arbeitet,

Dennoch vertrete ich das Recht, ja die Notwendigkeit jener Tren-
nung des Bofen von den Bofen, um zunichft bei diefer Lofung zu
bleiben; dennoch vertrete ich die Moglichkeit, ja Notwendigkeit, bei
aller Erkenntnis der Wahrheit und allem Gehorfam gegen fie vor Gott
die Liebe zu wahren, n o

III



Das kann freilich nur unter beftimmten Vorausietzungen gefchehen.

Einmal: Es ift immer wieder nétig, Klarheit dariiber zu {chaffen,
was Liebe ift und was fie nicht iff. Denn wenige Dinge werden {o viel-
geftaltig und fo verhiangnisvoll mifiverftanden und miflbraucht, wie
diefes koftlichfte von allen. Darum muf iiber ihr echtes Wefen immer
von neuem Licht verbreitet werden. Was ift denn die Liebe — ich
meine diejenige Liebe, um die es fich hier handelt, die Agape des
Neuen Teftamentes, nicht die natiirliche Liebe, die von Mann und Frau,
Freund und Freund und fo fort, fondern die Liebe, die Jefus meint
und fordert, die vor Gott das erfte und hochfte Gebot ift? Nicht ift
fie Sentimentalitdt, nicht muf} fie ftarke Gefiihlswallung fein. Diefes
kann fie fein, aber muf {ie nicht fein. Es ift klar, dafl gegeniiber ge-
wiflen Men{chen, gewiffen Sachen, gewiflen Volkern, um nur diefe
drei Stichworter zu brauchen, [olche Liebe, Liebe in Form freudiger
Bewegung des Gefiihls, als Forderung unmoglich ift. Sie ift moglich als
heroifche Wallung, aber fie ift nicht moglich als Pflicht und Norm.
Und das ift auch nicht die Liebe, die Jefus meint, Diefe ift etwas, {chein-
bar wenigftens, viel Niichterneres: fie ift die Grunderkenntnis und
Grundempfindung von unferer abfoluten Verbundenbeit mit den Men-
fchen, allen Men{chen, durch Gott, woraus unfere abfolute Verantwor-
tung fur fie fliefit.

Diefe Grunderkenntnis und Grundempfindung follen wir auf alle
Fille fefthalten und kénnen es. Sie wird in den Fillen, um die es fich
jetzt fiir uns handelt, nicht Freude {ein, oder doch nicht ganz Freude,
fondern Schmerz oder doch mit Schmerz gemiichte Freude, aber fie
bleibt Liebe.

Aber damit das fein kann, mufl freilich eine Bedingung erfiillt wer-
den: Wahrheit und Liebe in ihrer Verbundenheit miffen durch Gott
gereinigt werden. Es mufl [eine Liebe {ein, die wir behaupten, die in
feiner Wahrheit wurzelnde geheiligte Liebe, und es mufl die in {einer
Liebe wurzelnde, geheiligte Wahrheit fein. In dem Mafle, als wir vor
Gott ftehen, wird das Wachstum der Liebe in uns glelchmaﬁlg ZU-
nehmen; der Licbesfinn wird immer ftirker und der Wahrheitsfinn im-
mer Ichirfer werden, Liebe und Wahrheit werden voneinander getra-
gen, nach dem Gefetz der Polaritit, das den einen Pol in dem Mafle
ftark fein lifit, als der andere ftark ift.

In diefem Sinne und unter diefer Bedingung ift es moglich, und
nicht einmal allzufchwer, die Liebe auch gegen die Bofen zu wahren,
bei allem Ernft und aller Schirfe der Erkenntnis des Bofen und des
Gerichtes dariiber, bei aller Abweifung von falfcher Weichheit oder
gar Sentimentalitdt und bei aller Beugung vor der Majeftit des Guten:
indem das Bofe von den Bofen getrennt wird, Gerade wenn die un-
geheure Gewalt und Tiefe des Bofen erkannt und anerkannt wird,
konnen feine Triger Gegenftand des Erbarmens werden. Sie erfchei-
nen vor ithm {o klein, fo armielig, fo bejammernswert! Und wir {elbft

I12



fo gefdhrdet, fo bar aller Urfache zur Selbftgerechtigkeit, fo fehr der
Haltung von ,,Furcht und Zittern* bediirftig. Die Triger des Bofen
follen, wenn fie Michtige find, von uns geftiirzt und gerichtet wer-
den, wie Gott fie ftiirzt und richtet, Das mufl im Namen Gottes ge-
{chehen, Aber fie {elbft brauchen wir nicht zu haflen und follen fie,
in letzter Inftanz, auch nicht blof} verabfcheuen, fondern — ehren,
niamlich das Geheimnis Gottes, das auch in ihnen ift, Gottes Ge-
{chopf in ihnen. Sie follen uns Furcht vor uns felbft einfléBen und
Mitleid mit ihnen, Dabei miiffen wir je nach den Menichen, Meinun-
gen und Situationen, die wir vor uns haben, bald den Ernft des Bo-
{en, bald das Erbarmen geltend machen, jedenfalls immer auch die
eigene Gefihrdung und die eigene Schuld bedenkend; aber von der
Liebe, der recht verftandenen, brauchen wir um der Wahrheit willen
nicht zu weichen und follen es nicht — ob auch die Wellen der Stim-
mung in uns hin und her {chlagen mogen, was menichlich und natiir-
lich ift. Wir brauchen nicht eine {tereotype ,,chriftliche’ Maske aufzu-
fetzen, die Jefus ,,Heuchelei” nennt. Was fiir Worte tiber Erfcheinun-
gen und Kreife hat nicht Blumhardt gelegentlich gebraucht — fogar auf
der Kanzel —, Worte, tUber die feine ,fanften Anhinger fich ent-
fetzten! Aber den Boden der recht verftandenen, der minnlich, nicht
weibilch verftandenen Liebe brauchen wir damit nicht zu verlaflen.

Und fo brauchen wir auch nicht die Liebe aufzugeben, durch die
wir vor Gott mit beftimmten Menfchen verbunden {ein follen — ich
follte vielleicht fagen: verbunden [ind! — wenn wir ihre Fehler und
Stinden mit voller Klarheit erkennen. Es wird blofi eine mit Schmerz
verbundene Liebe fein. Unfer Kampf wird dann {ein miiffen, dafl wir
nicht in Verbitterung oder Hafl geraten, fondern diefen Sachverhalt
vor Gott ftellen, ihm das Gericht uberlaﬁend unferfeits aber die Liebe,
in jenem tieferen Sinne, das heifdt: die Verbindung durch Gott, feft-
halten; vor Gott fiir {ie eintreten; da, wo es Feinde find, hoffen und
bitten, dafi ein Tag der Verfohnung kommen moge; diefe in unferem
Herzen bereit halten; um Rettung ringen vor den Gefahren, die wir
fehen; der Wahrheit gerade um der Licbe willen Zeugnis geben, aber
ohne den bofen Blick; lieber das Gute an den Men{chen {ehen als das
Nichtgute, auch das {cheinbar Nichtgute zum Guten deutend, foweit
es ohne Unwahrheit moglich ift; uns nicht an der Ungerechtigkeit
freuen, uns aber an der Wahrheit mitfreuen; jene Liebe betdtigen, die
im rechten Sinne, in der Wahrheit aus Gott, alles trigt, alles glaubt,
alles hofft, alles aushilt,

So 16ft fich diefer {cheinbare Gegenfatz von Liebe und Wahrheit,
der uns fo ftark zu {chaffen macht, in eine Wechfelwirkung, oder,
anders gefagt, ein Verhiltnis der Polaritit, auf. Bedenken wir dies zum
Schluffe noch einmal,

Nicht nur dienen wir gerade auf dem Wege der Wahrheit am mei-
ften der Liebe, fondern wir gelangen, wie wir angedeutet haben, gerade

113



auf dem Wege zur Wahrheit auch zur Liebe, Wenn wir das Bofe, fei’s
in {einen gewaltigen Welt- und Gefell{chaftsformen, fei’s in feiner indi-
viduellen Geftaltung, bloff oberflichlich verftehen, {o erzeugt es blof}
Zorn, Emporung, Hafl, Abfcheu oder doch, in feinen weniger {chlim-
men Formen, Verftimmung, Entfremdung, ja Feindichaft, jedenfalls Er-
kaltung der Liebe; wenn wir ihm aber auf {eine letzten Wurzeln und
Tiefen nachgehen, dann ftoflen wir auf eine Macht, die iiber die Men-
fchen, thr Wollen und Nichtwollen, iiber Gut und Bofe, hinausgeht —
wir ftoflen auf Gott. Dann bekommen wir es mit ihm zu tun, Und dann
{ind wir bei der Liebe, der recht verftandenen, angelangt.

Wenn die Wahrheit zur Liebe fithrt, {o die Liebe zur Wahrheit.
Denn es gehort auch zum Fundament der geiftigen Exiftenz, daf} es
keine Wahrheit gibt ohne Liebe. Eine Wahrheit, die nicht aus der Liebe
ftammt, ift nicht nur kalt und unfruchtbar, {fondern wirkt zuletzt zer-
fiorend. Sie ift ein tonendes Erz und eine klingende Schelle. Es ift ge-
radezu die Probe der Wahrheit, daf} fie wirklich Wahrheit {ei, ob fie
der Liebe dient oder nicht, Denn nur die Liebe ift die Wahrheit, weil
Gott die Liebe ift. Wie ein Menfch, der nur Liebe wollte, ohne die
Wahrheit, zuletzt auch die Liebe verlore, {o verlore ein Menich, der
nur Wahrheit wollte, ohne die Liebe, zuletzt auch die Wahrheit. Beide
Male gerieten wir ins Leere und in den Trug. Wie Sentimentalitit wird
Kritikfucht zuletzt zur Auflofung der Seele, Die Liebe ift die Wahr-
heit, wie fie freilich nur als mit der Wahrheit verbunden echte Liebe ift.

Darum ift es eine {o fundamentale Lofung, {o grof} in ihrer lapi-
daren Einfachheit, das apoftoliiche Wort, dafl es gelte, ,,Wahrheit zu
tiben in Liebe” — wozu wir in feinem Sinne die Ergidnzung fiigen
diirfen: ,;und Liebe in Wahrheit! Darum {ollen wir nicht nur, {on-
dern konnen wir auch beide verbinden. Denn wunderbar verbinden
fie fich in Gott und vor Gott. Leonhard Ragaz.

Friedrich Nietziche von heute gefehen.
(Fortfetzung und Schluf.)

Man muf} einen Blick zuriickwerfen auf den Lebensbegriff Goethes,
um den ungeheuren Verluft an Men{chlichkeit und damit auch an wahz-
haftiger Gottlichkeit in dem ftromend reichen Lebensbegriff Nietziches
zu erkennen, Als der vogelkundige Eckermann Goethe von den Vigeln
erzihlt, die nicht nur ihre eigenen Jungen, fondern auch hilflofe fremde
Vogel fittern, von dem alten Hanfling, der das fremde Rotkehlchen
bei {ich aufnimmt, von der Grasmiicke, dic wie eine Mutter fiir eine
ganze Schar fremder Vogel forgt, da antwortet Goethe: ,,Wire es
wirklich, daf} diefes Fiittern eines Fremden als etwas allgemein Gefetz-

114



{agen, dem man anmerkt, daf} es nicht blof} eine erbauliche pfarrerliche
Leiftung, fondern ein Zeugnis ift. Diefes wird oft nicht an Bibelworte,
fondern an Ausfpriiche von auflerbiblifchen Geftalten und auch an
allerlei Ereignifie und Erlebnifle angekniipft oder befteht auch einfach
aus folchen. Dadurch kann das Buch auch Menichen ergreifen, die fiir
eine mehr biblifch-geiftliche Art nicht zuginglich wiren,

Weil Kampf und Not auch manchmal zu Feinden Gottes zu werden
drohen und der Glaube an ihn durch fie in Anfechtung verfallen kann,
ift auch diefes dritte Buch ein Bekenntnisbuch im rechten Sinne. Es kann
als folches vielen ein treuer, teilnehmender, helfender Freund und
Kamerad werden, der in dunkeln Stunden zu ihnen kommt. L. R.

Neue Schriften der Réligiéis—fozialen Vereinigung.

1. Der in diefen Heften er{chienene Vortrag von Arthur Rich:
»Das Judenproblem ift nun im Verlag der Religits-fozialen Vereini-
gung {eparat herausgekommen und bei der Pazififtifcher Biicherflube
(Gartenhofftrafle 7, Ziirich 4) fiir 40 Rappen das Exemplar zu be-
ziehen, Eine weite Verbreitung diefer ausgezeichneten Schrift ift {ehr zu
wiin{chen,

2. Auch die Erklirung des Unfervaters von Leonhard Ragaz ift
{eparat er{chienen und bei der genannten Stelle zu so Rappen das Stiick
zu beziehen, _

Druckfehler.

Im letzten Hefte mufd es auf Seite 112, Zeile 14 von unten, heiflen:
»das Wachstum der Liebe und der Wahrheit; auf Seite 131, Zeile §
von unten: ,lebendigen Chriftus (ftatt ,,Lebendigen, Chriftus®).

Redaktionelle Bemerkungen.

Manche Lefer mochten wohl gerne etwas von dem Echo erfahren,
das mein Auffatz ,,Pfliget ein Neues! gefunden hat. Ich werde dar-
iiber, fo weit das einen Wert hat und angeht, {piter gerne berichten
und will heute nur mitteilen, dafl es an erfreulichem und wichtigem
Echo nicht fehlt.
~ Ich wiiniche den Lefern jene gute Offern, die wir alle fo notig
haben, Meine Andacht wiirde gern etwas dazu beitragen. Es ift darin
{freilich enticheidend Wichtiges zu kurz gefagt. Mochte es dennoch ver-
ftanden werden. Die Andacht fftammt aus meinem tiefften Denken und
Erleben. :

Aber auch das ganze HePt ift auf O{’cern wie auf Karfrc1tag, ab-
geftimmt,

203



	Liebe und Wahrheit - kann man beides verbinden? : Wahrheit übend in Liebe (Epheser 4, 15)
	Anhang

