
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 37 (1943)

Heft: (2): Februar-Sendung

Artikel: Gegen die reaktionäre Auslegung der Bibel. I., Der Zinsgroschen ; II.,
Kritische Fragen zu Römer 13, 1-7 ; Nachwort des Redaktors ; III., I.
Korinther 7, 17-24

Autor: Ben-Chorin, Schalom / Eggenberger, Christian / Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von Nietzfche ielbft aus gefehen, grauenhaft mißverftanden worden
ift. Dem, was heute Wille zur Macht heißt, fteht der lebendige
Schöpferwille des Lebens, wie Nietzfche ihn in diefem Begriff gefaßt hat,
gegenüber, wie einer raffelnden Riefenmafchine eine lebendig lodernde
Flamme. Oder wie einem todkalten Zerftörungswahn die heiße Früh-
lingsfonne, die aus jedem kahlen, dunklen Ding machtvoll die in ihm
angelegte Form herausreißt. Und doch ift in diefem glühend fchöpferifchen

Lebensbegriff deutlich auch fchon die wachfende Roheit der Zeit
am Werk. Auch er ift ein doppelgefichtiger, der dadurch zum furcht-
barften Verhängnis geworden ift, daß nur fein eines Antlitz in der
gefchichtlichen Wirklichkeit fleh ausgeprägt hat. Die Züge des milden,
fanftmütigen Herrfchers der reinen, fegnenden Lebensbejahung, die er
tief in fich trägt, blieben im Inneren von Nietzfches Schickfal
verfchloffen, die des graufamen Dämons chaotifcher menfehenfremder
Macht traten allein nach außen, und durch das Gefäß des fanften und
hohen Geiftes, der das Wort prägte, bricht eine der ungeheuersten
Dämonien der Gefchichte fleh Bahn. Margarete Susman.

(Schluß folgt.)

Gegen die reaktionäre Auslegung der Bibel.

Zu den verhängnisvollsten Formen der Verderbnis der Sache Gottes,

und zwar befonders der Sache Chrifti, unter den Menfchen gehört
ohne Zweifel der erfolgreiche Verfuch, lie in den Dienft der Reaktion
zu ftellen und zu ihrer ftärkften Stütze zu machen.

Wenn ich von Reaktion rede, dann meine ich damit nicht etwa kon-
fervatives Denken. Konfervativ und Reaktionär ift bei weitem nicht das

gleiche, es ift beinahe ein Gegenfatz. Echte konfervative Denkweife ift
von dem Streben befeelt, dauernde, vielleicht fogar ewige, jedenfalls
wichtige Wahrheit und die entfprechenden Formen vor der Zerftörung
durch eine oberflächliche, vielleicht fogar leichtfertige Revolutionierung
zu fchützen. So verftanden, gehört Konfervatismus ebenfo notwendig
zur Wahrheit als Radikalismus. Echter Radikalismus befteht geradezu
darin, daß die dauernde, vielleicht fogar ewige Wahrheit, die der
Konfervatismus in den alten Formen fefthalten will, in neuen Formen
verwirklicht wird. Darum muß der echte Revolutionär in dem Maße
rückwärts gehen, als er vorwärts will. Darum ift die chriftliche Reformation
des fechzehnten Jahrhunderts über die Scholaftik und die Kirchenväter
(diefe, wie das alte Dogma, nach Möglichkeit feilhaltend) zur Bibel
zurückgegangen und muß die kommende neue Reformation dies ebenfalls

tun, nur daß fie noch über Paulus, bis zu dem die Reformation
zurückgegangen ift, bis zu Jefus und den Propheten zurückgehen muß.
Darum will auch, wie ein als Denker bedeutender Sozialift nachgewie-

74



fen hat, der Sozialismus, als eine im Grunde konfervative Bewegung,
eigentlich Gedanken und Lebensformen einer vergangenen Zeit gegenüber

einer inzwifchen eingetretenen Entartung, wie der Kapitalismus
eine ift, neu zur Geltung bringen.1)

So ift das richtige Verhältnis von konfervativ und radikal in dem
Worte Jefu ausgedrückt: „Meinet nicht, daß ich gekommen fei, das
Gefetz und die Propheten aufzulöfen. Ich bin nicht gekommen aufzulöfen,

fondern zu erfüllen."
Etwas ganz anderes aber ift die reaktionäre Haltung. Bei ihr

handelt es fich nicht um die Erhaltung einer dauernden, vielleicht fogar
ewigen, für alle gültigen Wahrheit, fondern um die Rettung einer
zeitweiligen, vielleicht fehr irdifchen Macht, und zwar der Macht einer
beftimmten Klaffe oder Inftitution. Sie will einfach den Stand der
Dinge an dem Punkte fefthalten, mit welchem ihr Intereffe verbunden
ift, alfo an einem Zuftand und der entfprechenden Ideologie (fo muß
man nun fagen!), die nichts weniger als dauernde oder gar ewige Wahrheit

ausdrücken, fondern vielleicht bloß das Ergebnis einer fehr modernen

und im fchlechten Sinn radikalen Umwälzung find. Für diefen
Sachverhalt ift das vielleicht fchlagendfle Beifpiel, daß heute die Reaktion
ausgerechnet den Kapitalismus fefthalten will, der doch die Frucht einer
Revolution im Sinne eines fchlechten Radikalismus ift und den darum
die Träger eines echten Konfervatismus (ich nenne bloß Sismondi und
Carlyle) mit tiefer Ueberzeugung bekämpft haben. Reaktion ift alfo im
beften Falle entarteter Konfervatismus, Talmi-Konfervatismus, oder
auch an einer beftimmten. Stelle der Entwicklung erftarrter Radikalismus.

Darum fchlagen Radikalismus und Reaktion fo leicht ineinander
über und wohnen auch oft im gleichen Menfchen. Darum find echte
Reaktionäre fo oft ausgemachte up to date-Menfchen, und echte
Revolutionäre oft ausgemacht altväterliche. Darum gibt es ftets wenige
Konfervative — und heute faft keine mehr — aber viele Reaktionäre.

Dies mußte vorausgefchickt werden, damit unfer Kampf gegen die
Inanfpruchnahme der Bibel durch die Reaktion nicht allzu fchlagwort-
artig und damit oberflächlich erfcheine.

Kehren wir nun zu unferem befonderen Thema zurück. Die ganze
Bibel ift fozufagen mit dem Staube der reaktionären Deutung bedeckt,
die oft auch zu reaktionärer Ueberfetzung wird. Und zwar nimmt diefe
reaktionäre Deutung befonders häufig die Form des Servilismus oder
doch, im befferen Falle, des Patriarchalismus an. Es wird eine der
Hauptaufgaben der kommenden Revolution Gottes (und Chrifti) fein,
diefen Staub von der ganzen Bibel zu entfernen. Aber über diefer
allgemeinen falfchen Auslegung der Bibel erheben fleh einzelne Stellen,
die man als Feftungen der Reaktion, befonders in Geftalt des Servilis-

x) Ich denke an das Budi von Hendryk de Man: „Die Idee des Sozialismus."
Es behält feinen Wert, auch wenn fein Verfaffer auf falfche Wege geraten ift.

75



mus, bezeichnen kann. Drei folche find befonders bekannt und wichtig:
Matthäus 22, 15 ff. (das Wort Jefu über Gott und Cäfar), Römer 13,
1—7 (die Aeußerung des Paulus über das Verhältnis des Jüngers
Chrifti zum „Staate") und 1. Korinther 7, 17—24 (die Aeußerung des
Paulus über das Verhältnis des Jüngers Chrifti zum „Stande"). Ueber
alle drei Stellen ill von uns fchon geredet worden, fei's in den „Neuen
Wegen", fei's anderswo1), aber es ift gut, wenn in diefer Sache gründliche

Arbeit getan wird. Darum follen drei Aeußerungen zu dielem
Gelamtthema, je eine zu einer der drei Stellen, in dielem Hefte
vereinigt werden. Daß eine von ihnen von unferem jüdifchen Freunde in
Jerufalem, Ben Chorin, ftammt, werden die Leier gewiß als wertvoll
empfinden.

I.

Der Zinsgrofchen.

Neben Römer 13 ift es vor allem die Gefchichte vom Zinsgrofchen
(Matthäus 22, 15—22), welche die Grundlage der kirchlichen
Auffaffung vom Verhalten des Chriften gegenüber dem Staate bildet.

Auf diefe Gefchichte und vor allem auf das Wort Jefu, welches
ihre Pointe bildet: „Gebet dem Cäfar, was des Cäfars ifl — und Gott,
was Gottes ifl!" gründet fich die verhängnisvolle Teilung der Welt in
einen religiöfen Bezirk und einen profanen oder, wie die Reformatoren,
insbefondere Luther, fagten: in ein geistliches und ein weltliches Reich
oder, wie man heute fagt, in den Bereich der Politik und den „Raum
der Kirche".

Nach diefer allgemein-kirchlichen Auffaffung geht aus dem berühmten

Worte Jefu hervor, daß es einen Bereich der Welt gibt, in welchem
Cäfar uneingefchränkt herrfchen mag, wenn nur Gott fein Refervat
gefichert bleibt.

Wie verhängnisvoll diefe Auffaffung ift, lehrt ein Blick in die
Kirchengefchichte. Von Luthers katastrophalem Verfagen gegenüber
den wahrhaft evangelifchen Anfprüchen der erniedrigten und entrechteten

Bauern bis zu der Haltung der deutfchen Bekenntniskirche, deren
Proteft gegen die Nazibarbarei erft einfetzte, als diefe den „Raum der
Kirche" antaftete, alfo fich der Dinge bemächtigen wollte, die nicht
des Cäfar find, ftatt fchon am erften Tage der Judenverfolgung und
Sozialiftenmorde ihre Stimme zu erheben, zieht fich ein blutroter Faden.

Es fei mir, als einem extra muros Stehenden, hier geftattet, das
Problem exegetiich anzugehen, das heißt zu fragen: liegt in dem
gedachten Jefusworte tatfächlich diefe Zweiteilung der Welt in einen
religiöien und einen profanen Bezirk befchloffen?

x) Von dem Schreibenden befonders in dem Anhang zu der Schrift: „Sollen
und können wir die Bibel lefen und wie?"

76



Zunächft möchte ich als exegetifches Prinzip folgendes in Erinnerung

bringen: Es ift immer bedenklich, einen Ausfpruch in der Bibel
abfolut zu nehmen, wenn es die Bibel felbft für nötig hält, uns die
befondere Situation, in welcher der Ausipruch getan wurde, zu erzählen.
Die Worte der Bergpredigt etwa muffen unbedingt abfolut genommen
werden, da uns die berichtete Situation zeigt, daß es sich hier um eine
freie Anfprache zum Zwecke der Belehrung der Maffen handelt. Ganz
anders ift die Situation, in der das Wort vom Cäfar und von Gott
fällt.

Jefus ill hier nicht der Anredende, fondern der Angeredete. Aber
nicht der in Wahrheit Angeredete (wie etwa im Gefpräch mit Nikode-
mus), fondern der böswillig Verfudite. Seine Gegner, Pharifäer und
Herodianer, fuchen ihn Staatsfeindlicher Gefinnung zu überführen, um fo
eine Rechtshandhabe gegen den unbequemen Wahrheitsfanatiker zu
haben. Sie fenden deshalb einige ihrer Jünger zu Jefus, um eine
„Scheelah", eine religionsgefetzliche Frage, an ihn zu richten. Es geht
um die fchwierige Frage der Steuer an den nichtjüdifchen Herrfcher.
Wir Juden des heutigen Paläftina würden fagen: es geht um die Frage
der Loyalität gegenüber der Mandatarmacht. — Die Fragesteller wollen

eigentlich nicht belehrt werden, fondern fle wünfchen den Befragten
in feinen Worten zu fangen, um ihn auf Grund einer revolutionären
Ausfage den römifchen Behörden denunzieren zu können.
Jefus müßte ein fchlechter Pfychologe gewefen fein, wenn er diefe

Falle feiner Gegner nicht bemerkt hätte. Er war aber gerade das Gegenteil

von einem weltfremden Schwärmer, vielmehr heißt es zu Recht von
ihm, „er wußte wohl, was im Menfchen war" (Joh. 2, 25). So handelt
nun Jefus, in diefe prekäre Situation gedrängt, ganz nach feiner eigenen
Maxime: „Seid klug wie die Schlangen und ohne Falfch wie die Tauben"

(Matth. 10, 16). Er ill in diefer Situation ohne Falfch, indem er
feinen Gegnern glatt ins Geficht lagt: „Ihr Heuchler, was veriuchet ihr
mich?", aber er ift auch fchlangenklug, indem er fich nun die Zinsmünze
(den Dinar) reichen läßt und nach jüdifcher Eigenart mit einer Frage
auf eine Frage antwortet: „WefP ift das Bild und die Ueberfchrift?" —
So, jetzt hat er die anderen! Jetzt muffen Sie ihm Rede und Antwort
flehen. Der Angriff ift hier als die befte Form der Verteidigung
gewählt. Die Gegner können nicht umhin, zu fagen: „Des Cäfar!" Und
darauf antwortet Jefus nun mit dem berühmten Worte: „Gebet dem
Cäfar, was des Cäfar ift, und Gott, was Gottes ift!"

Das ift die Situation, die von dem Worte nicht getrennt werden
darf. Es von feinem hiflorifchen Grunde ablöfen und in den zeitlofen
Raum der Dogmatik zu ftellen, heißt das Wort fchon mißverftehen.

Wir gehen aber noch weiter! Martin Buber fagte mir einmal im
Gefpräch: Exegefe ift immer eine Sache des Hörens. Das ift ein fo wahres
Wort, daß es keiner vergeffen follte, der fich mit der Auslegung der
Bibel befchäftigt. Wir muffen alfo unfer Ohr fcharfen, um den „Nig-

77



gun", das heißt den Tonfall zu vernehmen, in welchem diefes fo
verhängnisvoll gewordene Worte gefagt wurde.

Der Tonfall ergibt Sich aus der Situation. Das Gefpräch, deffen
Pointe es bildet, ill ein Gefpräch unter Juden. Unter paläftinenflfehen
Juden. Gegenftand des Gefpräches aber ift der Cäfar, die außerjüdifche
Staatsmacht, der Repräfentant des fremden Imperialismus.

Man muß unter paläftinenfifchen Juden gelebt haben, um die gewit-
terfchwüle Atmofphäre eines folchen Gefpräches ganz zu fpüren. Die
Situation des heutigen Judentums in Paläftina hat ja lehr viel Aehn-
lichkeit mit der zur Zeit Chrifti. Wieder regiert der Landpfleger von
Judäa als Repräfentant einer außerjüdifchen imperialiftifchen Macht
auf dem Hügel über Jerufalem, wieder fteht ihm eine jüdifche
Schattenregierung (die Leitung der Jewish Agency und der „Waad Leumi")
gegenüber. Für uns jüdifche Bürger Paläftinas haben Gefpräche, wie
das im Evangelium gefchilderte, nichts Hiftorifches. Sie find ungeheuer
aktuell für uns. Wir erlebten und erleben fie an allen Straßenecken, im
Café, in der Familie. Nun wird man immer wieder eine befondere
Eigenart jüdifchen Verhaltens in diefer Beziehung zum fremden
Imperium feftftellen können, gerade in den Kreifen, die darum wiffen,
was Ifrael ift von Ewigkeit zu Ewigkeit! Eine kühle Diftanz, eine am
Letzten orientierte und deshalb an der Macht desintereffierte Abftands-
haltung gegenüber dem Machtkoloß zeichnet diefe echteften Juden aus.
Ganz anders ift ihre Haltung gegenüber den Juden, die nicht mehr wiffen

wollen um das, was Ifrael aufgetragen ift, die Jahwe an den Baal
verraten und fein wollen „wie alle Völker". Hier gibt es keine kühle
Diftanz, hier zieht „ein rechter Ifraeliter, in welchem kein Falfch ift,"
(Joh. i, 47) ordentlich vom Leder. So ill in Jefu Verhalten gegenüber
feinem jüdifchen Landesherrn Herodes nichts von der splendid isolation
zu fpüren, die feine Haltung gegenüber dem Cäfar charakterifiert.
Jenen Affimilanten und Römling nennt er rundheraus einen „Fuchs"
(Luk. 13, 32), was immerhin eine handfefte Majeftätsbeleidigung ift.

Diefe seelifche Grundhaltung muffen wir erwägen, um den richtigen
Tonfall des Wortes vom Zinsgrofchen zu hören. Ich will ihn hier durch
Einklammerung des Nichtgeiagt-Mitgeiagten andeuten:

„So gebet (Ichon was ift das fchon Großes?) dem Cäfar (dem
„Goj"), was des Cäfar ifl (er will ja doch nur Geld und wieder Geld
von euch!) und (aber [das biblifche „und" „we" hat mannigfache
Bedeutungen, fehr oft im Alten Teftament fteht es für „aber"] jetzt
kommt das große Aber, auf das es allen ankommt!) Gott was Gottes
ifl!"

Es ift das Wort eines Galuth-Juden, eines Menfchen der Diafpora,
das uns hier überliefert wird. Man wende nicht ein, daß Jefus doch ein
paläftinenfifcher Jude war, der noch ganz fraglos eingebettet in fein
eigenes Volkstum lebte. Dieles Volkstum felbft war bereits kein
autonomes mehr. Die Diafpora war ja fchon in Paläftina felbft eingebrochen

78



durch die imperialiltifche Oberherrfchaft der Römer. Diefe Tatfache
fchuf drei Gruppen von Juden: die Affimilanten (Herodes-Partei und
Sadduzäer), die Zeloten, welche der Gewalt mit Gewalt begegnen wollten,

und fchließlich die Non-Violenz-Gruppe, die Pharifäer und Effe-

ner, aber offensichtlich auch die Jünger Jefu und Johannes umfaßte.
„Non-Violenz fetzt", nach einem Worte Gandhis, „alle Kraft der Seele

dem Willen des Tyrannen gegenüber." Genau das taten Pharifäer und
Effener und mit ihnen Jefus gegenüber dem Cäfar. Dabei wußten fie
immer um die Relativität der Gewalt, die ftets eines Tages einem noch

Gewaltigeren weichen muß und kein Gran Ewigkeit in fich hat.
Jefu Wort vom Cäfar und von Gott ift alfo aus der Zweidimen-

fionalität der Situation zu verftehen. Zweidimenfional ift fle infofern,
als fie eine perfönliche und eine nationale Dimenfion aufzuweiien hat.

Die perfönliche Note legt es ihm aus taktifchen Gründen nahe,
ausweichend zu antworten, um nicht in die Schlinge feiner Feinde zu treten.

Die nationale läßt ihm aus der großen, im Tiefften wohl
eschatologifchen Diftanz den fremden Herrfcher als den Antipoden Gottes
erfcheinen, rückt ihn aber zugleich auf die Ebene minderer Relevanz.

Die Evangelien fehen in Jefus den Fortführer und Erfüller der
prophetifchen Botfchaft. Ein Jefus, der das Wort vom Cäfar und von
Gott im abfoluten Sinne der kirchlichen Lehre gebraucht hätte, wäre
aber der Antipode der Propheten. Denn gerade die Unteilbarkeit des

Königtums Gottes ift ja das Herzflück der prophetifchen Botfchaft.
Jahwe ift König über alles. Es gibt kein Gebiet, das feinem Herrfchafts-
anfpruch entzogen werden darf. Nicht Kult, Opfer, Tempel, Liturgie
fordert der Gott der Propheten, fondern ein Leben der Gerechtigkeit
und Liebe! Aber nicht vom einzelnen allein fordert der Gott der
Nebiim (Propheten) diefe immerwährende unteilbare Verantwortung
vor Ihm, fondern auch von den Völkern, über die fein Gericht ergeht,
wenn Sie fich gegeneinander vergehen, im Innern und Aeußern. Nicht
weil fie den jerufalemitifchen Tempelkult nicht mitmachten, ergeht
über fie des Herrn Gericht, fondern weil fie Zedek und Mifchpat (Recht
und Gerechtigkeit), Cheffed und Rachamim (Liebe und Erbarmen) nicht
untereinander bewährt haben.

Ein Jefus, der Gottes Anfpruch allein auf den Tempel, die Liturgie
oder aber auch das Leben des einzelnen befchränken wollte, ftünde
keineswegs in der prophetifchen Linie.

Ich glaube nun allerdings, durch das Herausarbeiten der Situation,
fo wie fie fich mir kundtut, gezeigt zu haben, daß das Wort vom Cäfar
und von Gott kein abfolutes ift, fondern ein fituationsgegebenes. Es
kann auf gänzlich anders geartete Situationen nicht rechtmäßig
übertragen werden.

Die chriftliche Gefellfchaft aber ftellt eine ganz andere Pofition dar
als die der Juden Paläftinas zur Zeit Chrifti. Wäre Cäfar ein jüdifcher
König gewefen, fo hätte eine wie immer geartete Zweiteilung in fei-

79



nem Herrfchaftsbereich und in den Gottes nicht einmal gedacht werden
können. Denn der König ill ja im ifraelitifchen Staate Gottes Gefalbter
und Vikar. Ein gleiches gilt für den chriftlichen König, den chriftlichen
Staat im allgemeinen. Ich will hier nicht auf den in fich widerfpruchs-
vollen Begriff des chriftlichen Staates eingehen. Hier handelt es fich nur
darum, daß in einem Staate, deffen Volk und Regierung in irgendeiner
Form fich chriftlich nennen (und das trifft heute noch auf alle europäifchen

Staaten außer der Sowjetunion zu; fogar Nazis und Fafchiften
bleiben dem Namen nach zumeift Chriften), eine Trennung in Cäfars
und Gottes Bereich nicht aus dem gedachten Worte Jefu abgeleitet werden

kann.
Der Jude der Galuth (Diafpora) hatte ja als Nichtrömer gar keinen

Einfluß auf den Bereich des Staates. Er ftand außerhalb des Machtkrei-
fes des Imperiums, oder nur rein paffiv in ihm. Der Chrift in der chriftlichen

Gefellfchaft aber fteht inmitten der Seinigen und ill daher
mitverantwortlich für die Organifationsform diefer Gefellfchaft und endlich

für die Obrigkeit, die fie fich gibt. Er kann nicht einen Bereich in
diefer Gefellfchaft erkennen, der nicht unter Gottes Wort geftellt ift.
Den Cäfar, von welchem Jefus fpricht, hat das Wort Gottes, das an
Ifrael ergangene, noch gar nicht erreicht. Aber den chriftlichen Kaifer
oder König oder Minifterpräfidenten oder Führer oder Duce hat es

erreicht. Es gibt hier keine Scheidelinie mehr zwifchen dem Fremden
und dem Eigenen, zwifchen Cäfar und Gott.

Ich hätte als Jude nicht gewagt, diefe exegetifchen und doch mehr
als exegetifchen Bemerkungen zu einem Worte Jefu zu machen, wenn
nicht auch mir diefe brüderliche Stimme zur Situation meines eigenen
Volkes fpräche. Ifrael kennt eine Maxime wie die angeführte in feinen
heiligen Schriften nicht. Aber in der Praxis verfährt das heutige Judentum,

zumal im Lande Ifrael, ebenfalls nach der kirchlichen Doktrin
vom Herrfchaftsbereiche des Cäfar und dem Gottes. Die Fragen der
Religion werden forgfam getrennt von denen der Realpolitik. So hat
man dem Schreiber diefer Zeilen wiederholt vorgeworfen, er bringe
die Bibel und die Politik durcheinander — zum Schaden beider. Allen
ausgefprochenen und unausgesprochenen Verfuchen einer Aufteilung der
Welt in Gottes und Cäfars Reffort aber muß der Monismus Ifraels
entgegengehalten werden in Lehre und Tat: der EINE Gott ill der Herr
über die GANZE Welt! Schalom Ben-Chorin (Jerufalem).

II.

Kritifche Fragen zu Römer 13, 1—7.

Bei einer genauen Prüfung der fo oft zitierten Bibelftelle Römer 13,
1—7, können ernfte Zweifel auffteigen, ob fie vom Apoftel Paulus

80



felbft flamme oder von einer fpäteren Bearbeitung herrühre. Die
wichtigften diefer Bedenken gegen die Echtheit der Stelle feien nachfolgend
in Kürze erwähnt. Selbftverftändlich bedürfte die Erhärtung jeder diefer
Bedenken einen breiteren Raum, als wie er uns hier zur Verfügung
fteht.

i. In i.Kor. 6, iff., mahnt der Apoftel Paulus die Chriften zu
Korinth, ihre Streitigkeiten unter fich abzumachen. Er findet es als
ungehörig, wenn fich die Chriften von den „Ungerechten" Recht fprechen

laffen. Ohne Zweifel find mit diefen „Ungerechten" die Juftiz-
organe der heidniichen Obrigkeit gemeint. Hätte der gleiche Verfaffer,
der Römer 13 die obrigkeitlichen Gerichtsorgane als „Diakonen Gottes"

bezeichnet, die gleichen Inftanzen „Ungerechte" nennen und von
deren Zuziehung abraten dürfen?

2. In 1. Kor. 2, 6 ff., begegnet uns (wie auch noch an anderen
Stellen) eine durchaus geringe Schätzung der „Herrfcher dieler Welt":
In ihrer Blindheit für die Weisheit Gottes haben fie den Herrn der
Herrlichkeit gekreuzigt, in ihnen lebt eben der Geift der Welt, Sie find
im Begriff, zu vergehen. Sollte der Apoftel, der fo von den weltlichen
Machthabern denkt, zur unentwegten Untertänigkeit gegenüber dielen
weltlichen Mächten aufgefordert haben, fie als durchwegs „von Gott
verordnet" bezeichnen?

3. Im 1. Petrusbrief wird in Kap. 2, 13, ebenfalls zur Unterordnung

unter Kaifer und Statthalter aufgefordert. Dort werden aber diefe
Inftanzen als „menfchliche Schöpfung" bezeichnet. Entweder kannte
der Verfaffer des 1. Petrusbriefes unfere RömerbriefHelle und distanzierte

fich bewußt von Paulus, ihn abfchwächend — oder er wußte
eben nichts von Römer 13, 1—7, obgleich der 1. Petrusbrief offenficht-
lich bedeutend nach dem Römerbrief entftand.

4. In den Schriften der apoftolifchen Väter, die größtenteils dem
zweiten nachchristlichen Jahrhundert entflammen, findet fich unfere
Römerbriefftelle nirgends zitiert, indeffen diefe apoftolifchen Väter
fonft fehr gerne das Alte Teftament und die damals bekannten neu-
teftamentlichen Schriften zitieren. Andere Stellen aus dem Römerbrief,
vor und nach Römer 13, werden redit oft zitiert. Intereffant ift
diesbezüglich vor allem Kap. 61 im 1. Klemensbrief. In diefem Brief, der
offenbar zirka 90 n. Chr. von Rom nach Korinth gefandt wurde, handelt

das befagte Kapitel ebenfalls von der Einftellung der Chriften zur
Obrigkeit. Die Gedanken decken fich teilweife mit Römer 13 (Gott hat
den politifchen Inftanzen die Macht verliehen, man foil fich ihnen
unterordnen, nicht dem Gotteswillen fich entgegenstellen), aber der
Hauptakzent der Ausführungen wird ganz anders gefetzt: Die Chriften
follen Gott bitten, daß er den Willen der Herrichenden zurecht weile
zu Frieden und Sanftmut. Sehr beachtenswert ift jedoch, daß felbft dort,
wo der Klemensbrief die gleichen Gedanken ausfpricht wie Römer 13,
die Formulierungen andere Ausdrücke gebrauchen: Etwas fehr Be-

81



achtenswertes bei einem Verfaffer, der Sich fonft recht gerne auf Zitate
flützt. Wußte er etwa nichts von Römer 13, 1—7?

5. Auf der gleichen Linie liegt nun auch die Praxis der urchriftlichen

Gemeinden. Sie wußten um den Refpekt vor der Obrigkeit, fie
beteten für die Herrfcher. Aber nach den apoftolifchen Konftitutionen
wurde jeder von der chriftlichen Gemeinde ausgefchloffen, wenn er ein
Amt verfah, indem er Todesurteile auszufprechen oder zu vollstrecken
hatte. Wie durften fie das, wenn der große Apoftel Paulus Römer 13, 4,
ausgeführt hatte, daß die Obrigkeit im Schwertgebrauch „Gottes
Diakon" fei? Entweder verftanden fle das anders, als wie es heute meiftens
verftanden wird, oder fie fetzten fich über die Autorität des Apoftels
Paulus hinweg oder — galt Römer 13 ihnen nicht als apollolifch?

6. Nun gilt es zu beachten, wie eigenartig Römer 13 formuliert ift.
„Jedermann unterziehe fich.. ." Das fteht in einem Zufammenhang
drin, in dem der Apoftel Paulus nun eben nicht redet von dem, was
„jedermann" tun foil, fondern von dem, was chriftliches Gebot ift, was
dort gelten foil, wo man im Glauben unter der Herrfchaft Jefu Chrifti
fleht. Die ganze Ausführung vom rechten chriftlichen Verhalten fteht
unter der am Anfang betonten Löfung: Stellet euch nicht diefer Welt
gleich, fondern verwandelt euch in der Erneuerung eures Sinnes! Wenn
nun mitten in folchen Ermahnungen etwas erwähnt wird, das für
„jedermann" gelten foil, dann wäre zu erwarten, daß der Apoftel in
feinen Grundgedanken einbiegen würde mit einer Wendung: „fo erft
recht ihr Chriften". Diefer unvermittelte Einbruch einer Jedermanns-
Ethik in die fpezififch chriftlichen Ermahnungen ill etwas Seltfames.

7. Einige fprachliche Momente weifen in die gleiche Richtung. Statt
„jedermann" wäre wörtlich „jede Seele" zu überfetzen: ein Wortgebrauch,

wie wir ihn fonft bei Paulus nicht antreffen. Der Unterfchied
zwifchen den grammatikalifchen Formen der Ermahnungen in Römer
12 und denjenigen in Römer 13,6 und 7 fei nur beiläufig erwähnt.
Diefe grammatikalifche Form der Aufforderungsfätze ftimmt nur mit
den nachfolgenden Verfen überein, was aber fehr leicht fo gedeutet werden

könnte, daß eben darum hier in diefer Stelle ein bereits in der

Imperativform ausklingender Einfchub eingerückt wurde. — Sicher
ift dies, daß dann, wenn wir beim Lefen direkt von 12, 21 zu 13, 8

übergehen würden, der gedankliche Fortgang ein viel gefchloffenerer
wäre.

8. Eine nähere Betrachtung des Gedankenganges von Römer 13,
1—7, zeigt, daß ihm zugrunde liegt eine Antithefe: Das aus
Gottesordnung Stammende, Notwendige einerfeits, das Zufällige andererfeits.
Nicht „zufälligerweife" trägt die Obrigkeit das Schwert, die ftaatliche
Ordnung ill von Gott gefetzt, darum ift es notwendig, ihr fich zu
unterziehen. Nun ift der Gegenfatz von Gottgefetztem und Zufälligem,
desgleichen die Gleichfetzung von Nichtzufälligem mit Gottgefetztem
ein fehr ausgeprägter Grundzug der Weltanfchauung der ftoifchen

82



Philofophie, die ums Jahr ioo n. Chr. im Begriff war, kaiferliche
Hofreligion zu werden. — Der Apoftel Paulus felbft bewegte fich in
wefentlich anderen Antithefen: geiftlich und fleifchlich, Gott und Welt,
Gott und Satan uiw. Römer 13, 1—7, läßt fleh fehr leicht als floifche
Abhandlung, fehr fchwer als chriftliche Ermahnung lefen.1)

9. Es gilt dies vor allem hinfichtlich des Grundgedankens der Stelle:
Tatfächliche politifche Macht und Gottes Walten. Vom ftoifchen
Gottesbegriff aus, der in allem Gefchehen die allwaltende Vernunft am
Werk fieht und diefe als Vorfehung und als Gott bezeichnet, ift es ganz
einfichtig, daß alle beftehende Obrigkeit von Gott verordnet fei. Wir
kennen ja auch aus neuefter Zeit das Reden der Mächtigen diefer Welt,
Sie feien von der Vorfehung verordnet worden. Aber für den jüdifch-
chriftlichen Gottesbegriff, dem der Apoftel Paulus aufs innigfte gläubig
zugetan war, genügt als Ausweis göttlicher Anordnung dies noch nicht,
daß etwas im großen Zug des Gefchehens nun einmal fo und nicht
anders gekommen fei. Gewiß, auch Römer 13, 1—7, argumentiert mit
der fittlichen Aufgabe des Staates. Aber das ganz Eigentümliche diefer
Stelle ift doch dies, daß fo ohne weiteres angenommen wird, daß die
beftehenden Obrigkeiten, einfach als beftehende, dem fittlichen,
gottgewollten Staatszweck nachkommen. Kann diefe Annahme fo generell
behauptet werden ohne abfichtliche Naivität und Blindheit? So ficher
bei gewiffen Hof-Philofophen und bei deren Schülern folch gewollter
Optimismus anzutreffen war, fo fraglich ift es, ob wir den Apoftel
Paulus, der doch die Gefchichte von Abimelech, Ahab, Antiochus
Epiphanes kannte, damit behaften dürfen?

Obgenannte Gründe fprechen gegen die Ab faffung von Rom. 13,
1—7, durch den Apoftel Paulus. Sicher gibt es auch einige beachtenswerte

Argumente für die Echtheit diefer Stelle. Befonders gilt dies vom
gut-paulinifchen Stil einiger Wendungen in diefem Paffus. Aber laffen
fich Stil und iprachlicher Ausdruck nicht auch imitieren?

Aber ein ganz .gewichtiger Grund fpricht dafür, daß diefe Stelle
dem Apoftel Paulus nicht abgefprochen werde: hier findet ein durchaus
ftaatsfrommes und regierungstreues Chriftentum feinen bibliziftifchen
Beleg. Sollte nicht diefes Argument alle andern in den Schatten ftellen?

Die Haltung der chriftlichen Kreife unter Lenin und Hitler hat
jedoch gezeigt, daß auch diefe bibliziftifch begründete Staatstreue trotz
Römer 13 ihre Grenzen findet, je mehr die Durchkreuzung der eigenen
Intereffen und Ueberzeugungen Anlaß gibt, die Theorie der Einfetzung
jeglicher Regierung durch Gott kritifch zu überdenken.

Chriflian Eggenberger.

x) Katholifche Theologie fieht in Rom. 13, 1—7 bezeichnenderweife einen Beleg

für die Geltung des Naturrechts bei Paulus. Das heißt doch Abhebung vom
Genuin-Paulinifchen. Und damit zugleich auch Heraushebung aus dem Zufammenhang

Rom. 12 und 13.



Nachwort des Redaktors.

Wir haben diefen Ausführungen gern und dankbar Raum gewährt.
Denn wenn wir uns auch in bezug auf die wiffenfchaftliche Richtigkeit
der von ihnen vertretenen Hypothefe nicht ein völlig kompetentes Urteil

zufchreiben dürfen, fo ift doch Sicher, daß fie vieles für fich haben
und wird auch durch Sie Eines völlig klar: Man darf auf eine in jeder
Beziehung fo problematifche Stelle wie Römer 13, 1—7 niemals das
Gebäude einer chriftlichen Staatslehre errichten, wie es die
Reformatoren getan haben — zum Verhängnis ihrer Sache wie der Sache

Chrifti — und wie man es ihnen auch noch heute nachmacht. L. R.

III.

1. Korinther 7, ij—24.

1.

Die Stelle lautet, in freier, aber nach Möglichkeit getreuer
Ueberfetzung, folgendermaßen:

„Im übrigen foli es fo gehalten werden, wie es jedem der Herr zugeteilt
hat: daß jeder fo wandle, wie ihn Gott gerufen hat. Und fo verordne ich es in
allen Gemeinden. Du bift als Befchnittener berufen worden: fuche nicht die Be-

fdineidung aufzuheben! Du bill in der Vorhut gerufen worden: laß nicht die

Befchneidung vornehmen. [Wie gewiffe Judenchriften verlangen.] Die Befchnei-

dung gilt nichts und die Vorhaut gilt nichts, fondern bloß das Halten der Gebote

Gottes. Jeder bleibe bei dem Rufe, in dem er gerufen worden ift. Du bift als

Sklave gerufen worden? Das foli dich nicht kümmern! Aber wenn du auch

[gerade] freiwerden kannft, fo mache lieber davon Gebrauch. Denn der durch den

Herrn gerufene Sklave ift ein Freigelaffener des Herrn, gleichwie der als Freier
Gerufene ein Sklave Chrifti ift. Ihr feid teuer erkauft, darum werdet nicht Sklaven

von Menfchen. Jeder bleibe, Brüder, mit Gott an der Stelle, wo er gerufen
worden ift."

Ich habe, auf Grund des griechifchen Wortlautes, an die Stelle des

theologifch allzufehr belafteten „berufen" das „gerufen" gefetzt, das

auch den Sinn viel richtiger wiedergibt. Dementiprechend habe ich
auch für „Stand", worin fchon eine Auslegung enthalten ift, „Ruf"
gefetzt, das ebenfalls den Sinn richtiger, nicht bloß wörtlicher, ausdrückt.

Was hat man nun aus diefer Stelle gemacht? Man hat fie im Dienfte
der Reaktion, fpeziell in Geftalt des Servilismus, oder doch mindeftens
eines autoritären Patriarchalismus gegen das Recht der fozialen Reform,
um von Revolution nicht zu reden, benutzt. „Sehet", hat man ge-

84



fagt, „das Neue Teftament will von politifchen und fozialen Aenderun-
gen nichts wiffen. Nicht auf den Stand kommt es an; man kann in jedem
Stande ein Chrift fein und ift in aller äußerlichen Ungleichheit vor Gott
gleich." In diefem Sinne hat noch zu unferen Zeiten ein römifch-katho-
lifcher Bifchof (wenn ich nicht ganz irre, war es der Bifchof Keppler
von Rottenburg) den Arbeitern zugerufen: „Wer Knecht ift, der foil
Knecht bleiben." Wobei Sich die „Heuchelei" (das Wort im Sinne Jefu
gebraucht) diefer Auslegung darin verrät, daß die Kreife, welche
diefelbe benutzten, fich fehr für ihren Stand wehrten und keineswegs
bereit gewefen wären, ihn mit den „Knechten" zu taufchen, obfehon
ihnen das ja hätte gleichgültig, ja fall willkommen fein muffen. Dem
Zwecke diente für fie das Apoftelwort ichon nicht!

Das ift die reaktionäre Auslegung der Stelle, zum Teil wieder, wie
bei Römer 13 und Matthäus 22, auf falfche, das heißt tendenziöfe
Ueberfetzung geftützt.

1

3-

Und welches ift nun die richtige Auslegung?
Um diefe zu finden, muffen wir auch diefe Stelle, wie Römer 13,

1—7, in den Zufammenhang des Textes ftellen, worin fle fich befindet.
Damit flößen wir wieder auf eine paradoxe Tatfache: Das ganze
Kapitel 7, wie auch Kapitel 8, und vorher Kapitel 6", hat zum Thema
die Freiheit, und zwar Kapitel 7 die Freiheit zur Ehe oder Ehelofig-
keit und die Freiheit in der Schließung der Ehe wie zu ihrer Auf-
löiung und Kapitel 8 die Freiheit im Effen und Trinken. „Nicht ift
der Bruder oder die Schwefter in diefen Dingen verfklavt" (7, 15).
Und nun wäre doch feltfam, wenn mitten in diefem Zufammenhang
eine Anweifung nicht etwa bloß zur notwendigen Bindung (wie in
Kapitel 6 und 8), fondern zur Untertänigkeit ftünde. Das Gegenteil
ift doch von vornherein wahrfcheinlicher.

Aber warum denn die Anweifung, daß jeder dort liehen bleiben
folle, wo ihn der Ruf Gottes in die Gemeinde Chrifti getroffen habe?

Der Grund ift der gleiche wie für die Verordnung von Römer 13.
Offenbar waren dem Apoftel Anflehten und Beftrebungen bekannt,
die darauf ausgingen, daß die durch Chriftus gegebene Freiheit, Gleichheit

und Brüderlichkeit Sich auch in der entfprechenden Aenderupg der
äußeren Zuftande, zunächft einmal in der Gemeinde Chrifti felbft, von
hier aus aber doch auch in der Umwelt, geltend machte, daß alfo vor
allem die Sklaven frei würden und auch der äußere, fich in der Be-
fchneidung darfteilende Unterfchied von Juden und Griechen, wohl
auch der foziale von Mann und Frau (vgl. Galaterbrief 3, 28 und Ko-
lofferbrief 3, 11) befeitigt werde. Warum ift Paulus nicht darauf
eingegangen? Etwa aus konfervativer oder gar reaktionärer Gefinnung:
weil ihm die Erhaltung bestimmter politifcher und fozialer Zuftande

85



von Chriftus aus wichtig gewefen wäre? Keine Rede davon! Sondern
es ift aus einem andern, genau gegenteiligen Grunde gefchehen: aus
radikaler, ja revolutionärer Gefinnung! Denn Paulus wartete, wie die

ganze urchriftliche Zeit, auf eine ungeheure Revolution: auf die mit dem
nahen Anbruch des Reiches Gottes erfcheinende Weltwende, welche die
große Umkehrung aller Dinge bedeutete und mit der Erfüllung der
meffianifchen Verheißung auch die vollendete Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit bringen werde, worin natürlich die Sklaverei aufgehoben fei;
aber auch der Unterfchied von Juden, Griechen und Barbaren, wie der
von Mann und Frau. Paulus wußte, daß in diefem Sinne „die Geftalt
diefer Welt vergehe" (7, 31). Wenn man diefe umfaffende, größte und
tieffte Revolution vorwegnehmen wollte, fo hieße das nicht nur, daß
man etwas durch Menfchenkraft zu machen verfuchte, was doch nur
Gottes Werk fein könnte und dadurch mit der herrfchenden Macht
(Exusia) in einen Konflikt geriete, worin die Gemeinde zermalmt
würde, fondern man würde durch die Vorwegnahme der Revolution
durch die Revolte und der Gefamtumwälzung durch einzelne Reformen

das Größere durch das Kleinere verhängnisvoll gefährden.
Das ill alles eher als reaktionäre oder auch nur konfervative

Gefinnung!

Ein Beifpiel im kleineren, wenn auch relativ großen, mag den Sinn
diefes Verhaltens des Paulus erläutern. Als der moderne Sozialismus
aufkam, da gab es Leute, welche diefen fofort durch Putfche und
Revolten oder auch durch Teilreformen, wie Genoffenfchaft und
Gewerkfchaft, verwirklichen wollten. Denen hat fich Karl Marx mit
Wucht entgegengestellt. Er wollte nicht, daß durch folche Verfuche das

Große, das nun kommen lolite, die revolutionäre Totalumwälzung,
gefährdet werde. In viel tieferem und gewaltigerem, auch berechtigterem

Sinne war das die Haltung des Paulus.
Sehen wir nun unfere Stelle unter diefem doppelten Gefichtspunkte,

dem des textlichen und dem des gefchichtlichen Zufammenhanges an.
Da ift zunächft Eins feftzuftellen: Es ift philologifch rein unmöglich,

daß der Satz von 21: „Aber wenn du auch [gerade] frei werden
kannft, dann mache lieber davon Gebrauch!" anders verftanden werden
könnte denn fo: „Dann benutze lieber die Gelegenheit und werde frei."
Nur das Dogma, daß das Urchriftentum auf keine Weife an politifch-
foziale Umgestaltungen im Namen Chrifti gedacht habe, konnte auch
nichtreaktionäre bürgerliche Ausleger veranlaffen, mit Gewalt aus diefer

klaren Anweifung das Gegenteil zu machen: „Dann mache lieber
von deinem Sklaventum Gebrauch." Das ift ja auch rein finnlos.1)

1) Wenn auch ein wiffenfchaftlich fo genauer Mann wie Profeffor Schmiedet
(der Ueberfetzer des neuteftamentlichen Teiles der „Zürcher Bibel") in feinem
Kommentar zu den Korintherbriefen daran feilhält, trotzdem auch er den
griechifchen Ausdruck, fo verftanden, für „feltfam" hält, fo gefchieht es aus diefem
herrfchenden bürgerlichen Vorurteil.

86



Dazu kommt noch der Umftand, auf den ich anderwärtsJ)
hingewiefen habe, daß nicht der geringfte Grund vorliegt, warum nadi
der Meinung des Paulus eine folche Gelegenheit, frei zu werden, nicht
hätte benützt werden follen. Als in folchen Dingen gefetzestreuer Jude
mußte er ja ohnehin gegen die Sklaverei lein. Nur vor Einem warnte
er: vor der Revolte. Aus dem angeführten Grunde.

Aber Eins fteht ihm feft: Durch Chriftus ift eine neue Freiheit
gekommen. Diefe haltet feft! „Denn ihr feid teuer erkauft worden.
Darum feid nicht Sklaven von Menfchen. Laffet euch nicht wieder in
die herkömmlichen fozialen Schablonen preffen. Unter euch, in der
Gemeinde, darf es keinen Unterfchied zwifchen Juden, Griechen und
Barbaren geben, und namentlich keinen von Freien und Sklaven. Bei
euch ifl durch Chriftus der Sklave ein Freier wie der Freie- ein Sklave.
Freilich follt ihr diefem Sachverhalt nicht durch gefährliche und dazu
falfch orientierte politifch-foziale Reformen oder gar Revolten
Ausdruck geben, fondern jeder da, wo ihn der Ruf Gottes getroffen hat,
auf den Tag der kommenden Revolution Gottes mit ihrer Erfüllung
der Freiheit der Söhne Gottes warten."

Das ifl der faft felbftverftändliche Sinn diefes viel mißbrauchten
Apoftelwortes.

Nun könnte freilich der Verdacht entliehen, daß diefe Auslegung
durch die revolutionäre Tendenz bedingt lei, wie die andere durch die.
reaktionäre. Diefem Verdacht aber kann ein fchlagendes Argument
entgegengehalten werden: Die von uns für richtig gehaltene Auslegung
ill durchaus die ältere und urfprünglichere, nicht nur von einem Erasmus

(der doch wohl fo gut und beffer Griechifch konnte als die
heutigen Profefforen), fondern auch fogar einem Luther, dem fie doch
nicht liegen konnte, vertretene. Erft dem fpezififch bürgerlichen Zeitalter

blieb es vorbehalten, den klaren Sinn der Stelle im Banne eines
Vorurteils ins Gegenteil zu verkehren.

Zum Schluffe aber wünfchen wir doch das Motiv, welches die Stellung

des Apoftels beftimmt hat, noch einmal ins Auge zu faffen. Es ift
das, was man in der Sprache der Theologie die Erwartung der Parufle,
der Ankunft des Herrn, oder allgemeiner, die eschatologifche Erwartung,

die des nahen Anbruches des Gottesreiches nennt.
Fiat Paulus auf Grund diefer Erwartung mit feiner Stellungnahme

recht gehabt?
Wir muffen die Frage doch wohl mit einem Ja beantworten. Aus

mehreren Gründen. Einmal aus dem fchon angeführten: Jene Revolte

1) In der vorgeführten Schrift: „Sollen und können wir die Bibel lefen
und wie?"

87



hätte doch nach menfchiichem Ermeffen zu einer blutig-graufamen
Unterdrückung durch die römifche Macht und zur völligen Ausrottung
der Gemeinde Chrifti geführt. Sie wäre eine jener kleinen oder großen
meffianifchen Schwärmereien gewefen, die immer diefes Schickfal
ereilt hat. Sodann: die Entfaltung der in der Botfchaft Jefu als Teil der
Gefamterlöfung enthaltenen politifch-fozialen Umwälzung auch in der
Außenwelt erforderte einen Reifeprozeß, und diefer erforderte Zeit.
Die Umwälzung der alten Welt mußte zunächft im Inneren bis zu
einem beftimmten Punkte vollzogen fein, bevor fie nach Außen treten
konnte; fonft wäre fie wohl jener Gefahr der Veräußerlichung, die man
gegen eine im Namen Chrifti geforderte politifche und foziale Umwälzung

noch heute geltend macht, heute aber mit Unrecht und Unwahrheit,

wirklich verfallen. Es waltete alfo in dem Verhalten des Paulus
eine aus dem heiigen Geift ftammende Erkenntnis des Weges Gottes
und feines Reiches in der Gefchichte.

Aber es fei nochmals betont: Mit reaktionärer Denkweife, mit
Servilismus oder auch nur Patriarchalismus hat das nichts zu tun. Diefe
lieft nur eine bürgerlich-reaktionäre Tendenz hinein, die dem Apoftel
Paulus, wie dem ganzen Urchriftentum, fo fremd als möglich ift. Die
Parufieerwartung ift vielmehr von ungeheuer revolutionärer Art. Sie
ill vielleicht am beften einem Staudamm zu vergleichen, der die Waffer
der Höhe anfammelt, damit fle, ftatt fleh zu verlaufen, zur rechten
Zeit in ungeheurer Kraft fich in die Tiefe der Welt ergießen können.

Das Urchriftentum ill durch und durch revolutionär gefinnt. Es

wartet auf jene Revolution, die noch ipät in der apoftolifchen Zeit in
dem Worte zum Ausdruck kommt: „Wir warten nach feinen
Verheißungen auf einen neuen Himmel und eine neue Erde, in denen
Gerechtigkeit wohnt" (2. Petri 3, 13).

Im Lichte diefer Stelle muß auch 1. Korinther 7, 17—24, gelefen
und verftanden werden. Leonhard Ragaz.

Von der Nachahmung Chrifti.
(Fortfetzung.)

Wo immer ein Menfch auf ungeordnete Weife etwas begehrt, wird
er fofort in fich felbft unruhig. Der Hochmütige und der Geizige kennen

keine Ruhe; die im Geifte Armen und Demütigen aber wandeln
in großem Frieden. Ein Menfch, der noch nicht ganz in fich abgeflorben
ift, wird durch kleine und geringe Sachen verfucht und zu Fall gebracht.
Einer, der im Geifte fchwach und irgendwo noch fleifchlich und zum
Sinnlichen geneigt ift, kann fich fchwer von irdiiehen Wünfchen
freimachen. Und- darum wird er häufig Trauer haben, wenn er fich ihnen
entzieht; auch wird er leicht fich aufregen, wenn Einer ihm widerfteht.

,88


	Gegen die reaktionäre Auslegung der Bibel. I., Der Zinsgroschen ; II., Kritische Fragen zu Römer 13, 1-7 ; Nachwort des Redaktors ; III., I. Korinther 7, 17-24

