
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (5): April-Sendung

Artikel: Hermann Kutters Vermächtnis : kritische Bemerkungen zu einer Schrift
; Nachwort

Autor: Berger, Heinrich / Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Kutters Vermächtnis.

Kritifche Bemerkungen zu einer Schrift.1)

Im vergangenen Jahre hat Walter Nigg, Profeffor für Kirchen-
gefchichte an der Univerfität Zürich, eine Schrift herausgegeben mit
dem anfpruchsvollen Titel: „Hermann Kutters Vermächtnis." Sie ift
in der Hauptfache eine Zitatenfammlung aus Kutters Büchern, die
von Nigg kommentiert und dem befonderen Zweck der Schrift ein-
oder vielmehr untergeordnet wird. Ill das Prinzip der Zitatenauswahl
fchon willkürlich, engt fie auch das Vermächtnis Kutters in die
Schablone gegenwärtiger theologifcher Streitfragen ein, fo wären wir Walter

Nigg dennoch zu Dank verpflichtet, wenn er verfucht hätte, Kutters

Anfchauungen mit der nötigen Sachlichkeit wiederzugeben, foweit
fie die gegenwärtige theologifche und kirchliche Frage berühren oder
überhaupt dem Menfchen von heute von Bedeutung fein könnten.
Nun ill aber der Gefichtspunkt der genannten Publikation keineswegs,
wie der Titel vermuten ließe, ein objektiver. Es wurde gär nicht der
Verfuch unternommen, in fachlicher Weife die Frage zu beantworten:
wer ill Kutter gewefen, was hat er gefagt und was hat er getan? Das
Ganze ill ein literarifches Unternehmen, um Kutter für die theologifch-
kirchliche Kampfpofition des Herrn Profeffor Walter Nigg und feiner

Gefinnungsgenoffen nutzbar zu machen. Freilich gefchieht das, der
befonderen Mentalität des Herrn Nigg entfprechend, nicht fo, daß der
Liberalismus des Walter Nigg und feiner Freunde ernftlich und
nachdrücklich an Kutter gewiefen würde, fondern, daß im Gegenteil Kutters

Schriften nach ihrer Verwandtfchaft mit dem religiöfen Liberalismus

Niggs unterfucht werden. Die nach folchem Prinzip erfolgte
Zitatenauswahl erhält dann den Namen des „Vermächtniffes".

Mit Recht nehmen die kritifchen Aeußerungen Kutters über
Dogma, Kirche und Theologie einen breiten Raum ein. Es find
Aeußerungen, die mutatis mutandis heute noch zu Recht beftehen. Ebenfo
wichtig indeffen wie die Kritik felber ill uns die Pofition, von der aus
kritifiert wird. Während der Standort Kutters für uns klar ift, dürfte
dies in bezug auf Walter Nigg keineswegs der Fall fein. Zum
mindeften vernehmen wir von Nigg felber darüber nichts.

I.

Am Anfang feiner Schrift zeichnet der Verfaffer mit begeifterten
Worten das Bild Hermann Kutters. Soweit es die äußere Erfcheinung
des bedeutenden Mannes vor unferem Auge erftehen läßt, ill es treffend,
lebendig, beinahe romantifch. Wo es aber mehr fagen will, muß es als
überfchwengliche und unhaltbare Verzeichnung von all denen empfun-

*) Vgl. das „Nachwort".

17



den werden, die nicht wie Nigg als blutjunge Menfchen, fondern als
gereifte Männer mit Kutter verkehrten. Wenn auch an den Schilderungen

weiter nichts auffiele, fo müßte allein die Tatfache alle Lefer zur
Vorficht mahnen, daß ein angeblicher Verehrer Kutters in diefer Weife,
in diefen Superlativen und Hyperbeln, in den ausfchweifendflen
Ausdrücken, die ihm zu Gebote flanden, von Hermann Kutter redet.

Hat Kutter das nötig? Die Ehrfurcht vor dem lebendigen Gott,
dem Kutter diente, legte fie dem Schüler nicht eine gedämpftere Tonart,

eine maßvollere Sprache nahe? Sollte es wirklich fo fein, daß
Hermann Kutter felber folchen „Huldigungen" zugänglich gewefen wäre,
folche Schüler zu feinen Vertrauten gemacht hätte? Wahrlich, die Pietät

allein gegenüber dem Toten verhindert uns, hier mehr zu tun, als

Einfprache gegen diefes Kutterbild zu erheben.
Ein weiteres Charakteriftikum der in Frage flehenden Schrift

befteht in dem Eindruck, daß Nigg fich geradezu mit Kutter
identifiziere. Diefes fich auf jeder Seite äußernde Selbflbewußtfein ermächtigt
den Verfaffer, nach allen, Seiten Noten auszuteilen, allen, außer fich
felbft, denSpiegel vorzuhalten. Die Berechtigung zu einem derartigen
Verhalten fcheint uns nicht vorhanden. Was haben denn Walter Nigg und
feine Gefinnungsgenoffen getan, um Kutters Erbe lebendig zu erhalten?
Wo vernehmen wir denn von diefer Seite etwas von dem leidenfchaftlichen

Kampf gegen den Mammon und feine Trabanten? Wo hören
wir denn in diefen Kreifen einen klaren Trompetenftoß gegen die
Knebelung unferer bedeutendften Freiheitsrechte? Wenn Hermann Kutter

einft in jener gewaltigen Weife das Evangelium für die Oeffentlichkeit,

für Staat und Gefellfchaft reklamierte — wo find denn Kutters
Erben heute?

Hat Walter Nigg das geringfte Recht, andere zu befchuldigen,
das Kutterfche Erbe mißachtet oder vertan zu haben, er, der vorderhand

nur eine Zitatenfammlung aus Kutter dazu benützt, fich und
feine theologifche Richtung hinter Kutter zu verfchanzen, um andere
um fo bequemer angreifen zu können?

Mit welchen Mitteln das gefchieht, wird vor allem in den polemi-
fchen Aeußerungen gegen Ragaz erfichtlich. Typifch dafür, wie ein
Vorurteil, ein Reffentiment das Urteil eines Hiftorikers, und leider im
befonderen Maße das eines Kirchenhiftorikers, zu trüben vermag, ift
Niggs Behauptung: „Kutter ift als Vater der religiös-fozialen Bewegung
anzufprechen." Diefe Behauptung ill unrichtig und dürfte, auf das
zutreffende Maß zurückgeführt, etwa fo lauten: Kutter ill als einer der
Väter anzufprechen. Abgefehen davon, daß Kutter an der Gründung
der religiös-fozialen Bewegung im Jahre 1907 zu Degersheim gar nicht
beteiligt war, erfchien fein Buch „Sie muffen" im Jahre 1906, in
welchem vorher von Leonhard Ragaz „Das Evangelium und der foziale
Kampf der Gegenwart" der Oeffentlichkeit übergeben wurde. Die
Unrichtigkeit der Behauptung bedingt auch die Unrichtigkeit der Folge-

18



rangen, die Nigg daraus zieht, infofern er von diefer fälfchlich
behaupteten Urheberfchaft her eine Gebundenheit an Kutter ableitet
und eine Abhängigkeit poftuliert, die ja fchließlich nicht die Größe,
fondern die Eitelkeit Kutters beweifen würde. Es ill bezeichnend für
Walter Nigg, daß er dies nicht einmal zu merken fcheint. Wie aber,
fo fragen wir weiter, konnte Nigg die entfcheidende Bedeutung von
Leonhard Ragaz für die Gründung der religiös-fozialen Bewegung
unterfchlagen?

Wie konnte der Kirchenhiftoriker Nigg, der wenigftens bei der
Interpretation Kutters den Schein der Wiffenfchaftlichkeit durch Zitate
wahrte, in feinen polemifchen Behauptungen gegen Ragaz auf folche
völlig verzichten? Es muß doch als ein Unikum bezeichnet werden,
wenn in einer Schrift, die religiöfe Gegenwartsfragen ernfthaft zu
behandeln vorgibt, ein Mann wie Leonhard Ragaz, deffen Arbeit in
35 Jahrgängen der „Neuen Wege" und zahlreichen andern Veröffentlichungen

vorliegt, nicht mit einem einzigen eigenen Worte angeführt,
fondern mit bloßen zum Teil völlig aus der Luft gegriffenen Behauptungen

apoftrophiert wird. So fchreibt Nigg Seite 37: „Die Kluft
vertiefte fich noch, als im erften Weltkrieg die religiös-foziale Gruppe fich
in ihrer Entente-Freundfchaft immer mehr in die Rolle eines jüngften
Richters hinein fteigerte, während Kutter für Deutfchland feine
,Reden' fchrieb."

Man kann heute nur wiederholen, was damals fchon die Religiös-
Sozialen ausgefprochen: Kutters „Reden" waren ein verhängnisvoller
Mißgriff, ein koloffaler Irrtum, begangen in der Pofe eines prophetifchen

Gefchichtsdeuters und (im Sinne Niggs) Weltrichters, ein
Vergehen, infofern er Dinge bagatellifierte, die vor Gott laut genug
anklagten. Es follte einem prophetifchen Manne innerlich unmöglich
fein, die Zertretung der Kleinen zu bagatellifieren, felbft auf die
Gefahr hin, vor der Welt und den Kirchenhiftorikern als Doktrinär zu
gelten. Daß aber die Behauptung Niggs, die wir oben zitiert, auch
fonft aus der Luft gegriffen ift, hätte eine auch nur oberflächliche Ein-
fichtnahme in „Neue Wege" 1918 dartun können. Wir lefen nämlich
am Schluffe einer „Unfere Politik" überfchriebenen Artikelferie von
Ragaz auf Seite 293: „Wir haben damit zwar nicht alles gefagt, was
zu diefem Thema gehört, aber vielleicht doch den Grundriß unferes
Denkens gezeichnet. Unfere letzte Formel lautet: Wir find nicht für
oder gegen Deutfchland und nicht für oder gegen die Entente, fondern
gegen die vorhandene politifch-foziale Ordnung und für ein neues
Europa und eine neue Welt. Das ift der Schlüffel zu all unferem Tun
und Urteilen. Man hat uns bösartigerweife vorgeworfen, wir feien im
Grande weniger ,Antimilitariften' als ,Deutfchfeinde' und ,Enten-
tisten'. Aber wir fragen: Was in aller Welt hätte uns denn zu
,Deutfchfeinden und Ententisten' gemacht? Das müßte doch einen
Grund haben! Die Sache liegt umgekehrt: Wir find Anhänger eines

19



¦\... -..¦'¦¦'' y"i -;¦¦'' ' -'¦•.'..•'.¦'¦ v "• .,'*-' \*"

menfchheitlichen Ideals, und davon hängt unfere politifche Stellungnahme

im einzelnen ab. Wir würden diefe fofort ändern, fobald das
Verhältnis der Völker zu diefem Ideal fich änderte. Ein verändertes
Deutfchland fände uns gegen eine imperialiftifch-militariftifche Entente
fofort auf feiner Seite. In alledem können wir felbftverftändlich
irren. Wir wollten ja nur zeigen, wie wir's meinen, wollten zeigen, daß
wir für unfere Haltung die ernfthafteften Gründe haben und fie am
Höchften orientieren. Es ift unfer Denken; wir verlangen nicht, daß
Andere es teilen, find aber bereit, mit ihnen darüber zu verhandeln."

Sapienti sat. Wo ift hier die Rolle eines jüngften Richters? Sie exi-
ftiert nirgends als in der Phantafie des Herrn Nigg. Wo findet fich hier
das geringfte Zeichen von Doktrinarismus? Herr Profeffor Nigg wird
uns darauf ewig die Antwort fchuldig bleiben.

II.
Wer fich einmal daran gewöhnt hat, Behauptungen für Beweife

auszugeben, der mag auch an folgendem Unfinn Gefchmack finden:
Seite 37: „Während Ragaz die neuen Einfichten als fozialdemokra-
tifches Parteimitglied in politifcher Beziehung auszumünzen begann,
beurteilte Kutter diefe organifatorifch-aktiviftifche Tätigkeit als

Irrweg, der vom Zentrum ins Peripherifche abführe." Wir wollen es
zunächft Walter Nigg nicht übel nehmen, daß er das, worüber er hier
redet, nicht beffer weiß; denn damals, als Leonhard Ragaz in Arbeiter-
verfammlungen von Jefus Chriftus und dem fozialen Sinn der Bibel
und des Evangeliums fprach, damals, als Kutter in der Kirche und
nur in der Kirche predigen wollte und den Kirchenrock mit Bäffchen
nicht auszuziehen imftande war, damals, als Kutter nie in Volksver-
fammlungen zu den Zöllnern und Sündern hinunterftieg und auch
niemals die Motive feiner Zurückhaltung bekanntgeben wollte, damals,
als die meiften Pfarrer die angemeffene Sprache, die Kirche aber das
Vertrauen verloren hatten, damals war Herr Profeffor Nigg noch nicht
einmal Konfirmand. Wir wollen es ihm gerne nachfehen, wenn er darum

auch nie felber in folchen Verfammlungen den Vorträgen von
Ragaz zugehört hat. Aber dem heutigen Kirchenhiftoriker Nigg muffen
wir es ins Geficht fchleudern: was er im obigen Zitat aus feiner Schrift
behauptet, ift eine Verleumdung, um fo trauriger, als gerade diefe
mühevolle und felbftlofe Arbeit dem Verfuch gewidmet war, das
Evangelium vom Reiche Gottes den religionsfeindlichen und kirchenfremden
Arbeiterkreifen zu verkünden. Ohne Kirchenraum, ohne Talar und
ohne Liturgie. Man follte meinen, der Verwalter des Kutterfchen Erbes
follte dafür ein ganz befonderes Verftändnis haben. Leider fehlt ihm
das, um fo weniger gebricht es ihm dafür an anmaßendem Urteil. Wo,
fo fragen wir, hat Ragaz feine Bekenntniffe parteipolitifch
ausgemünzt? Ragaz hat nie für die Sozialdemokratie fo unkritifche Töne

20



gefunden wie Kutter in feinem „Sie muffen". Gerade die letztgenannte
Schrift Kutters belaftete die religiös-foziale Bewegung der Schweiz aufs
fchwerfte wegen ihrer kritiklofen Verherrlichung der Sozialdemokratie.
Es gehört gerade zum Unverftändlichllen der feitherigen Entwicklung,
daß Ragaz mit Vorwürfen bedacht wird, die niemand anders als
Kutters „Sie muffen" provoziert hatte. Bis zum heutigen Tag werden
diefe Vorwürfe erhoben. Aber daß ein Walter Nigg fie wieder erhebt,
ohne den geringften Beweis für ihre Berechtigung zu erbringen, ift
allerdings ein bedenkliches Zeugnis für eine beftimmte Art von Kirchen-
hifloriker. Die ganze Vortragsarbeit von Leonhard Ragaz in den Kreifen

des Proletariates hatte ja gar nichts Organifatorifch-Aktiviftifches
an fich. Sie hat nie und in keinem Fall parteipolitifchen Zwecken
gedient. Freilich, wenn Nigg weiter unten in feiner Schrift behauptet,
daß die doktrinär gewordene religiös-foziale Bewegung keine Bedeutung

neben der marxiftifchen Sozialdemokratie habe beanfpruchen
können, fo dürfen wir hier immerhin feftftellen, daß Ragaz zu einer
gewiffen Zeit in der Arbeiterfchaft ein folches Vertrauen und Anfehen
genoß, daß man zum Beifpiel ihm eine Nationalratskandidatur fall
aufzwingen wollte. Ragaz hat das abgelehnt, weil er nicht auf der
politifchen Tribüne feine Aufgabe fah. Aber offenbar weiß es Walter
Nigg, wie die Theologen nun einmal find, auch hier beffer.

III.
Wenn Nigg mit einer kritifchen Aeußerung Kutters feine Behauptung

gegen Ragaz zu ftützen fucht, fo fragen wir: „War es periphe-
rifch für Kutter, das Evangelium aus der Kirche hinaus auf die Gaffe
zu tragen? War es peripherifch für Kutter, die Botfchaft vom Reiche
Gottes undogmatifch, unliturgifch, im Werktagsgewand und im Dunft
der Volksverfammlungen zu verkünden? Was wollten denn die Schriften

Kutters? Wollten fie etwas, was er felber dann doch nicht tun konnte?
Ragaz aber hat nicht in einer einzigen zu rein politifchen Zwecken
veranftalteten Verfammlung geredet. Es ill ja fehr intereffant, dogmen-
kirchen- und fakraments-kritifch zu fchreiben, wenn man eine Kirchenpflege

hat, die bereitwillig auf die Wünfehe und Bedenken des einen
Pfarrers eingeht, da fie jederzeit die Möglichkeit hat, die andern mit
dem zu belaften, was der eine nicht beforgt.

Aber wir find mit Walter Nigg noch nicht fertig. Auf Seite 37
befaßt er fich mit dem „Dokrinarismus der religiös-fozialen
Bewegung". Er fpielt darin Kutter gegen Ragaz aus. Das ift immer ein
pikantes Spiel für Leute, die nichts Eigenes zu fagen haben. Wir fragen

gegen Kutter und Nigg: Woraus, wenn nicht aus der göttlichen
Forderung, woraus, wenn nicht aus der Arbeit, aus dem Kampfe für
Gottes Sache follten uns die nötigen Kräfte fließen? Der fordernde
Gott ift's ja, der uns, wenn wir nur ernftlich gehorchen wollen, die

21



Kraft zum Vollbringen fchenkt. Aber auf Vorfchuß freilich gibt Gott
keine Kraft. Es ift darum nicht viel mehr als ein bloßes Wortfpiel oder
dann ein Hinweis auf die überwindende Kraft des Glaubens, wenn Kutter
fagt: „Wer in Gott gegründet ift, der verlangt und poftuliert den Frieden

nicht, der erzeugt ihn als felbftverftändliche Frucht feines Lebens
aus fich felbft." Was beweift nun das gegen die unermüdliche Arbeit
von Ragaz für den Frieden, was beweift das gegen die Notwendigkeit
der Aufrüttelung der Gewiffen zur Friedensarbeit nach dem Weltkrieg?
Gar nichts! Es ill ein klägliches Fündlein, das Nigg uns vorfetzt, um
fo kläglicher, als der Kampf um den Frieden wahrhaftig nicht ein
Privatvergnügen von Leonhard Ragaz, fondern eine unter fchweren
Anfechtungen geleiftete, bis in die jüngften Jahre unfäglich opfervolle
Arbeit war. Sollte es wirklich der Kutterfchen Haltung entfprechen,
wenn Nigg mit der hämifchen Bemerkung „Doktrinär" den Kampf
um eine Friedensordnung erledigt? Wo flanden denn die fpeziellen
Gefinnungsgenoffen des Herrn Nigg in den langen Jahren nach dem
erften Weltkrieg? Laffen wir Ragaz felber zur Sache fich äußern
(„Neue Wege" 1918, Seite 243—244): „Es hat uns dabei wirklich
nicht irgendeine Laune oder Sympathie oder Voreingenommenheit
geleitet. Wir haben in diefes ungeheure Gefchehen hineingefchaut mit
der Hoffnung, daß es uns fchließlich, wenn auch gleichfam wider Willen,

dem näherbringen werde, was das A und O unferes Sehnens und
Wollens ift: dem Reich Chrifti. Wir haben erwartet — und tun es

noch —, daß es den Zufammenbruch der ganzen Welt bedeute, gegen
die wir gekämpft haben und kämpfen. Vor allem unferes politifch-
militärifchen und fozialen und unferes religiöfen Syftems. Wir haben
gehofft — und tun es noch —, daß es den Götzen der Staatsallmacht
ftürzen werde, aber dazu noch eine Fülle von andern Götzen, die an
die Stelle Gottes getreten waren. Eine ganze götzenhaft und gottlos
gewordene Kultur. Es wurde ein Kampf zwifchen Cäfar und Chriftus,

ja einer zwifchen Chrift und Antichrift. Unfer Feind war dabei
der religiöfe Militarismus, eine ganze Art Chriftentum, eine Weife,
Gott zu verftehen, ja — man erlaube diefen Ausdruck — ein beftimm-
ter Gott. Es war in letzter Linie ein Kampf zweier Weltanfchauungen,
zweier Religionen, zweier „Götter". Es war nicht bloß ein politifch-
militärifches Gefchehen. Diefes war nur gleichfam das unterfte Stockwerk.

Ueber ihm erhob fich, höher und höher fteigend, ein Geiftes-
kampf und Geifterkampf um die letzten und größten Menfchenfragen.
Die Ereigniffe der Schlachtfelder wurden klein neben diefen Schlachten,

von denen wir annehmen, daß fie auch nach dem Ende des blutigen

Krieges vorwärtsgehen und fich nur immer heftiger geftalten werden.

Das Höchfte und Größte war im Spiel; eine Wendung der
Menfchengefchichte, das Kommen eines neuen Aeon ftand in Frage.
Wir nahmen Partei mit unfern höchften Ueberzeugungen und ftärkften
Gefühlen, wir Hellten uns mit in den Geifterkampf.

22



Er verdichtete fich im Kampf gegen den Krieg. Der Krieg wurde
uns zum Symbol der ganzen widergöttlichen und widermenfchlichen
Welt, gegen die wir ftritten, und der Sieg über ihn, das Symbol dés
Durchbruchs der neuen Welt. Es war alfo nicht bloß der Krieg allein,
als einzelne Tatfache, was uns zu einem Kampfe aufregte, den wir als
entfcheidend betrachten. Wer uns nur fo verftanden hat, der hat uns
mißverftanden. Er konnte dann zu der Meinung kommen, daß wir
uns zu ftark auf diefen Einen Punkt felllegten und konnte jene
bekannten Vorwürfe erheben, es fei mit der Befeitigung des Krieges
nicht getan und man dürfe ihn auch nicht für fich allein bekämpfen,
fondern nur im Zufammenhang mit einer Umkehr des ganzen menfchlichen

Wefens und einem Kommen Gottes. Das war durchaus unfere
Meinung. Wir erblickten im Kriege eine Zufammenfaffung jener ganzen

widerchriftlichen und widermenfchlichen Welt. Wenn uns
Uniform, Gewehr und Bajonett Zorn und Ekel einflößten, fo taten fie dies
als Symbol der Unmenfchlichkeit, Roheit und Sklaverei. Auch war uns
klar, daß nur mit allen Kräften der neuen Welt zufammen und gerade
ihrer tiefften: dem reinen Opfer, der Krieg grundfätzlich befiegt und
damit in die himmelhohen Mauern der alten Welt eine Brefche gelegt
werden könne. Aus diefem Grunde, nicht aus irgendeiner politifchen
Berechnung, haben wir die Dienftverweigerung, falls fie aus den rechten
Beweggründen und auf die rechte Weife gefchehe, als Waffe gegen den

Krieg fo hoch eingefchätzt. Aber auch fie, überhaupt unfern ganzen
„Antimilitarismus", wollten wir nicht eine Sache für fich, einen neuen
„Ismus", ein Dogma, eine Sekte, eine Einzelbewegung werden laffen,
fondern betonten ftets, daß fie nur als ein Ausfluß der Bewegung auf
das ganze Reich Gottes hin ihr Recht und gefundes Leben hätten. Auch
darum haben wir jede politifche Agitation dafür trotz großen
Verfuchungen vermieden. In der Dienftverweigerung wie im ganzen Kampf
gegen den Krieg („Antimilitarismus") verdichtete fich uns für diefe
Weltftunde der Kampf des Reiches Gottes. Es half nichts, allerlei
fchöne religiöfe Wahrheiten zu verkündigen, während der Kanonendonner

zu uns herüberdrang. Das wäre religiöfe Willkür gewefen.
Hier rief Gott, hier mahnte er, hier mußte, wer ihm dienen wollte,
einftehen. Aber wir haben im Zufammenhang mit dem Kampf gegen
den Krieg alle Probleme der Kataftrophe und der neuen Orientierung
durchdacht, durchlebt, durchlitten, foweit Kopf und Herz und die
Kraft des Leibes und der Seele reichten, und nur ein kleiner Teil diefer
Arbeit ift in die Oeffendichkeit gedrungen.

Das ift's, worum es fich für uns handelte. Zu diefen höchften
Gefichtspunkten kamen folche von mehr untergeordneter, wenn auch
nicht unwichtiger Art. Wir find Schweizer. Die Zukunft unferes
Volkes ift uns zwar nicht das allerhöchfte, aber doch ein hohes
Anliegen. Wir find Demokraten, nicht im Schlapphutftil, aber im Sinne
der entfalteten Grundgedanken der fchweizerifchen Reformation. Wir

23



'y,- y

find Liebhaber der Freiheit, fie ift unfere ftärkfte Leidenfchaft. Die
Schweiz, die Demokratie, die Freiheit waren alfo im Spiel. Wir erblickten
ih diefer weltgefchichtlichen Krife einen Zufammenftoß des autoritären
und autokratifchen Syftems der Menfchengemeinfchaft mit dem
freiheitlichen und demokratifchen. Erft am Ende kamen vielleicht auch
einige rein fubjektive und private Gefühle und Erlebniffe, die auch
ihrerfeits keine bloßen Launen waren. Die große Hauptfache blieb uns
immer die Frage: alte oder neue Welt, Chrift oder Antichrift? Unfer
Gottesglaube und Reich-Gottesglaube war im Einfatz, nicht „Politik".

IV.
Diefe Stelle im Zufammenhang mit dem Hinweis auf den Vortrag

von Ragaz „Ueber den Sinn des Krieges" dürfte allen Kundigen
genügen, um die Unhaltbarkeit der Niggfchen Behauptungen
darzutun. Es fcheint mir aber nicht ganz belanglos zu fein, die obige
Zitation mit der Kutterfchen Schrift „Ich kann mir nicht helfen" zu
vergleichen. Man wird ohne weiteres einfehen, wo nationale
Voreingenommenheit im Spiele war, bei Kutter oder bei Ragaz. Wir haben
damit alles gefagt, was zu dem Vorwurf des „Doktrinarismus" gefagt
werden kann. Treue zu einer in fchwerfter Not gewonnenen, in heiligem

Entfchluß gefaßten Erkenntnis und Kampf um diefe Wahrheit
auf dem harten Boden der Wirklichkeit ill für Walter Nigg
„Doktrinarismus". Wie gut, daß diefer Mann nur Kirchengefchichte und nicht
biblifche Theologie zu lehren hat!

Man mußte eigentlich darauf gefaßt fein, daß Nigg, nachdem er
Kutter gegen Ragaz ausgefpielt, auch noch Blumhardt für feine
polemifchen Zwecke mißbrauchen werde. Dabei zeigt nun Walter Nigg
fich wirklich in noch weniger fchmeichelhaftem Lichte. Während er in
feiner Gefchichte des religiöfen Liberalismus mit einigem Bedauern und
fall mitleidig feftftellt, daß die Religiös-Sozialen, zu ftark von Blumhardt

beeinflußt, dem liberalen Chriftentum je länger defto mehr
entfremdet wurden, bedauert er in der vorliegenden Schrift, daß der
jüngere Blumhardt leider viel zu wenig bekannt fei. Was gilt nun
eigentlich? Das Bedauern über den unbekannten Blumhardt oder
dasjenige über den einflußreichen Blumhardt? Entweder ill alles Spielerei,
was wohl die zutreffende Annahme ift, dann haben wir die Aus-
fprüche über Blumhardt gar nicht ernft zu nehmen, oder aber das

widerfpruchsvolle Verhalten gegenüber Blumhardt ill ernft, dann zweifeln

wir an der Perfon des Herrn Nigg. Einige Klarheit in diefe
Verwirrung dürfte es bringen, wenn wir uns erinnern, wie die fpeziellen
Gefinnungsgenoffen Niggs, etwa Willi Wuhrmann im „Religiöfen
Volksblatt", die Blumhardt-Predigten „begrüßt" hat. In Verbindung
mit jenen Artikeln bedeuten die Auslaffungen Walter Niggs über
Blumhardt geradezu die Vervollftändigung der Karikatur von
Blumhardt-Verehrung.

*4



Und wer hat nun das Verdienft, den leider viel zu wenig bekannten

jüngeren Blumhardt wieder bekanntgemacht zu haben? Vor allem
Leonhard Ragaz, der fchon 1921 uns den reichen Schatz der Glaubenswelt

Blumhardts in feinem Buche „Der Kampf um das Reich Gottes
in Blumhardt, Vater und Sohn und weiter" erfchloffen hat. Nigg, der
die glühende Zigarre Kutters, den Papagei und den Bernhardiner nicht
vergeffen hat, überfieht — wie es ja fchließlich einem Profeffor
gefchehen kann — diefe außerordentliche Publikation. Wir ahnen,
nach allem Vorangegangenen, weshalb. Ich will diefen Abfchnitt nicht
befchließen, ohne eine Erinnerung an die Gymnafialzeit feilzuhalten.
Als die Auffätze von Ragaz über Blumhardt erfchienen, kommentierte
ein Lehrer, der Herrn Nigg nicht unbekannt fein dürfte, diefe
Veröffentlichungen mit folgenden Worten: „Und nun befaßt fich diefer
Profeffor Ragaz mit einem fachten Sektenprediger namens
Blumhardt." Das war vor mehr als zwanzig Jahren die Art, wie man
fowohl über Blumhardt wie über Ragaz gefprochen hat in Kreifen, die
Nigg naheftehen. Nigg felber beweift nur, daß es bis heute nicht
anders geworden ift. Wenn Walter Nigg foviel an Blumhardt gelegen wäre,
fo hätte er feinen Lefern einen großen Dienft und der wiffenfchaftlichen

Objektivität viel mehr Genüge geleiftet, indem er etwas über das
Zufammentreffen Kutters mit Blumhardt hätte verlauten laffen. Denn
jenes Zufammentreffen ift nicht ohne Zeugen geblieben. Die originale
Leiftung Kutters befteht unferes Erachtens in feiner Philofophie, nicht
aber in feiner religiöfen Erkenntnis. Es ift befremdlich, daß Nigg den
Unterfchied zwifchen Ragaz und Kutter nicht in ihren eigentlichen An-
fatzpunkten, für Kutter bei Luther und für Ragaz bei Zwingli und
Calvin, fieht, fondern in der fprudelnden Genialität des einen und
dem Doktrinarismus des andern. Wer aber eines jeden Befonderheit
nicht tiefer, objektiver, nicht mit mehr Willen zur Wahrheit zu würdigen

vermag, der follte fich befcheiden, zu befchreiben, was er ernftlich
und ohne hämifche Abfichten zu verftehen fich bemüht hat. Für den
Hiftoriker Nigg wäre es ja ein Leichtes gewefen, fich objektiv und
gründlich über Ragaz zu informieren. Er glaubte, das für die
vorliegende Schrift nicht nötig zu haben. Wir wollen ihn nicht belehren;
denn er hat in diefer allen wiffenfchaftlichen Anftand verletzenden
Schrift bewiefen, daß er Ragaz weder verftehen kann noch will, daß
alles unter der Sonne ihm nur zur Kurzweil feiner Kritikluft da ift.
Wir bekennen mit Kutter, daß es troftlos ill, wenn der Glaube zu
bloßen Forderungen und Ideen (Bohnenftangen) zufammenfchrumpft.
Aber troftlofer noch ift es, wenn man große Männer, deren Arbeit uns
zu Ehrfurcht und Befcheidenheit zwingt, als Bohnenftangen benutzt,
um an ihnen das Stroh eines hochfahrenden Kritizismus emporzuziehen,

der alles geringfchätzig behandelt, was über feinem Horizont
liegt. Heinrich Berger.

*

25



Nachwort.

Ich fühle mich genötigt, zu diefem Beitrag ein paar kurze
Bemerkungen zu fügen.

Zunächft muß ich feftftellen, daß der Auffatz zuerft dem „Kirchenblatt"

zugeftellt worden ift, das ihn aber abgelehnt hat. Einen, der die

von Nigg ebenfalls angegriffene dialektifche Theologie in Schutz nahm,
hat es gebracht, aber auch einen zu bringen, der die fchmählich behandelten

Religiös-Sozialen verteidigt, ging offenbar über das Maß feiner
Ritterlichkeit hinaus. Weil aber daneben kein anderes Organ in Frage
kam, muß der Auffatz nun hier erfcheinen.

Die Abwehr erwies fich als notwendig. Wir wußten lange nicht, ob
es nicht beffer fei, das traurige Niggfche Machwerk zu ignorieren. Aber
als wir erkennen mußten, daß es doch eine gewiffe Verbreitung gefunden

habe und eine gewiffe Wirkung tue, erfchien das Schweigen nicht
mehr angebracht.

Es tut uns jedoch fehr leid, daß es dazu kommen mußte. Wie gern
hätten wir das, was uns von Kutter trennte und was wir gegen ihn
auf dem Herzen hatten, auf fich beruhen laffen, um nur noch auf das
Gute und Große an feinem Wefen und Wirken und das viele uns mit
ihm Gemeinfame zu achten. Nigg hat das aber verhindert; er konnte
es nicht laffen, Kutter für feine Zwecke auszubeuten.

Denn darum handelt es fich, wie Berger unwiderleglich feftflellt.
Das ift ja bei Nigg Methode. Er macht fich an Menfchen, mit denen er
feiner ganzen Geiftesart nach rein nichts zu tun hat, um fich in ihren
Lichtkreis zu ftellen und aus ihnen etwas herauszufchlagen, was er für
fich und gegen Andere brauchen kann. Ein edles Gefchäft! So hat er
fich auch berufen gefühlt, einen Martin Buber, dem er nicht wert ift,
die Schuhriemen aufzulöfen, in feinen Kreis zu ziehen. Wer wird wohl
der Nächfte fein? Hoffentlich nicht Kierkegaard oder Blumhardt!

Zur Sache felbft möchte ich bloß in äußerfter Kürze einiges
Notwendige fagen.

Ich habe nie mit einem Wort Kutters Bedeutung zu verkleinern
verfucht. Wo ich über ihn öffentlich reden mußte, habe ich es ftets mit
größter Zurückhaltung in der Kritik getan. Ich verweife in diefer
Beziehung auf meine Schrift über „Sinn und Werden der religiös-fozialen
Bewegung". Daß er größer fei als gewiffe Andere, die fich etwa auf
ihn berufen, habe ich ftark hervorgehoben. Nachdem das gefagt ift,
muß allerdings zur Ehre der Wahrheit mit großem Nachdruck einiges
Andere betont werden. Wie verkehrt es ifi, Kutter als „Vater der
religiös-fozialen Bewegung" zu bezeichnen und daß nicht er an uns zu
tragen gehabt hat, fondern wir an ihm, hat Berger mit Recht
feftgeftellt. Man zwinge mich nicht, darüber mehr zu fagen. Ich für meine
Perfon bin lange vor Kutters Auftreten auf meinem befonderen Wege
gewefen. Ich bin für ihn eingetreten, trotzdem ich Harke Einwände

26



gegen feine Art hatte und ihm das nicht verfchwieg. Von einem
„Vermächtnis" Kutters, das ich hätte übernehmen wollen, weiß ich nichts.
Kutter hat mich intereffiert und angeregt (auch etwa aufgeregt), aber
Wefentliches für mein Denken und Wirken habe ich nicht von ihm
gelernt, jedenfalls nicht in pofitivem Sinne. Es ift mir aber auch nie
eingefallen, zu ihm in Konkurrenz zu treten. Ich bin meinen Weg
gegangen, fo gut ich konnte. Gelernt habe ich, um nur diefe zwei zu
nennen, von Kierkegaard und Blumhardt. Weil Kutter fein Beiles von
Blumhardt hatte, freilich ohne das immer gelten zu laffen, konnte es

Unwiffenden fcheinen, ich fei Kutters Schüler oder „Anhänger". Wenn
ich in der neueren Zeit ähnlich wie Kutter mit befonderem Nachdruck
vom „lebendigen Gott" rede, fo habe ich das nicht von Kutter,
fondern primär von der Bibel und fekundär aus dem, was ich meine Ge-
fchichtsphilofophie nennen kann, die man, wenn man will, auch aus
meinem neuen Buche über die Botfchaft vom Reiche Gottes und meiner
Schrift über „Ifrael, Judentum und Chriftentum" kennenlernen kann.

Bei diefen notgedrungenen Bemerkungen will ich es bewenden
laffen, foweit es an mir liegt. Ich hoffe, wie gefagt, daß man mich nicht
zu mehr nötige! Leonhard Ragaz.

Gegen die Orthodoxie.

Seit einiger Zeit bildet die Tatfache einer neuen Orthodoxie einen
wichtigen Faktor des kirchlichen und religiöfen Lebens der Schweiz —
und nicht nur der Schweiz. Sie tritt in zwei Formen auf. Die eine,
robuftere, aber unbedeutendere, ift der fogenannte Neocalvinismus,
der, wie der Name andeutet, einfach eine Wiederaufnahme des Calvinismus

ill oder fein will. Es handelt fich dabei aber nur um die
Wiederaufnahme der calviniftifchen Dogmatik; denn der Geift des Calvinismus,

oder gar der Geift Calvins felber, läßt fich natürlich nicht fo
leicht wieder aufnehmen, und man merkt meiftens bei den Vertretern
des Neocalvinismus auch nicht viel davon, es fei denn, man nehme ein
hochmütiges, borniertes, ketzerrichtendes Pfaffentum für Calvinismus.
Die andere, viel wichtigere, felbftändigere und geiftvollere Form aber
hat fich aus der dialektifchen Theologie entwickelt und fpielt die Rolle,
die man kennt, wenn auch, wie der Schreibende glaubt, mit ftark
verminderter und fich wohl rafch noch weiter vermindernder Kraft. Diefe
„neue Orthodoxie" ill alfo mit einer gewiffen Folgerichtigkeit aus
der „neuen Theologie" entftanden.

Wir muffen uns, wenn wir die Tatfache diefer neuen Orthodoxie
beurteilen wollen, darüber klar fein, was unter Orthodoxie zu
verftehen ill. Es handelt fich nicht etwa um das fogenannte pofitive Chriften-

17


	Hermann Kutters Vermächtnis : kritische Bemerkungen zu einer Schrift ; Nachwort

