
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (12): Dezember-Sendung

Artikel: Römer 13

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


uns, die Kraft des Evangeliums in uns zu tragen. Sie fchafft in der Welt
der Menfchen Licht in der Finfternis und hilft mit, daß die Endzeit
unferes Herrn Jefu Chrifti kommt, da alles Fleifch wird die Herrlichkeit

Gottes fchauen. Mit folchen Worten möchte ich die lieben Freunde
beim Jahresfchluß 1898 grüßen und jedermann, auch in Trübfal, auf
die Kraft diefes Evangeliums hinweifen, die wir fchon erleben, fo daß
wir keinen Grund haben, mutlos zu werden. Im Gegenteil, voli Freude
wollen wir fein, freilich nicht als die Satten, die meinen, es fei alles

gut, weil wir „Evangelium" haben, fondern als die Hungernden, die
allezeit wünfchen und hoffen, daß Jefus, der König, komme. „Selig
find folche Hungernde; denn fie follen fatt werden!"

Chrifloph Blumhardt.

Römer 13.

Das dreizehnte Kapitel des Römerbriefes, genauer deffen erfte
Hälfte, gehört zu denjenigen Stellen der Bibel, die infolge von
Mißbrauch für die Sache Chrifti eine wahrhaft verhängnisvolle Rolle
gefpielt haben. Es gibt folcher Stellen ja gar nicht wenige, und es ill
bezeichnend, daß eine befonders große Anzahl von ihnen fleh in den
Briefen des Apoftels Paulus findet.1) Vielleicht aber ill die berühmte
erfte Hälfte diefes Kapitels die verhängnisvollfte von allen. Denn fie
fteht in jenem Zentrum der chriftlichen Theorie und der chriftlichen
Praxis, das es mit dem Verhältnis von Chriftus und Cäfar, genauer:
von Chriftentum und Staat zu tun hat und wo auch die Verderbnis der
Sache Chrifti, ihr alter und neuer Sündenfall, ihren Hauptfitz gehabt
hat und immer noch hat. Hier haben der Verrat Chrifti an Cäfar,
d. h. des Chriftentums an den Staat, die Begründung des Defpotis-
mus, des Krieges und der Todesftrafe, die Verherrlichung des Staates
und der chriftliche Servilismus ihre wichtigfte biblifche Stütze und die

ganze politifche Reaktion ihre biblifche Zitadelle gefunden.
Ganz befonders verhängnisvoll ill es gewefen, und zwar für die

Welt fo gut wie für fie felbft, daß die offizielle Reformation, befonders
die des europäifchen Kontinentes und hier wieder befonders die des

Luthertums, aus diefer Stelle die Grundlage für ihre Lehre vom Staate
und feinem Verhältnis zum Chriftentum gemacht hat. Sie hat damit
ihre eigene Auslieferung an den Staat vollzogen, die zu den fchwerften
Fehlern ihres Ausgangspunktes gehört und fich furchtbar an ihr felbft
gerächt hat. Aber bis auf diefen Tag hält fie an diefem Grundfehler
feil und berufen fich Vertreter der fogenannten Theologie der Refor-

x) Ich habe einige der wichtigften diefer Stellen, bei weitem nicht alle, im
Anhang meiner Schrift : „Sollen und können wir die Bibel lefen und wie?" befprochen.

23



mation zur Verwirrung des untheologifchen Chriilenvolkes und zur
farkaftifchen Genugtuung der Feinde Chrifti auf diefe Stelle. Wir
haben davon in dem unter uns neu entbrannten Kampfe um die Todesftrafe

ein eklatantes Beifpiel erlebt, nachdem wir Jahrzehnte lang im
Kampfe gegen den Krieg unfere Ohren voll von diefem Römer 13 im
Munde von deffen Verteidigern gehabt haben. Es ift darum am Platze,
daß wir, nachdem wir wiederholt über diefe Stelle geredet haben, es

nochmals auf zufammenfaffende Weife, wenn auch in gebotener
Kürze, tun.

Vor allem ill nötig, daß wir diefen weit- und reichgottesgefchicht-
lich fo verhängnisvoll wichtig gewordenen Text genau anfehen. Zu
diefem Zwecke muß auch eine unverfälfchte Ueberfetzung gegeben
werden. Denn fchon in die übliche Ueberfetzung hat fich jene reaktionäre

Tendenz eingefchlichen. Der Text lautet in freier, aber dem Wortlaut

des Originals gewiffenhaft treuer Ueberfetzung folgendermaßen:

„Jedermann (wörtlich: Jede Seele') unterziehe fich den höhern Gewalten.
Denn folche Gewalten gibt es nicht ohne göttliche Zulaffung, die vorhandenen
aber entfprechen einer Ordnung Gottes. Damit werden diejenigen, welche fleh
ihnen widerfetzen folche, die fich der Verordnung Gottes widerfetzt haben; aber
es übernehmen folche, die fich widerfetzt haben, dafür eine fchwere Verantwortung.

Denn die Herrfchenden find für den, fo das Rechte tut, kein Anlaß zur
Furcht. Willft du denn die Gewalt nicht fürchten muffen? Dann tue das Gute,
und du wirft von ihr Lob empfangen. Denn fie ift für dich eine Dienerin Gottes
zum Guten hin. Wenn du aber das Schlechte tufi, dann fürchte dich. Denn fie
trägt nicht umfonft das Schwert. Denn fie ift als Dienerin Gottes für den, der
das Schlechte tut, eine Vollftreckerin des Zornes [Gottes?]. Darum ift es eine
Notwendigkeit, daß wir uns ihr unterziehen, und zwar nicht bloß, um jenem
Zorn [Gottes?] zu entgehen, fondern auch um des Gewiffens willen. Aus diefem
Grunde leiftet ihr ja audi Steuern. Denn die, welche folche eintreiben, find
Gehilfen Gottes. Gebt allen das, was ihr ihnen fchuldig feid: dem, welcher die
Steuer verlangt, die Steuer, dem, welcher den Zoll verlangt, den Zoll, dem, welcher

den Refpekt (die ,Furdit') verlangt, den Refpekt, dem, welcher die Ehre
verlangt, die Ehre. Bleibt niemandem nichts fchuldig, außer daß ihr einander
liebet. Denn die Liebe ift des Gefetzes Erfüllung."

Das ift der wirkliche Wortlaut des Textes, von dem die Ueberfetzung

ohne Vergewaltigung oder gar Fälfchung bloß die Jahrhunderte,
ja fall Jahrtaufende alte Patina des Servilismus entfernt hat.

Sehen wir uns zuerft diefen Wortlaut genau an.
Da ifl zunächft einmal die „Obrigkeit" verfchwunden. Dazu ill

kurz zu bemerken, daß es ein fchwerer Mißbrauch ift, wenn man in
demokratifchen Ländern geflützt auf diefe patriarchalifche und oft
genug fervil gemeinte willkürliche Ueberfetzung wieder jene „Obrigkeit"

einführt, die wir ja gar nicht mehr haben. Denn wir haben feit
der Ueberwindung des Patriarchalismus, wenn nicht gar Defpotismus

24



durch die Demokratie nicht mehr „Obrigkeiten", fondern „Behörden"',.
von uns eingefetzte Behörden, für die wir als für demokratifche Gottes

Ordnung und Recht in Anfpruch nehmen. Mit andern Worten: In
der Demokratie find die „Obrigkeit" wir, das Volk, und die Behörden
find bloß die Vertreter unferes Willens, unfere Vertrauensleute, nicht
unfere „Beherrfcher". Damit fällt ein Teil deffen, was die Stelle fagt,
für uns von vornherein weg. Es ift jedoch darüber noch mehr zu fagen,
wenn wir im Sachlichen uns fragen, was denn unter „Gewalt" zu
verliehen fei.

Aber auch das „Seid Untertan" ift verfchwunden. Das ift auch nur
eine von der ferviliflifchen Tendenz veranlaßte und von der Patina der
Staatsdevotion überzogene falfche Ueberfetzung. „Sich unterziehen"
ill die fprachlich vollkommen zutreffende Uebertragung.

Und nun eine fcheinbar fehr äußerliche Bemerkung: Wie kurz ill
diefe Stelle! Es find bloß ein paar Sätze; fie nehmen nicht den vollen
Raum einer halben Seite diefes Heftes ein. Und darauf errichtet man
das ungeheure Gebäude der chrifllich-reaktionären Staatslehre! Ift es

wahrfcheinlich, daß Paulus, wenn er der Stelle eine folche Wichtigkeit
beigemeffen hätte, fich in bezug auf diefes gewaltige Thema fo weniger
Worte bedient hätte? Wie unvergleichlich mehr widmet er dem
Problem des Gefetzes!

Endlich ift es noch wichtig, den Zufammenhang ins Auge zu faffen,
worin diefe Sätze im Römerbrief flehen. Aber diefer Gefichtspunkt
führt uns vom Formellen zum Sachlichen weiter und foli bei diefem"

zur Geltung kommen.

3-

Fragen wir nun: Was fteht denn in diefen weit- und reichsgefchicht-
lich fo wichtig und fo verhängnisvoll gewordenen Sätzen und was fteht
nicht darin?

Was fleht nicht darin?
Nicht fleht darin, um dies zuerft zu erledigen, etwas vom Kriege —

nichts, kein Wort; nur von Steuer- und Zoll-Zahlung ift die Rede.
Nicht fteht darin etwas von der Todesftrafe — nichts, kein Wort.
Das ift doch recht paradox bei einer Stelle, auf die man fich bei der

biblifchen Begründung von Krieg und Todesftrafe mit folcher Vorlietfc*
und mit folcher triumphierenden Sicherheit beruft.

Aber ift da nicht das Schwert, diefes von einem gewiffen Chriftentum

bis auf diefen Tag mit fo tiefer Verehrung umgebene, ja mehr als
das: fo innig geliebte Schwert! Und follte der Apoftel nicht auch Krieg
und Todesftrafe zum Bereich des Schwertes gerechnet haben?

Ich antworte: das Schwert, das hier fteht, ift einfach das Sinnbild
des Rechtes und der Gewalt des Staates. Es bezeichnet aber mehr das

25



Recht als die Gewalt, während die reaktionäre Auslegung, auch die der
Theologen, merkwürdigerweife ftets mehr an die Gewalt denkt als

an das Recht.1)
Was aber die andere Frage betrifft, ob nicht doch Krieg und Todesftrafe

auch zum Wirkungskreis diefes Schwertes gehören, fo antworte
ich: Es ginge wohl zu weit, wenn man das leugnen wollte. Paulus mag
dem Schwert des heidnifchen — wohl verftanden des heidnifchen! —
Staates diefes Recht implicite auch zugeftanden haben. Aber es ift doch
bedeutfam, daß er es nicht explicite hervorhebt. Und feltfam ill es doch,
daß man mit fo fchwerem Nachdruck Krieg und Todesftrafe mit einer
Stelle begründet, wo direkt nichts davon fteht!

Weiter: Von irgend einem Gottesgnadentum, fei's von Fürften, fei's
von Obrigkeiten („gnädigen Herren" von einft und — jetzt!) fteht
ebenfalls nichts in diefer Stelle. Es fteht darin bloß, daß die „höhere
Gewalt" von Gott verordnet fei, aber nur die Tatfache einer folchen
„höheren Gewalt", bei Leibe nicht jede einzelne Form derfelben.

Und hier ift nun der Ort, um auch auf die Bedeutung des Begriffes
„höhere Gewalt" zurück; ukommen. Für Gewalt fteht im griechifchen
Originaltext das Wort: I xusia. Diefes Wort begegnet uns bei Paulus
auch in andern Zufammenhängen, nach der Analogie der bekannten
großartigen Stelle Römer 8, 38—39 z. B. im Epheferbrief (2, 2 und
6, 12) und im Kolofferbrief (2, 15), und hier bezeichnet der Ausdruck
deutlich eine jener kosmifchen Mächte, die zwifchen Gott und dem
Menfchen flehen, und zwar als Bedrohungen des Verhältniffes zwifchen
Gott und Menfch und Hemmniffe des Reiches Gottes, als dämonifche
Gewalten, fomit als etwas, was vor diefem verfchwinden muß. Es
befteht höchfte Wahrfcheinlichkeit, daß dies auch im Zufammenhang
unferes Textes der Sinn des Ausdruckes „Gewalt" ift. Das, was wir
„Staat" nennen, in concreto das Imperium Romanum, erfcheint als
eine folche dämonifche, jedenfalls mehr gottwidrige als göttliche Macht,
die vom Reiche Gottes befiegt und vernichtet werden wird, in die man
aber fich inzwifchen fügen foil, der man fich inzwifchen „unterziehen"
muß. Diefe Denkweife ifl allein dem Empfinden eines von Ifrael nicht
abgefallenen Juden angemeffen und fie ifl ficher (wie wir noch an einem
wichtigen Beifpiel erkennen werden) die des Paulus gewefen.

Wir find damit von felbft auf einen weiteren Gefichtspunkt gekommen,

der auch für diefe Frage von großer Bedeutung ift. Paulus rechnet
wie die ganze urchriftliche Zeit mit einem nahen Kommen Chrifti zur
Vollendung feines Reiches, mit der Parufie, wie das griechifche Wort

1) Mit welcher freudigen Ehrfurcht redet der theologifche Befürwortet der
Todesftrafe an der Zürcher Kirchenfynode von diefem Schwerte: „Kein fym-
bolifches Schwert, fondern ein hartes, fcharfes, eifernes Schwert ift damit gemeint
-— fchauderhaftes Blutvergießen." Wo ift diefes fchauderhafte Blutvergießen im
Texte zu finden? Es ift nur in der Phantafie des theologifchen Auslegers. Und darum

ift das Schwert eben halt doch nur ein Symbol.

26



heißt. Aus diefer Tatfache ergibt fich von felbft eine doppelte Haltung.
Auf der einen Seite wäre es ganz falfch, jetzt noch durch eine Auflehnung

das Imperium Romanum befeitigen zu wollen, wie im Judentum
die Partei der Zeloten wollte und wie das Judentum es denn auch ver-
iuchte, mit dem bekannten Erfolg; auf der andern Seite aber wäre es

nicht minder verkehrt, diefen Römerftaat, wie den Staat überhaupt,
befonders hochfchätzen zu wollen. Er hat ein zeitweiliges, begrenztes
Recht, ein fehr begrenztes, wie wir bald fehen werden, aber er ift zu
einer nahen Vernichtung beftimmt. In diefen Staat foil man fich fügen,
nicht mehr. Und zwar nicht bloß, weil man fonft eine zornige Reaktion

heraufforderte, fonderli auch um des „Gewiffens" willen, aus
eigenem, wohlbegründetem Willen.

Aber von Staatsverherrlichung keine Rede, um von Staatsvergötterung

oder gar Staatsvergottung im Sinne des „totalen" Staates zu
fchweigen. Es handelt fleh um Duldung, nicht um Verherrlichung, es ill
nicht eine aktive, fondern eine paffive Haltung gegenüber dem „Staate",
welche Paulus empfiehlt. Wie denn auch undenkbar wäre, daß ein
„Heiliger", d. h. ein Jünger Chrifti an diefem Staate aktiv teilgenommen
hätte. Wir werden das rafch noch beftätigt fehen.

Aber wir find damit auch auf den Zufammenhang gekommen, worin
unfere Stelle nach rückwärts und vorwärts mit dem Texte des Briefes

fteht. Man hat bei einem nun berühmten Anlaß 1) verfucht, diefen
Zufammenhang fo zu erklären, daß er zur Stütze der üblichen
Auslegung der Stelle wird. Paulus rede von der „Barmherzigkeit Gottes",
ordne die Kompetenz des Staates für Todesftrafe (und zum Kriege)
in diefe Barmherzigkeit ein und mache fie damit felbft zur Barmherzigkeit.

Davon fteht im Zufammenhang kein Wort. Es ift eine tendenziöfe
und äußerft gewaltfame Konftruktion. Vielmehr ftellt fleh deutlich
ein anderer Zufammenhang her. Man beachte die Stelle von der
Ueberwindung des Böfen durch das Gute vorher (12, 21) und die von der
Liebe als der Erfüllung des Gefetzes nachher (13, 8). Dann wird der
Zufammenhang klar: Paulus betrachtet das „Sichunterziehen" gegenüber

der „höheren Gewalt", gegenüber diefer Exusia, als ein Gebot
jener Liebe, die auch das Böfe zu ertragen weiß und es durch Gutes
überwindet.

Diefe ganze Umkehrung der gewöhnlichen Auslegung entfpricht klar
dem Zufammenhang und Sinn der Stelle. Warum hat man das bis heute
nicht gefehen? Weil man es nicht fehen wollte! Es ift damit gegangen,
wie mit manchen andern Stellen der Bibel, ja der ganzen Bibel felbft.

Dabei ift auch klar, daß Paulus an diefer Exusia, diefem Römerftaat,

auch einiges Gute gefehen hat. Er hat es ja felbft erfahren, daß
diefer ihn gegen Vergewaltigung von Seiten von Juden und Heiden
fchützte und hat fich fpäter felbft auf den Spruch des Kaifers berufen.

Es ift wieder an jene Zürcher Kirchenfynode zu denken.

27



Aus diefer Erfahrung heraus hat er das gefchrieben, was er Lobendes
über den Römerftaat gefagt hat. Das Recht ift ja tatfächlich, neben viel
Unrecht in der Praxis — man denke nur an Pilatus! — Roms große,
wenn auch nicht bloß fegensreiche, Schöpfung gewefen. Und es ift denkbar,

daß Paulus, als er diefen Brief fchrieb, etwas davon erfahren hat,
daß in beftimmten Gemeinden, vielleicht gerade in Rom, die Stellung
der Brüder zum Römerftaat ein Problem fei. Ja vielleicht regte fich
da und dort der Gedanke an Revolte und war die Stimmung von
Offenbarung Johannis 13 im Wachfen. Eine folche Revolte aber wäre
für die Gemeinde tödlich gewefen. Darum mußte Paulus mit Kraft
davor warnen und damit einfeitig das Gute an der Exusia hervorheben,
wie es ja in folchen Fällen zu gefchehen pflegt und berechtigt ifl.

Aus einem folchen Anlaß erklärte fich auch am beften, daß diefe
Stelle von der Exusia doch etwas abrupt in den Zufammenhang des
Textes eingefchoben erfcheint. Das muß dem Lefer ja auffallen. Wir
haben eben nicht eine ethifch-philofophifche Abhandlung, fondern
einen Brief vor uns, und zwar einen langen, ein Sendfehreiben. Da ift
es wohl möglich, daß Paulus, als er nach dem Abfchluß des 12. Kapitels
wieder mit Diktieren einfetzte — er pflegte ja feine Briefe über der
Ausübung feines Berufes, dem Zeltweben, zu diktieren — gerade
eine Erfahrung gemacht hatte, die ihn veranlaßte, ein wenig außer dem
Zufammenhang diefe Stelle einzufchieben und damit auf ein Thema
zu kommen, das ihm an fich nicht fo wichtig war. Aber wie dem auch
fei, jedenfalls befteht jener andere Zufammenhang, den wir
hervorgehoben haben, trotzdem. Der Römerftaat als wefentliche Macht des

Böfen, jedenfalls des Nicht-Göttlichen, des Dämonifchen, ill im Gegenfatz

zu der üblichen Auslegung ein Gegenftand der auch das Böfe
ertragenden und womöglich überwindenden Liebe und von ferne nicht
der Begeifterung.

Wir haben damit das hervorgehoben, was in diefer zu einer
fundamentalen gemachten Stelle nicht fteht, was nicht ihr Sinn ift. Aber was;
fteht denn darin? Was ift ihr wirklicher Sinn?

Wir haben ihn nun eigentlich fchon ausgefprochen. Er ift fehr
einfach: Der Römerftaat ift zwar keine dauernde göttliche Ordnung, aber
von Gott für die Zeit bis zur Vollendung feines Reiches geduldet,
zugelaffen und infofern „verordnet", als Schutz gegen grobe Formen des
Unrechtes und der Gewalt, als eine gewiffe notwendige Ordnung der
menfchlichen Gemeinfchaft. Nicht mehr! Das allein kann man aus diefer
Stelle ableiten, foweit man politifche und foziale Prinzipien und
Einrichtungen direkt auf Bibelftellen begründen will.

Und das kann jeder von uns, vielleicht fogar der Anarchift, zugeben.
Mit diefem wichtigen Verftändnis der Stelle ill aber die Hochburg

des Servilismus und alles, was dazu gehört, gefallen.
Wenn wir diefen wirklichen Sinn der Stelle mit dem vergleichen,

was man daraus gemacht und was für unabfehbares Unheil fie



angerichtet hat, fo darf man fchon fagen: Hätte der Apoftel Paulus
diefes geahnt, fo hätte er lieber feine Hand ins Feuer gehalten, als
diefe Worte diktiert, fo, wie er fie diktiert hat.

Es muß aber noch einiges Ergänzende hinzugefügt werden, das
mithilft, das Unheil, das von diefer mißbrauchten Stelle ausgeht, zu
verhindern und fie endgültig in das rechte Licht zu ftellen.

Einmal: Wir haben von der durch die Umftände bedingten
Einfeitigkeit diefer Aeußerung des Apoftels geredet. Man könnte foweit
gehen und fogar von Unrichtigkeit reden. Denn daß, wer das Gute tut,
von der Exusia nicht ohne weiteres „Lob" empfängt, fondern im ganzen
eher das Gegenteil — Tadel, wenn nicht Verfolgung, ja Tod, namentlich,

wenn das Gute höhere Formen annimmt, liegt heute fo fehr auf
der Hand, daß es nicht befonders nachgewiefen werden muß.

So ill heute auch klar, wie fiktiv die Annahme ift, die auch die
Reformatoren ihrer Auffaffung zugrunde legen, daß die „Obrigkeit"
ohne weiteres eine Wahrerin und Rächerin des Rechtes fei. Sie kann
fehr wohl auch die Urheberin fchwerften Unrechtes fein.

Diefer Tatbeftand ift auch Zwingli aufgefallen. Er hat darum
erklärt, jene Ausfage des Apoftels gelte nur von einer guten Obrigkeit,
von einer Obrigkeit, wie fie fein follte, jedenfalls von einer
rechtmäßigen Obrigkeit. Von einer andern Art von Obrigkeit hat er erklärt,
daß das verfammelte Volk fie „mit Gott abtun folle".3) Er las alfo aus
diefer Stelle kein Gottesgnadentum der Obrigkeit heraus, legte fie nicht
fervil aus und proklamierte ihr zum Trotz fogar das Recht der
Revolution.

Es ift damit auch klargeftellt, daß wir uns in der Beurteilung des

großen Problems, das in dem Verhältnis von Chriftentum und Staat
liegt, nicht einfach an den Bibelbuchflaben klammern dürfen. Wir muffen

durchaus die Tatfache anerkennen, daß auch ein Apoftel fich in einer
Einzelfrage irren kann, oder zum mindeften, daß er aus den Verhältniffen

feiner Zeit und aus der Lage der Gemeinde heraus einfeitig reden,
Grundfätze formulieren, Anordnungen treffen kann, die für eine andere
Zeit und Lage nicht oder nicht mehr im Wortfinne gelten. Man denke
an das Gebot des Apoftels, daß die Frauen nur verfchleiert in den
Verfammlungen erfcheinen dürften und dort fchweigen müßten, oder an
das Wort: „Heiraten ift gut, ledig fein ift beffer" und anderes derart.

Aber es ift, gerade auch im Blick auf jüngfte Gefchehniffe, eins mit
Wucht hervorzuheben: Es ifl ein alter, arger Mißbrauch der Bibel, fich
zur Begründung gewiffer Behauptungen, Forderungen oder Verbote

x) In feinen „Schlußreden".

29



auf Stellen zu berufen, die einem gerade paffen, und die andern zu
ignorieren.

Das gilt ganz befonders für unfere Stelle. Da zitiert man, um gerade
das Auffallendfte und Aktuellfle zu nennen, das relativ anerkennende
Wort von Römer 13 über den Staat und vergißt die Stelle Offenbarung
13, wo diefer als Tier aus dem Abgrund erfcheint. Da unterfchlägt man
die Gefchichte von der Tempelfteuer (Matthäus 17), die viel geheiligter

war als die Cäfarfteuer und von der Jefus trotzdem fagt, daß die
„Söhne" nicht gehalten feien, fie zu zahlen, daß er fie aber gerade aus
diefer Freiheit heraus zahlen wolle. Da deutet man das Wort: „Gebet
dem Cäfar, was des Cäiars ift und Gott, was Gottes ift" (Matthäus 22,
15 ff.), ein Wort, das doch ganz offenkundig eine Gering!chätzung dieles

Diktators und Ufurpators, der Cäfar war, ausdrückt, im Sinne einer
fchiedlich-friedlichen Teilung der Macht zwifchen Gott und Cäfar, wobei

Cäfar regelmäßig den größeren Teil erhält — was der Denkweife
Jefu und der ganzen Bibel ins Gefich fchlägt.

Da überfieht man auch eine Stelle, die für Paulus felbft offenbar eine
weitaus größere Wichtigkeit hat: die in 1. Korinther 6, 1—8, wo Paulus

feine Empörung darüber ausfpricht, daß die Chriften einander vor
heidnifche Gerichte zitieren — eine Stelle, die alles eher ausdrückt als
Staatsdevotion.

Die ganze Bibel ift diefer Staatsdevotion fremd. Man denke doch
daran, wie im erften Buch Samuelis (Kapitel 8) die Einfetzung eines-
Staates grundfätzlich als Abfall von Gott behandelt wird oder erinnere
fich der wundervollen „Fabel Jothams" (Richterbuch 9), die eine ähnliche

Auffaffung ausfpricht. Um von den Propheten zu fchweigen, die
wahrhaftig vor den Königen, diefer Form des Staates, keine Devotion
zeigen. Die ganze Bibel ift erfüllt von dem Geifte des Wortes. „Man
muß Gott mehr gehorchen als den Menfchen" (Apollelgefchichte 4, 19
und 5, 29). Sie will die Herrfchaft Gottes über alle Wirklichkeit und
verkündigt den Sturz der Weltreiche vor Gott, vor feinem Gefandten
und feinem Reiche (Daniel 2 und 7, Matthäus 24, Offenbarung 18).

Die ganze Bibel foil gelten, nicht bloß Römer 13 ; Jefus (wie Mofes
und die Propheten), nicht bloß der dazu noch falfch ausgelegte Paulus.
Das liegt auch im Prinzip der Reformation felbft. Das einfeitige Abflellen

auf Paulus war fchon eine Verfündigung dagegen. Es ift höchfte
Zeit, daß die Reformation ihren Sündenfall gutmache und den Bann
von Römer 13 abfchüttle; es ift höchfte Zeit, daß die Sache Chrifti
Chriftus geltend mache, ftatt Cäfar und gegen Cäfar; es ift
höchfte Zeit, daß das Chriftentum, das als Religion das Gebiet Gottes
mit dem Cäfar teilt und fich damit felbft tödlich fchwächt, der Welt
aber nicht hilft, übergehe zu dem Glauben an das Reich Gottes
und dem Bekenntnis zu ihm, worin das Weltreich untergeht und Gott
allein der Herr wird. Leonhard Ragaz.

30


	Römer 13

