Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (10): Oktober-Sendung

Artikel: Reich Gottes, Kirche und Prophetentum
Autor: H.-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reich Gottes, Kirche und Prophetentum.”

Es follen hier zunichft die Begriffe Kirche und Religion enerfeits
und Reich Gottes und Prophetentum andererfeits voneinander ab-
gegrenzt und in threm Verhiltnis zueinander kurz dargeftellt werden.
Damit diirften die nachfolgenden Ausfithrungen iiber das Prophetiiche
Wort und feine Bedeutung an Verftindlichkeit gewinnen, wenn zuch
einige Wiederholungen dadurch unvermeidlich werden.

Kirche, hier nicht im myftifch-idealifti{chen Sinne der theologifchen
Spekulation und Dogmatik, fondern im realiftiichen, landldufigen, prak-
tifch gebrduchlichen Sinne des Wortes verftanden, ift jene Inftitution,
wodurch die chriftliche Religion in ihren Lehren, Bekenntmﬂen, Kult-
formen und Einrichtungen bewahrt, organifiert und weiter tradiert
wird, mit dem Zweck, die erléfende Herrfchaft Gottes im Leben der
Einzelnen und der Gefamtheit zur Geltung zu bringen,

Kirche ift fomit nicht felbft Reich Gottes, fondern nur Mittel und
Werkzeug zur Herbeifiihrung des Reiches Gottes. Kirche und Religion
(letzteres ift nur ein anderer allgemeinerer Ausdruck fiir das, was wir,
_etwas fefter umgrenzt, Kirche nennen) diirfen daher nicht als Selbft-
zweck betrachtet werden. Reich Gottes ift fomit iiberall dort, wo der
Zweck der religiofen oder kirchlichen Inftitutionen wirklich erreicht ift,
das heifdt alfo iiberall dort, wo Gott {pricht und geftaltend in die Welt
und in das Leben der einzelnen Menfchen eingreift. Das Prophetentum
nun hat die Aufgabe, dariiber zu wachen und dahin zu wirken, daf}
diefer Zweck wirklich erreicht und nicht durch Erftarrungen oder Fehl-
entwicklungen des religios-kirchlichen Lebens verhindert wird.

Reich Gottes und Prophetentum find daher korrelate Begriffe. Das
eine gehort zu dem anderen, ift ohne das andere nicht zu denken. Kein
Reich Gottes ohne Prophetentum und kein Prophetentum ohne Reich
Gottes. Der Begriff des Reiches Gottes als der tatfdchlichen Herrichaft
Gottes im Menichen und in der Menichheit als der realen Verbindung
des Ewigen mit dem Zeitlichen, des Jen{eitigen mit dem Diesfeitigen,
verlangt felbft danach, dal neben der gottgefgetzten ordentlichen Auto-
ritit als dem fatifchen Faktor der dynamifche, ftindig beunruhigende
Faktor des Propheten tritt, der, durch unmittelbare auflerordentliche
Berufung eingeletzt, Jewells im notwendigen Augenblick die Briicke
hintiber{chligt vom Kirchentum zum Reiche Gottes, '

,Gott fchweigt, weil die Menfchen {chweigen®, fagt einmal Erich
Dwinger, Dies Wort beweift, wie kaum etwas anderes, die Notwen-
digkeit des hier geforderten prophetifchen Wortes. Wenn Gott {pricht,
{o {pricht er in der Regel durch die Menichen, Und wenn er in die Ge-
fchmhte der Menichen eingreift, fo tut er es wiederum durch den Men-

) Obfchon der Herausgeber diefer Hefte in bezug auf das Verhilinis von

Kirche und Prophetentum nicht ganz gleich denkt wie der Verfaffer dlefes Auf-
fatzes, fei ihm doch gerne Aufnahme gewihrt. R.

8



fchen. ,,Gott braucht den Menfchen , {agt auch Blumhardt immer
wieder.

Es ift nicht fo, wie heute von einer gewiffen Theologie behauptet
wird, dafl Gott {ein Reich ohne die Menichen baue und leite, ,,Irgend-
welche Ankniipfungspunkte auf Erden mufl Gott haben, um feine Ge-
danken und Pline zur Errettung und Erlofung aller Kreatur auszu-
fithren.” (Chr. Blumhardt.)

Gewif}, dies gelchieht zunichft durch das Magifterium ordinarium,
durch das ordentliche, amtliche Prieftertum. Durch {eine fichtbare
Kirche und ihre Einrichtung-en wirkt Gott in erfter Linie in die Welt
hinein. Das bleibt auch ftets das Ordentliche. Allein es erweift fich von
Zeit zu Zeit immer wieder, dafl die Welt fich mit dem mehr traditio-
nellen, ftatifchen, beruhigenden Kirchentum abfindet, ohne in den ent-
{cheidenden Augenblicken von ihm beunruhigt zu werden. Da der
Kirche ex professo mehr die ,,Bewahrung der Wahrheitsgiiter anver-
traut ift, {o pflegen ihre Vertreter {ich leicht damit zu begniigen, immer
nur fteif und farr die abftrakten fogenannten ,,ewigen Wahrheiten* zu
verteidigen und zu glauben, dafl damit ihre Pflicht der Welt gegen-
tiber hinreichend getan fei, wenn fie diefe Wahrheiten im allgemeinen
treu bewahren und tra’dieren. Allein dem it nicht fo. In gewiflen
Situationen des menfchlichen und kirchlichen Lebens kommt alles dar-
auf an, zu wiflen, nicht nur was ,,an fich“ wahr ift, fondern was hier
und jetzt Gebot der Stunde und Gottes Wille ift, wenn die Intereflen
des Reiches Gottes nicht Schaden leiden {follen. Und eben hier ift der
Augenblick, wo das Prophetentum einzutreten- hat, Denn diefes
begniigt {ich nicht damit, blof} ,,die ewigen Wahrheiten* zu verkiin-
den, fondern es gibt die aktuelle geiftige Fiihrung in den konkreten
Lebensfragen. Das ift unbedingt notig, denn wir konnten fonft trotz
unferer herrlichen unfehlbaren Wahrheiten in konkreter gefchichtlicher
Stunde verfagen, wenn die zeitgemifle Anwendung jener Wahrheiten
fehlt, wenn fiir die praktiiche gegenwirtige Weltgeftaltung den Di-
monen der Welt freie Bahn gegeben wird und keine konkreten Wei-
fungen Gebote und Verbote gegeben werden. Wenn man nur im all-
gemeinen und in abstracto fiir die ewigen Wahrheiten, die chriftliche
Lehre ,,an fich® und die fogenannten ,Rechte der Rehglon eintritt, fo
gibt man fich {chlieflich mit allen Zuftdnden zufrieden, und man wiirde
mit dem Teufel felbft ein Konkordat ab{chliefen, wenn er nur die Ge-
wihr gibt, dafl unfer ,, Theologie treiben nicht gef’cort unfere kirch-
lichen Rechte refpektiert und unfere liturgifchen Feiern nicht behindert
werden, mag dabei der Teufel die realen Intereflen des Reiches Gottes
in diefer Welt, Wahrheit und Freiheit, Men{chlichkeit und Gerechtigkeit
noch fo {ehr hintertreiben. So aber wiirde das Reich Gottes im Interefle
von Kirche und Religion verraten. Denn auch dem Teufel ift es gleich,
ja recht, wenn wir uns auf die Pflege einer gewiffen Religiofitit be-
fchranken wenn ihm dabei nur alle andern Gebiete des Lebens iiber-

9



laffen werden. Er weifl: Ift das Chriftentum nur einmal erft auf den
Kirchenraum zuriickgedréngt und zu einer blofien Religion degradiert,
dann it es auch mit diefer Religion bald aus. Denn dann ift Chriftus
ja fchon abgefetzt von feinem Konigsthron,

Die Stunde diefer Gefabr ift nun aber die Geburtsflunde des chrzﬂ-
lichen Prophetentums. Durch das prophetifche Gewiffen und Wort
kommt Chriftus in die Welt und wird verhindert, dafl das Chriften-
tum zur bloflen Religion ftagniert. Durch die prophetifche Tatigkeit
wird immer wieder der Anfpruch Chrifti auf das Reich angemeldet
und verwirklicht, wird aber auch der einzelne Menfch immer wieder
vor konkrete Ent{cheidungen geftellt.

So ift das Prophetentum wefentlich und unmittelbar auf die Ver-
wirklichung des Reiches Gottes hingerichtet. Der Eintritt des prophe-
tifchen Gewiflens in die Welt ift ftets der Anbruch des Reiches Gottes.

Die Verteidigung der Rechte des prophetifchen Bewufltfeins, der
prophetifchen Funktionen im Chriftentum war {chon W. Solow;ews
zentrale Idee. Er ftellt das Prophetentum in eine Reihe mit dem
Prieftertum und Konigtum. Er deutet auch auf die Spannung hin, die
zwifchen dem Prophetentum und dem Prieftertum wefenhaft be{’ceht.
Diefe Spannung befteht nach ihm vor allem darin, daf das Pro-
phetentum wefentlich auf das Reich Gottes ausgerichter ift, Der pro-
phetifche Geift ift dem Gefetzesgeift, der auch im Chriftentum wieder
herr{chend geworden ift, entgegengefetzt. Der prophetifiche Geift geht
immer aus auf Erlofung vom Geletz, er {chaut immer aus nach der
zweiten Wiederkunft, nach dem kommenden Chriftus, nach der Auf-
erftehung und der endgiiltigen Verwirklichung des Reiches Gottes. Alle
eschatologifchen Stromungen der Vergangenheit und Gegenwart, alle
fchopferifchen Bemiithungen nach der Richtung eines einigen Reiches
Gottes der Freiheit.und Gerechtigkeit waren von prophetifchem Geifte
umweht.

Auch ein anderer oftchriftlicher Denker, N. Berdjajew, beftitigt
die obigen Ausfithrungen, wenn er dem Prophetentum neben dem Prie-
ftertum eine ,freie, unabhingige Exiftenzberechtigung® gibt, als dem
,,dynamifchen, fchépferifchen Prinzip gegeniiber dem mehr ftatifchen,
engelhaften, unverinderlichen, unfchopferi{ichen Sein des Prieftertums®.
Womit aber das Prophetem:um nur dem Amt des Priefters gegenuber—
geftellt wird, denn es kénnen natiirlich auch Priefter und Kleriker zum
Prophetenamt berufen werden.

Zwei bibli[che Beifpiele zu dem Gefagten.
. Samuel und Heli,

Als Samuel zu Heh in das Heiligtum eingezogen war, da war
etwas Neues geichaffen um das Heiligtum, Es war neben dem Priefler
der Prophet eingezogen, oder, um es mit andern Worten auszudriicken:

10



da waren das ,,Proteftantifche und das ,,Katholifche, wenn wir fo
fagen konnen, zum erftenmal unter einem Kirchendach.

Bekanntlich laufen zwei Fiden durch die ganze Ifraelsgefchichte,
die fich etwa verhalten wie Katholizismus und Proteftantismus, —
nur ohne die tdrichte konfeffionelle - Gelchiedenheit. Der Priefter
bewahrte die religiole Uebetlieferung in unwandelbaren Formen, der
Prophet vertrat das heutige, lebendige Wort Gottes.

Die Menfchen, wie fie find, bediirfen beides. In der richtigen Ord-
nung war auch beides vereint, Der jiidiiche Orient war noch nicht {o
toricht, diefe beiden Geiftesfiden auseinander zu {chneiden. Es hat
nicht wenig Zufammen{t6e zwilchen Prieftern und Propheten gegeben,
~aber den Unfinn zweier Konfeffionen, die gegeneinander ftehen und
von denen jede die einzig wahre zu fein behauptet, hat Hrael fich nie
geleiftet und ift eine Macht geworden dadurch. Ein Ifrael des ,reinen
Wortes” wire zu einem Ifrael der reinen Worte geworden, hitte es
fich losgel6ft vom aaronitifchen Tempelwefen und feiner Verfteinerung.
Der Prophet hatte ftets Zutritt zum Tempel, und der Priefter bekam
fein Teil, wo der Prophet waltete. Beide befruchteten fich gegenfeitig,
obwohl es oft genug {chneidende Gegeniize waren.

Aber gerade die Gegen{itze erhalten das Leben in feiner wahren
Gefundheit. Solange es werdende Men{chen gibt, folange miiffen die
Gegenfdtze ihr Recht haben. Werden fie aber plump ausgefchnitten, fo
mufl Verkiimmerung wefentlicher Lebensvorginge eintreten.

Diefen grofien Lebensgrundfatz hat Samuel zufammen mit dem
Haufe Heli verwirklicht, und von ihm lebt das Judenvolk bis heute.
,,Gab es zuzeiten keine Propheten war man nicht gezwungen, predige-
rierende Schon- und Vielredner zu {chaffen und gab’s einmal keinen
Tempel und Opferdienft, {o konnte leicht das Haus als Erinnerungs-
ftitte dafiir eintreten und immer konnte ein Prophet aufftehen, wenn
auch oft in langen Zwifchenrdumen, der erginzend und belebend ein-
trat. Die Priefterwiirde war erblich und an keine Priifungen gekniipft,
die Prophetie waltete ganz frei. Es durfte aber niemand reden, der
nichts zu fagen hatte. Durch das Beftehen diefer paarigen Kraft war
auch jede liftige Priefterherr{chaft immer in Schach gehalten und
konnte ein wirklich freies Volk erwachfen* (Lhotzky) Die prophetifche
Kraft eines Samuel und die ehrwiirdige Weisheit eines priefterlichen
Heiligtums gehoren ftets zufammen, fie beide zufammen erft geben
Gewihr gottlicher Fithrung,

2, Die Apoflel und das Synedrium.

~ Aber nicht nur im Alten, fondern auch im Neuen Teftament finden
wir die Exiftenz eines Prophetentums, die Spannung zwifchen ihm
und dem ordentlichen Kirchenamte, beftitigt. Nach Apoftelgefchichte
Kapitel 3—4 gingen Petrus und Johannes um die neunte Stunde

II



(d. h. zur Zeit des Abendopfers) gleich anderen frommen Juden in
den Tempel. Wenn man bedenkt, was alles unmittelbar vorausge-
gangen war, was Petrus und Johannes alles erlebt hatten an er-
%chiitternden Ereigniffen: Golgatha, Auferftehung und Geiftiendung,
fo erfcheint es, von unferm heutigen Standpunkt aus gefehen, faft
als eine pfychologifche Unmoglichkeit, dal ein Petrus, der die Fiille
der neuen Amtsgewalt in fich fithlen mufite, dafl ein Johannes, der
als intimfter Freund Jefu deffen blutige Kreuzigung, Erniedrigung
und Aechtung vor aller Welt miterlebte und miterlitt, durch folches
Erlebnis nicht vollig umgeftellt wurden, fondern ein paar Wochen
{pater wieder als gewohnliche jiidiiche Fromme mit den anderen in
den Tempel gehen, um fich von dem Hohenpriefter, der den Stab
iiber Jefus gebrochen und die Hauptichuld an {feiner Kreuzigung trug,
fegnen zu laffen, als ob nichts gefchehen wire. Und doch ift es {o |
gewefen! Die Apoftel taten dies gewil ferne von aller vornehmen
geiftlichen Ueberlseblichkéit, ferne von allen kritifchen Hintergedanken
in der Einfalt und Selbftverftindlichkeit ihrer kindlichen Naivitit.
Obwohl fie fich als Wahrheitszeugen und Knechte Gottes berufen
wufiten, den Namen Jefu zu verherrlichen und von ihm Zeugnis
abzulegen — es gefchah in wirkfamfter Weife durch die Heilung
des Lahmgeborenen an der ,,{chonen Pforte des Tempels — f{o an-
erkannten fie doch die beftehende geiftliche Gewalt, kirchliche Autoritit
und hierarchiiche Ordnung und ordneten fich ibr als Laien unter. Es
geht nicht an, von unferem heutigen Standpunkt aus die damals noch
zu Recht beftehende legitime altteftamentliche Kirchenautoritit zu-
gunften der gegen fie allmihlich fich durchfetzenden petriniich-neu-
teftamentlichen Kirchenautoritdt abzuwiirdigen und in ihrem Recht in
Frage zu ftellen. Das wire ganz gegen das Selbftbewufitfein der
Apoftel felber. Sie brachen nicht mit der Kirche Ifraels und ihrem
Prieftertum, trotz der Siinde und dem Unglauben der Hohenpriefter.
Sie bewahren den Kontakt mit dem kirchlichen Leben und dem
Tempelgottesdienft ihrer angeftammten Religion, obwohl die Span-
nung und die Moglichkeit von Konflikten und Kollifionen fehr grof§
war. Das wird denn auch fofort offenbar bei dem erften &ffentlichen
Auftreten der Apoftel (Apg. 4, 1). Wiahrend fie noch zum Volke
redeten, traten die Priefter, der Tempelhauptmann und die Saddu-
zder auf fie zu. Sie waren unwillig dariiber, daf} fie das Volk lehrten
und in Jelus die Auferftehung der Toten verkiindeten. Sie legten
Hand an fie und lieflen fie in Gewahrfam bringen. Und des anderen
Tages beim gerichtlichen Verhor, als der geiftliche Rat ihnen verbot,
weiter ,,in dielem Namen zu reden®, gaben fie zur Antwort: ,,Urteilt
felbft, ob es recht ift vor Gott, Euch mehr zu gehorchen als Gott.
Denn wir konnen unmoglich von dem fchweigen, was wir gefehen
und gehort haben. Mit Recht bemerkt Ziindel zu diefer Stelle: ,,In
diefem Augenblick ftanden fich eigentlich zwei geiftige Obrigkeiten

I2



Israels einarider gegeniiber: Der Hohe Rat einerfeits und der Meffias
in feinen Knechten anderfeits, wobei zu beachten ift, daf} auch fiir
den Hohen Rat der Meﬁlas keine fremde, fondern ebenfalls die
zuftindige Autoritit war.’

Noch deutlicher zeigt {ich diefe tatfichlich vorhandene Spannung
und Kollifion zwifchen den zwei autoritiren Michten, denen fich die
Apoftel verpflichtet {ahen in der Stelle Apg. s, 28: ,,W1r haben euch
doch ftreng verboten, in diefem Namen zu lehren, Gleichwohl habt
ihr Jerufalem mit eurer Lehre erfiillt und wollt das Blut diefes
Men{chen iiber uns bringen.“ Petrus und die anderen Apoftel er-
widerten: ,Man mufl Gott mehr gehorchen als den Menfchen.” Sie
fragen hier nicht mehr wie oben Apg. 4, 19: ,,Ift es wohl recht,
auf euch mehr zu horen als auf Gott? Hier Ipricht bereits die ent-
{chiedene Ueberzeugung Man muf Gott mehr gehorchen als den
Menichen.

Ganz dhnlich wiederholt fich diefer Konflikt und diefe Kollifion
wieder bei Paulus. Apg. 18, 4 ff.: In der Synagoge traten die Juden,
wohl {olche, die in Autoritit ftanden, gegen ihn auf und ldfterten
ihn und fuchten ihn fogar beim romilchen Statthalter Gallio zu
verklagen unter der Anklage: ,,Dlefer verfiihrt die Leute zu einer
geletzwidrigen Gottesverehrung, Diefe Anklage muff den Paulus in
Angft und Furcht, ja, wie es Icheint fogar in eine gewifle Unficher-
heit getrieben haben, Der Herr erfcheint ihm daher eigens in einer
Nacht und fpricht zu ihm: ,Paulus, fiirchte dich nicht, rede nur
weiter und {chweige nicht, denn ich bin mit dir und niemand foll dir
weiter ein Leid zufiigen, denn ich ‘habe viel Volk in diefer Stadt.
Diefe Ermutigung erft beftirkte ihn Wleder, mutig fiir feine Ueber-
zeugung einzutreten,

Am reinften finden wir das Prophetentum im Neuen Teftament
ausgeprdgt in der anziehenden Geftalt des Heiligen Stephanus. An
ihm ift alles echt p@ophetxfch vom Zeugnis des Lukas tber f{einen
Charakter, dafl er ein Mann voll des Glaubens und des Heiligen
Geiftes war, daf} er voll Gnade und Kraft Wunder und grofle Zeichen
unter dem Volke tat, bis zu den Anklagen, wegen denen er fich vor
dem geiftlichen Gericht zu rechtfertigen hatte. Sehr bezeichnend wird
ihm nimlich vorgeworfen, dafl er wider den Heiligen Ort (den
Tempel) und wider das Gefetz Lifterworte rede: ,,Jefus, der Naza-
rener, werde den Tempel zerftdren und die Satzungen 4ndern, welche
Mofes tiberliefert habe. Das befagt natiirlich nicht, daf er die
- Autoritit Mofis und des Tempels revolutiondr abgelehnt habe, fon-
dern lediglich, -daf} er im Gegenfatz ftand zu der- Vergotzung und
Veraufletlichung der traditionellen Religion. Auch hier finden wir nicht
Aufhebung des Prieftertums, fondern Spannung zwifchen Prieftertum
und Prophetentum und tragifche Kollifionen und Konflikte zwifchen
beiden. In Stephanus’ Rechtfertigungsrede vor feiner Steinigung fteht -

23




noch einmal das biblifche Prophetentum in feiner ganzen Grofle und
Kraft und im Glanze neuteftamentlicher Erfiillung und Verklirung
vor unferem Auge. Stephanus war in jenem Augenblick der einzige
und einzigartigfte Anwalt Gottes und Jefu gegeniiber einer von fich
{elbft abgefallenen religiolen Autoritit, {o dafy wir uns nicht wundern,
daf fein Antlitz leuchtete wie das eines Engels: Er war ja voll des
Heiligen Geiftes, voll des prophetifchen Geiftes, der von Gott ftammt.

H.-H.

Aus den Kirchen.”

I.
Luthertum und Demokratie,

Wir entnehmen den ,,Kirchlichen Blattern der evangelifchen Lan-
deskirche A. B. in Ruminien® folgende Ausfithrungen, die unter dem
Titel ,,Siegender Glaube” erichienen f{ind:”)

Nach einer Wiirdigung der Bedeutung Luthers heiflt es: ,,Es
ift nicht einfach feftzuftellen, wann das deutiche Volk von dem Weg
Luthers wieder abgeirrt ift. Ganz ift es wohl nie gefchehen. Aber es
find immer nur einzelne gewefen, in denen diefer Glaube fortlebte,
an denen f{ich dann auch die fie umgebenden Menf{chen emporranken
konnten. Es haben verichiedene Krifte mitgewirkt, um zu diefem
Ergebnis zu fithren. Wir heben hervor: In der Zeit der Aufklirung
wurde als Wefen und Kern des Chriftusglaubens die Moral angefehen,
wodurch Luthers Glaubensbekenntnis gegeniiber eine merkliche Ver-
{chiebung eintrat. Von der heutigen Lage aus gefehen {cheint es aber,
als ob vor allem der demokratifche Staatsbegriff, der keineswegs
lutherifchen Urfprungs ift, fondern aus dem Weften Europas nach
Deutfchland eindrang, fiir diefe Fehlentwicklun verantwortlich zu
machen fei. Diefer demokratifche StaatsbegnﬁEg trdgt in manchen
Ziigen das Bild des weftlichen Chriftentums an fich. Denn ebenfo wie
die romifche Priefterkirche hat auch die calvini{che Staatskirche durch
ithre Lehre von der doppelten Vorherbeftimmung zum Heil und zur
Verdammnis den finfteren Blick auf die Wirklichkeit diefes Lebens
behalten. Das gleiche aber gilt von dem demokratifchen Staat {elber,
der, losgeloft vom Volk, {eine felbftindige Exiftenz als angeblich
ethifche Macht zu behaupten trachtete und im letzten Grund eine

") Die folgenden drei, dem ,Evangelifchen Preflebericht™ entnommenen
Dokumente werfen ein intereflantes Licht auf die Auswirkungen des Krieges
in den verfchiedenen Ausprigungen des Proteftantismus. Nr. I beftitigt auf
{chlagende Weife, was wir feit Jahrzehnten iiber den Geift des Luthertums fagen.
Die Gefchlchtsfalfchung, die der Darftellung des Wefens der weftlichen Demo-
kratie zugrunde liegt, {pringt in die Augen. Staatsvergottung und Staatstotalitit
find ja, wie jedes Kind weif$, gerade au% dem Boden des Luthertums gewachfen.

%) A, B. heifit: auguf’camfchen (d. h. deutfch-lutherifchen) Bekenntniffes.



	Reich Gottes, Kirche und Prophetentum

