Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (10): Oktober-Sendung

Artikel: Von der Eifersucht und ihrer Ueberwindung : Nicht uns, o Herr, nicht
uns, sondern deinem Namen gib Ehre! (Psalm 115, 1)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INHALT

Von der Elferfucht und ihrer Ueberwmdung / Leonhard Ragaz.'
- Reich Gottes, Kirche und Prophetentum | H.-H.

~ Aus den Kirchen: I. Luthertum und Demokratie | II. lee |
" nordifchen Kirchen und der Kneg / 111, Amerlka,mfche Chn{’cen
- und der Krieg

. Das Chriftentum und die fozmle Umgef’caltung LR L
‘L ‘Das Unfer-Vater II. | Leonhard Ragaz :
Sommeraufze1chnung | Alice Sufanne Albrecht

- Zu Aktualititen: I.Einige alte Worte zur Fliichtlingsfrage | Zwei
~~ alte Kapitel zu Staatsraifon und Menfchhchkelt [ 111, Ein altes
© . Wort zur Todesftrafe | ch e

" Einer von Unzihligen | * & *
~ Von Schriften [ L.R.
Redaktionelle Bemerkungen
- Gelchiftliche Mitteilung
v Prograrnm von Arbe1t und Blldung

Von der Exferfucht und 1hrer Ueberwmdung

Nicht uns, o Herr, nicht uns, fondern
deinem Namen gib Ehre! '
: Pfalm 115, x

Es gibt eine Krankheit, die im Geiftigen mindeftens fo Verheerend
wirkt wie Krébs und Tuberkulofe im Phyfifchen: fie heifft Eifer[ucht.
Ich denke dabei keineswegs blof an ihre erotifche Form, an die in
mannigfachen Formen fich um das Verhiltnis von Mann und Weib
bewegende, fondern an ihre umfaflendere Er{cheinung, an jenen Gel-
tungswillen, der, fei’s als Ehrgeiz, fei’s auch in anderer Form: als
- Befitzwillen, als Hochmut oder auch als berechtigter S_tolz, ja unter
Umftinden als Selbftachtung, fich von andern Uberboten, in feinem An-
fpruch verkiirzt, vielleicht von feinem verdienten Platze verdringt
- fieht, fich Zuruckge{etzt unterdriickt, gekrdnke fithlt und dariiber in
- dem Feuer entbrennt ‘das man Elferfucht nennt. Denn ein Feuer ift es,

das den verzehrt, in dem es brennt, das fich aber von ihm aus auch
unheilvoll gegen andere wendet, -

Es braucht iiber die Bedeutung diefer Tatfache im menfchhchen
Wefen nicht viel gefagt zu werden, foweit die gewdhnlichen Formen
diefer Erkrankung in Betracht kommen. Wir haben fiir die Eiferfucht,
die im Verhiltnis von Mann und Weib wirkt, die gewaltige Dar-
 ftellung in Shakefpeares ,,Othello®. Nicht minder verheerend wirkt fie
in andern Formen. Mlt Schrecken gewahrt man, wie diefe Erkrankung

B |



den Menfchen demoralifiert. Sie lenkt ihn von der Sache ab auf das
Ich, zerfetzt damit {eine edelften Krifte, fithrt zu einer Entartung und
Entleerung feines Wefens, weckt alle unedlen Triebe in thm auf und
offnet die Pforten der Seele fiir alle Dimonen. Wenige Leidenichaften
verheeren fo ftark die Seele. Und das Tragifche ift, daf} gerade auch hoher
geartete Naturen von diefer Krankheit befallen und ruiniert werden
konnen. Nichts, {o {cheint es oft, fithrt die Seele mehr von Gott ab als
diefe Erkrankung des Ich. Und vor allem — das gilt von jeder Form der
Eiferfucht — ift fie die ftirkfte Urfache von Zwietracht, Streit, Spaltung.
Keine andere Macht zerftort fo ftark und fo hiufig, im Grofliten wie
- im Kleinften, die Einigkeit der Men{chen und Men{chengemein{chaften,
namentlich auch gerade das Befte und Grofite: die Bewegungen und
Gemeinfchaften, die auf die Sache Gottes und des Menichen gerichtet
find. Wie tief diefer Hang in der Men{chennatur verwurzelt ift, beweift
die Tatfache, dafl die Urfache der Auflehnung Luzifers, des hochiten
der Engel, und feiner Genoflen, von welcher der chriftliche Mythus
redet und die zum Utrlprung alles Bofen wird, wie fie deflen Urform
bildet, nach diefem Mythus Eiferfucht auf Gott ift,

Es beriihrt uns immer hochft eigenartig, wenn wir folche Menich-
lichkeiten, wie wir alle fie in der gegenwiirtigen Erfahrung erleben und
gewohnt ﬁnd mit unierer Zeit zu verbinden, plotzlich aus der ilteften
Vergangenheit und vielleicht aus der Bibel auftauchen {ehen. Eine
folche Empfindung mufl jeden in diefen Dingen bewanderten Menichen
ergreifen, wenn er in den Kapiteln 12 und 16 des vierten Buches Mofis
von dem Ausbruch der Flamme der Eifer{ucht gegen Mofes lieft.
Da f{ind es — in Kapitel 12 — Aaron und Mirjam, alfo der Bruder und
die Schwefter Mofis und feine wichtigften Stiitzen und Helfer, beides
in ihrer Art bedeutende, und, wie man heute fagt, wertvolle Men{chen,
fir die eine Ehe ihres Bruders, die {ie nicht billigen — was ja immer
ein aktuelles Vorkommnis bleibt —, zum Anlaf$ wird, die Frage zu
ftellen: ,,Hat denn Gott bloff mit Moles geredet? Hat er nicht auch
mit uns geredet?* Wir erfahren, dafl Mirjam, welche offenbar — und
bezeichnenderweife! — die Urheberm der Auflehnung gegen Mofes
wegen {einer Miflehe ift, von einem Ausiatz befallen wird, der ihren
ganzen Korper iiberzieht und ihn vollig zu zerftren droht. Ein fehr
bedeutfames Symbol! Die Eiferfucht mit der inneren Entartung und
dem Gefchwitz, der Intrigue, dem Streit, die fie erzeugt, ift tat-
{ichlich ein folcher Ausfatz, Und es ift auch bezelchnend daf} es gerade
die Nichften find, bei denen diefe Seuche der Eiferfucht auftritt:
Aaron und Mirjam, die nicht nur Blutsverwandte, {ondern auch ,,Ge-
finnungsgenofien des Mofes find, mehr als das, engfte Mitarbeiter
und Mitkdmpfer. Sie meinen offenbar, weil fie beides find, feien fie
Moles ebenbiirtig, hdtten fie das gleiche Mafl des Geiftes und den glei-
chen Auftrag wie er. Auch das ift eine typilche Erfcheinung: die zu
grofle Nihe verhindert daran, die Proportion richtig zu {ehen.

2



'~ Aber noch viel typifcher ift das, was aus Kapitel 16 als die Auf—
lehnung der Rotte Korah befonders bekannt ift.

»Es emporte fich aber Korah, der Sohn Jezebars, des Sohnes Kahaths, des
Sohnes Levis, und Dathan und Ab1ram, die Sohne Eliabs, des Sohnes Pallus, des
Sohnes Rubens. Die emporten fich gegen Mofe und [mit ihnen] zweihundertfiinfzig
Minner aus den Ifraeliten, welche Vorfiecher der Gemeinde, Ratsherren und hoch-
angefehen waren. Und fie {charten fich wider Mofes und Aaron zulammen und
{prachen zu ihnen: ,,Es mufl nun genug fein! Die ganze Gemeinde ift heilig, und
Gott ift unter thnen; warum erhebt 11'11' euch da iiber die Gemeinde Gottes?*

Was wir hier vor uns haben, als Wlederholung in groflerem Maf3-
ftab deffen, was wir von Aaron und Mirjam vernommen, it jener
Demokratismus, auf den wir fchon in einer fritheren Betrachtung ge-
ftoflen find, aus dem heraus man auch keine Proportion kennt und
keine Diftanz anerkennen will, fondern Jeder fich fiir ,,gleich® hile
oder vielleicht heimlich auch fiir ,,mehr. Und nun miiffen wir
bedenken: Mofes ift wohl in beftimmtem Sinne die gewaltigfte Geftalt
der Gelchichte, eine Geftalt, die wie ein Urgebirge in den Himmel hin-
einragt und iiber alle Gefchichte hinwegragt. Thm wollen diefe Leute
gleich, wenn nicht gar {berlegen fein:' diefe Korah, Dathan und
Abiram und Genoffen, auch diefe Aaron und Mirjam, deren Namen und
" Geflalten-aus dey Dunkel der Geldndhta blod auftauchen, weil fie in
den Lichtkreis diefes Grofien und Grofiten geraten find! Damit aber
kommt es zu einer argen Spaltung, welche imftande wire, die Sache
Gottes, deren von Gott felbft beftimmter Sachwalter nun einmal
Mofes ift und nicht Aaron und erJam oder gar Korah, Volhg zu zer-
ftoren oder doch zu verftoren.

Wie oft ift diefe Zerftorung oder doch Verﬁorung gelchehen — ge-
{chehen durch die von folcher Eiferfucht verurfachte Spaltung.

Wir ftoflen hier ja auf eine der tragifchen Partien der ganzen
Gefchichte, namentlich der Sache Gottes und des Menichen, von dem
Gegenfatz zwifchen Paulus und Petrus (um mich fummariich auszu-
driicken), {iber den von Franziskus und leinem Jiinger Elias, den von
Tabor und Prag in der Huffitenbewegung, den von Luther und
Zwingli und dann {pdter von Luthertum und Calvinismus bis zu dem

‘von Marx und Engels auf der einen, Proudhon und Bakunin auf der =

~andern Seite und den von Trotzki und Stalin — um nur diefe im
Vordergrund  ftehenden reichs- und weltgefchichtlichen Beifpiele zu
nennen. Welches Unheil diefe Spaltungen bedeutet haben, weif$ man,
oder weifl man auch — wie im Falle des Streltes zwiichen den Ur--

. 'apoﬁ:eln und Paulus — nicht genug.

- Nun wird man ja freilich einwenden, dafS Spaltungen auch eine
“andere Urfache haben kénnten als blofl die Eiferfucht. Es fei doch
natiirlich, daf} eine gemeinfame, umfaflende Wahrheit nicht von allen
ihren Tragern gleich verftanden und vertreten werde, Daraus- konne

frelhch Stre1t ent{’cehen aber es Werde doch auch durch folche D1He-—

o



renz1erung jene’ umfaﬁende Wahrheit vor Verengerung und Erftar-
rung bewahrt und ihr ganzer Reichtum ans Licht gebracht.

Das ift gewif} richtig. Es ift zuzugeben, dafl in folcher Differenzie-
rung der Wahrheit ein Recht, ja eine gewifle Notwendigkeit liegt. Aber
mufl diefe Differenzierung wirklich zu Streit und Spaltung fiihren?
Zu Kampf kann und foll fie vielleicht fithren, aber zu Streit und zu
Zerreiflung der Gemeinichaft, zu Konkurrenz und Eiferfucht? Und wir
wiflen doch, wie furchtbar und verhingnisvoll folche Spaltungen gewor-
den find, wie fie jene Bewegungen entweder ganz zerftort oder doch .
tief und dauernd verftort haben, {fo dafy nur Gottes iibergreifende und
gutmachende Gnade fie vor dem volligén Untergang bewahrt hat, Es

ift auch nicht zu leugnen, daf in all diefen und den zahllofen dhnlichen

Fillen, groflen und klelnen nicht blof die berechtigte und notwendige
Dlﬁerenzmrung der Wahrheit zur Spaltung gefiihrt und die Spaltung
fortgefilhrt und erweitert hat, {fondern doch auch die Eiferfucht, der
Macht- und Geltungsdrang. Die Urapoftel waren eiferfiichtig, weil Pau-
lus, noch dazu der einftige Verfolger der Gemeinde, ihr Privileg als
Erf’capoﬁel und dazu Ifraels Privileg verdunkelte. Luther aber war
ein gewalttdtiger Men{ch, der eine andere Meinung als die {einige in
Sachen der Reformation als perfonliche Beleidigung empfand. Aehn-
lich war auf feine Art Marx: Und {o wirkt in diefer oder jener Form
tiberall der Geift der Eiferfucht mit. Ueberall ift es das individuelle
oder kollektive Ich mit feinem Geltungs- und Machtwillen, das ftatt
bloff zu berechtigter Differenzierung und heilfamen Ringen um die
ganze Wahrheit zu Streit, Zerfpaltung, Feindfchaft und damit {chwer-
fter Schidigung, ja Lahmung einer guten und groflen Sache fiihrt. So
war es und {o ift es, im Groflen und im Kleinen,

Wie kann diefe Krankheit verhiitet, oder, wenn ausgebrochen, -
‘geheilt werden? Leicht kann es nicht fein, denn fie fitzt fehr tief, geht
auf die Wurzeln des Wefens. Man konnte wohl meinen, ein edles
‘Gemiit halte fich von felbft von der Eiferfucht frei und kénnte alfo an
den Adel der Gefinnung appellieren, oder konnte auf das Unfinnige °
diefer Leiden{chaft hinweilen und gegen fie die Vernunft zu Hilfe
rufen. Aber abgefehen davon, daf} Adel des Gemiites fich nicht machen
148t und die Vernunﬂ: allein bekanntlich der Leidenfchaft gegeniiber den
Kiirzeren zieht, {ind das doch offenbar bloff Palliativmittel; fie reichen
nicht bis zu der Wurzel diefes Uebels, welche, wie wir angedeutet
haben, mit der letzten Wurzel alles Bofen, der eifer{iichtigen Auf-
lehnung des Ich gegen Gott, zufammenhingt. Das Heilmittel mufl
- offenbar auch bis auf diefen Grund gehen.
~ Sehen wir zu, wie Mofes dem Aufﬁand der Elferfucht in Form des
Demokratismus begegnet

Vor allem: Er ift felbft, von Gott aus, Demokrat — wenn wir fo
fagen diirfen. Geht doch von ithm die tieffte Kraft aller Demokratie
aus. Von diefer Grundgeﬁnnung und Grundhaltung des Mofes legt

4



eine andere, héchft merkwiirdige Gefchichte Zeugnis ab, die im elften
Kapitel des gleichen Buches Mofis berichtet wird. Dort wird nimlich
erzihlt, dafl zwei andere Minner aus der Mitte der Gemeinde, Eldad
und Medad wirklich vom prophetifchen Geifte ergriffen werden. Da
find es nun gerade ihre Genoflen, die fich — woh! auch nicht ohne Eifer-
fucht! — dagegen aufregen, dafl diele {ich etwas anmafiten, was doch
nur Mofes eigne, und von diefem verlangen, daff er ihnen wehre,
Mofes aber gibt Jofua die grofie Antwort: ,,Was willft du dich fir
mein Recht wehren? Ob, befliinde doch das ganze Volk Goittes aus
Geiflestrigern, indem Gott Jeinen Geift iiber fie kommen liefe!*

Mofes felbft will kein Vorrecht. Seine Leidenichaft ift nicht, das
was er hat, gegen andere geltend zu machen, um fich von ihnen zu
diftanzieren — das ift die Art der falfchen Fiithrer —, fondern, daf}
fie alle Geiftestrager wiirden, dafl alle ithm ,,gleich* Wurden daf alle
,mehr wiirden, als er iﬁ, daR fie von ihrer Eiferfucht erloft
‘wiirden, indem f{ie wiirden, was auch fie werden konnten. Er weif}
blofi, dafl eiferfiichtiger Geltungswille gerade nicht dazu fiihrt, fondern
zum Gegenteil. Auch weifl Mofes ja, dafl nicht immer er felbft Ifrael
fiihren kann und er daher nichts Dringenderes wiinfchen und erbitten
muf3, als dafl Geiftbegabte erftiinden, die an feine Stelle treten konnten.

Damit hingt das Zweite zufammen das am Verhalten des Mofes {o
bedeutfam ift. Wie? — lehnt er fich etwa zornig gegen die Anmaflung
jener Eiferfiichtigen auf? Nein, er wirft fich zu Boden. Nicht vor jenen
Eiferfiichtigen, fondern vor Gott. Er ift zur Priifung bereit, ob Gott
ihm einen befonderen Auftrag gegeben habe oder nicht. Er pruf’c felbft
{ich aufs Ernﬁha&eﬁe darauf. Er hat doch Urfache, zu glauben, daf}
Gott ihm einen folchen Auftrag gegeben habe, einen Auftrag freilich,
der ihn nicht zu Stolz oder gar Hochmut veranlaflen kénne, fondern
im Gegenteil zu tieffter Demut, einen Auftrag, der auch gar nicht eine
Demiitigung oder Verkiirzung der andern bedeute. Aber er kann fich
ja irren, Er lddt fie darum zu einer Ausiprache vor Gott ein. Aber
“einer folchen Ausfprache gehen fie aus dem Wege. Sie klagen ihn an,
aber fie erkliren: ,, Wir kommen nicht.”” Worauf dann Moles wirklich
zornig wird, Nun wendet er {ich an Gott um fein Recht. Und Gott
gibt ihm recht, Die Rotte Korah verfinkt. Die Erde verichlingt fie,

Auf zwei Arten wird die Krankheit der Eiferfucht mit ihren Fol-
gen tiberwunden oder auch von vornherein verhindert.

Das Eine tut Gott. Er ift es, der Mofes die Autoritit gegeben hat
und er weif} fie durchzufetzen. Er fahrt in einer Wolkenfiule herunter,
tritt unter die Tiire des Offenbarungszeltes und {pricht zu Aaron und
Mirjam: ,,Hort, was ich fage! Wenn unter euch ein Prophet ift, fo
offenbare ich mich ihm durch Gefichte [oder] rede durch Triume mit
ihm. Nicht fo fteht es mit meinem Diener Mofes. Er ift betraut mit
meinem ganzen Hauswelen; von Mund zu Mund rede ich mit ihm,
Sffentlich. Auch nicht in Riatfeln, fondern er fchaut die Geftalt Gottes,

5



(4. Mofis 12, §—38.) Gott {orgt felbft dafiir, dafy die echte Autoritit in
Geltung bleibt. Sie fetzt {ich durch. Die Rotte Korah aber geht unter.
Es fiegt zuletzt doch die richtigere Vertretung der Wahrheit, wenn auch
oft nach einer {cheinbar langen Zwifchenzeit. Wenn nur folche Vertreter
der Sache da find und aushalten! Es fiegt die Sache, wenn auch, wie
- gefagt, immer nur durch Gottes gutmachende, ubergrelfende Gnade.
Deflen darf man unbedingt ficher {ein.

Das tut Gott. Auf Grund davon aber haben wir etwas zu tun, Es
gibt ein Mittel, das die Krankheit der Eiferfucht heilt, nur Eins, aber
diefes mit Sicherheit, viel ficherer als Rontgenbeftrahlung den Krebs
oder Hohenfonne die Tuberkulofe: Wir miiffen das Ich aufgeben
und uns auf Gott flellen. Das ift die Hilfe und Heilung. Es ift die
Umbkehrung des Weges.

Das gilt im Kollektiven, von den Formen der Eifer{fucht, die im
Kampfe der Wahrheit entftehen und zu Streit und Spaltung fithren.
Wir miiflen uns fagen: Die Wabrbeit ift nicht unfer Monopol, [ondern
ift Gottes Sache. Er hat dariiber zu walten. Wenn in der Verkiindigung
und Vertretung einer Sache, fiir die wir mit ganzer Seele einftehen,
Formen auftreten, die nicht der eigenen Auffaflung ent{prechen, o
darf und foll uns das zwar aufmerkfam, vielleicht beforgt, unter Um-
ftinden erregt machen, wir follen fie prufen diirfen, ja follen vielleicht
fie bekdmpfen, aber Eiferfucht, Konkurrenzgeift darf dabei nicht im
Spiele fein, und der Kampf foll nicht Streit werden. Denn die Wahr-
heit ift, wie gefagt, Gottes Sache, und Gott ift grofler als wir. Durch
Eiferfucht verderben wir nur die eigene Sache, durch Geduld des Glau-
bens iiberwinden wir am wirkfamften den Irrtum, Wir laflen Gott
richten. Und er richtet, Das ift in all diefen Fillen das Mittel. Es ift
fehr einfach. Es wirkt unfehlbar, Und es ift zur Hand. Wende es nur
an! Wende dich zu Gott, wenn du angefochten wirft. Von ihm her
wirft auch du etwas von jenem Glinzen des Angefichtes bekommen,
mit dem Mofes vom Gefprich mit Gott auf dem Berge herunterfteigt
und das ohne Worte feine Autoritit bezeugt. (Vgl. 2. Mofis 34. 27 ff.)
~ Es allein begriindet, im Groflen oder Kleinen, deinen Auftrag und
damit deine Autoritit. :

Von diefem Boden aus kann man auch einer Sache dienen, ohne
von der aus Ehrgeiz entipringenden Eiferfucht gegen andere, die es
tun, und zwar auf der gleichen Linie, gehindert zu fein, Es ift eben
Gottes Sache, nicht die des eigenen Ich, Man kann nicht anders als ihr
dienen. Und zwar in Sachlichkeit dienen. Mogen -es andere auf
hervorragendere Weife tun, fo mufit du dich, auch wenn es dir etwa
ein wenig zu {chaffen macht doch um der Sache willen freuen, daf es
gefchiecht — ,,wenn nur Chriftus verkiindigt wird!™ Wenn ‘dariiber
dein Wert und dein Werk zu wenig zur Geltung kommt und zu wenig
anerkannt werden, nun, du tuft es ichlieflich nicht um der andern wil-
len, fondern um der Sache willen, héher gefagt: um Gottes willen. Dich

6



darf dabei das wunderbare Wort Jefu troften: ,,Nicht dariiber freuet
euch, daf} euch die Geifter untertan find, {fondern dafl eure Namen im
Himmel angefchrieben find.* (Lukas 10, 17—20.) Ein Werk, das von
den Menfchen zu wenig erkannt und anerkannt ift, wird defto mehr
von Gott erkannt und anerkannt, Wieder ift das Mittel einfach, aber
unfehlbar. Und wieder ift es zur Hand. Wende es nur an!

Es gilt aber auch fir die individuelle Eiferfucht, die fich nicht
auf die eine Sache, fondern auf unfere Perfon an fich, in irgend-
einem Zufammenhang, bezieht. Hier lautet die Anwelfung Ver-
gleiche nicht, fondern flelle dich anf Gott.“ Das, was der andere
hat, vielleicht vor dir voraus hat, das hat er von Gott. Es ift nicht
jeme Sache. Alio gonne es thm! Paradox gefagt: Gonne es Gott. Gott
aber gibt dir felber genug. Es ift der gleiche Gott. Er gibt dir un-
endlich. Er gibt . dir Unvergleichliches. Jedem — ich fage mit
Nachdruck und weif}, was ich fage: jedem! Aber jedem eben auf Jeine
Art, in feiner Welt. Damit follteft du zufrieden fein. Du follteft auf
diefe Art in dir und in Gott ruhen, befler gefagt: weil in Gott ruhend
in dir {elber ruhen. Du magft gegen jene andern arm {cheinen, arm an
- Gaben, arm an Erfolg, arm an Ehre, aber das ift nur irdifcher Schein
und Trug. Du bift ebenfo reich, in Gott vor Gott, oder follft es noch
werden. Darum nicht verglexchen fondern dich auf Gott fellen! Das
Mittel ift wieder einfach, aber es hilft unbedingt. Wende es blof an!
Es ift zur Hand. Wenn nur nicht das Ich gilt, fondern Gott. Wenn du
nur Gott gelten liffeft, in andern und — 1n dir {elbft.

Und follte das nicht fchlieflich auch fiir die engfte und vielleicht
~leidenfchaftlichfte Form der Eiferfucht gelten, der fich um das Verhilt-
nis von Mann und Weib bewegenden? Stammt nicht auch hier die
Krankheit aus dem Vorwalten des Ich? Sollte nicht wirkliche Liebe
die Eiferfucht ausichliefen? Es ift doch nur falfche Liebe, aus der
fie erwichft, Liebe, die im Grunde blof} Befitz- und Geltungswille ift.
Echte Lxebe {chheﬁt ja auch Vertrauen, hochfte Freude an dem, was
dem andern etwa an Ehre, Freundfchaft, Liebe zuteil wird, ein. (Ich
denke ftets an unberecbtzgte Eiferfucht, unberec]otzgtes Mlﬁtrauen das
Andere — da, wo Schuld vorliegt —i#t nicht mehr Eiferfucht, muf es,
{oll es nicht fem) Du {ollteft, mit andern Worten, dich auch h1er nicht
auf dich felbft ftellen, fondern.auf Gott. Aus ihm ftromte ; jene echte -
Liebe, welche die Eiferfucht aus{chlieft, Du gonnteft, von Gott aus,
dem andern feine Art, feinen Weg, feine Freiheit, feine Ehre, fein
Gliick. Von Gott aus wire die Krankheit geheilt, Das Mittel ift wie-
der einfach, aber unfehlbar. Und es ift zur Hand. Wende es blof} ant

‘Dias Usbel der Eiferfucht, das {chwere, ift in all {einen Formen
heilbar. Gott heilt es, und wir konnen und follen es, durch‘ihn, heilen.
Das Mittel ift: Sich nicht auf das Ich, fondern auf Gott — und das
bedeutet auch immer: unter Gott' — fellen. Nicht Luzifer foll gelten,
fondern Chriftus. , _ Leonhard Ragaz.

7



	Von der Eifersucht und ihrer Ueberwindung : Nicht uns, o Herr, nicht uns, sondern deinem Namen gib Ehre! (Psalm 115, 1)

