Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)
Heft: (9): September-Sendung
Artikel: Das Unser-Vater. I., Religionsgebet und Reichsgebet ; Das

Reichsgebet : der Herr und Vater : "Unser Vater, der du bist in den
Himmeln" (Matth. 6, 9)

Autor: Ragaz, Leonhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138099

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nen wie fiir die Volker, fiir die Vélker wie fiir den Einzelnen. Hier,
in bezug auf die Bufle, gilt kein Minimum — hier gilt nur das Maxi-
mum. Bufle aber ohne die ganze Wahrheit, die uns zuginglich ift, ftellt
die {chlimmfte aller Liigen dar.

~ So ift denn inmitten der furchtbaren Gefahren, die unfer Volk in
der Zeit diefes Bettags von 1942 umdrohen, unfer hochfter Wunich,
unfere innerfte Bitte und ftirkfte Hoffnung, dafl aus ihm ein Licht der
Wahrheit iiber unferem Volk aufgehen mochte, maximal oder minimal,
je nach Kraft und Gnade, Gnade und Kraft, und damit Rettung.

Leonbard Ragaz.

Das Unfer-Vater.
I

Vorbemerkung. Der Bettag gibt mir den Impuls, diefe {fchon feit lingerer
Zeit gelchriebene Auslegung des Unfervaters zu verdffentlichen. Es ift fozufagen
ein Stiick eines ,,Bibelkatechismus®. Daraus ift auch die Frage- und Antwortform
zu erkliren, und ich hoffe, daf darum niemand daran Anftoff nehme. Sie dringt
fich ja auf keine Weife auf.

Religionsgebet und Reichsgebet.

Frage: Wir lefen im Evangelium: '

»Und es gef[chab, dafl Je[us an einem Orte betend verweilt batte, und
wie er damit zu Ende war, [prach einer von den Jingern zu ibm: Herr,
lebre uns beten, wie anch Johannes [eine Jiinger gelebrt hat. (Luk.11,1.)

So frage auch ich: Wie {oll man beten? Welches ift die rechte Art,
es zu tun? Und wird das Gebet erhort?

Antwort: Die Jinger merken {pontan, dafl fie, wenn fie Jefus recht
verftanden hitten, neu miifiten beten lernen. Nicht, daf} fie bisher gar
nicht gebetet hitten oder nicht gewuflt, wie man es anftelle, um zu
beten. Aber fie fiihlen, dal es nicht die rechte Art fei, dal Jefus anders
bete und daf fie felbft auch anders beten follten.

X Es gibt zweierlei Art von Gebet: Das Religionsgebet und das Reichs-
gebet.

Das Religionsgebet ift wieder zweierlei. Es ift einmal eine fromme
Uebung, die das Leben umrahmt, eine Form der Andacht, ein Stiick
Kultus, auch ein gutes Werk, das Gott wohlgefillt, eine gebotene reli-
giofe Pflicht. Es kommt dabei ftark auf das Quantum an. Man glaubt
- etwa, mit Maflengebet und Gebetsftiirmen Gott zu erreichen und ihn
umzuftimmen. Solches Gebet hort Gott nicht; es dringt nicht zu ihm, Es
hat mit ihm nichts zu tun. Oder das Religionsgebet ift Privatgebet. Der
Menf{ch kommt zu Gott mit feiner Not, Er bittet ihn um Brot, Gefund-
heit, Vergebung, Fiihrung, aber entweder blof fiir fich allein oder blof
fiir Menichen, die ihm von Natur verbunden find: Gemahl, Kinder, Ge-

8



{chwifter, Freunde, Es ift das Ich-Gebet im engeren und weiteren Sinne.
Hort Gott es? Gewifl. Er hort ja das Schreien der jungen Raben. Und
doch ift es noch nicht das rechte Gebet, noch nicht das Gebet im Geifte
Jefu. Es ift zu {ehr blof} Bettelgebet,

Das Gebet im Geifte Jefu ift das Reichsgebet. Man betet nicht um
der Andacht oder der religiofen Uebung willen oder in der Teilnahme
am Kultus, oder weil es eine Pflicht wire oder ein gutes Werk, aber auch
nicht blof fiir die privaten Anliegen, fondern fiir Gottes Sache, fiir
fein Recht, fiir die Erfiillung feines Willens auf Erden, fiir {eine Ehre
und feinen Sieg. Es ift nicht mehr das Ich-Gebet, {fondern das Wir-
Gebet, nicht mehr das Mir-Gebet, fondern das Uns-Gebet. Es it Mit-
arbeit am Reiche Gottes, Darum kommt es ihm nicht auf das Quantum
an: man betet mit vielen oder auch mit wenigen Worten, wie das Herz
es will und die Lage es gibt — die Auserwihlten Gottes diirfen nach
einem andern Worte Jefu Tag und Nacht zu thm {chreien (vgl. Lukas
18, 1 fI.) — aber die vielen Worte find nur ein Wort. Das rechte Gebet
ift Gefprach mit Gott, aber mit Gott, dem heiligen Gott, dem Gott,
der alles weiR, Darum ift es kein Ge{chwatz es ift Rede mit dem Herrn
und Vater. Und es ift gewif}, gehdrt und erhért zu werden. "

Darum fagt Jelus: .,.Und wenn ibr betet, fo [ollt ihr nickt plappern
wie die Heiden, die memen, fie werden erbort wenn fie viele Worte
machen. Euer Vater weifl ja, weffen iby bedurﬂ ehe ihr ihn damm:
bittet. (Matthdus 6, 7—38.)

Frage: Aber warum foll man ihn denn bitten, wenn Gott, der All—
wiflende, doch unfer Anliegen kennt, ehe wir es ihm vortragen?

Antwort: Es ift notig, weil das Gebet uns mit Gott verbindet wie
fonft nichts. Es ift notig nicht fiir Gott, fondern fiir uns, Es ift notig
wie das Sprechen des Kindes mit dem Vater. Es ift notig, damit wir
Gottes Gedanken und Gottes Herz verftehen lernen. Es ift nétig, damit
wir auf Gott aufpaffen lernen. Es ift nétig, dafl wir um das bitten,
was Gott uns auch ohne unfere Bitte geben konnte, damit wir es aus
Jeiner Hand empfangen, mit Dank und Weihe, und es ent{prechend
verwenden, damit es uns als Gabe Gottes heilig und koftbar fei. Wir
wiirden das fonft vergeffen und verlernen.

Frage: So gibt uns denn Gott auf unfere Bitten hin, was er uns fonfte
nicht gibe? .

Antwort: Ja, Gott gibt uns manchmal blof auf unfere Bitte hin,
weil er es ohne fie nicht geben konnte, weil wir es ohne fie nicht als
Gabe Gottes erkennten, es nicht recht beniitzten, es nicht recht in fein
Reich einfiigten.

Frage: Gibt es Gott immer? Hort und erhort er immer?

Antwort: Jefus fagt: ,,Bittet, [o wird euch gegeben. Suchet, fo wer-

9



det ibr finden, klopfet an, [o wird euch aufgetan. Denn jedem, der bit-
tet, wird gegeben. Jeder, der [ucht, findet, Jedem, der anklopft, dem
wird aufgetan. Denn wer ift unter ench Men[chen, der, wenn ibn [ein
Sobn um Brot bittet, ibm einen Stein gibe, oder wenn er ibn um einen
Fifch bittet, ihm eine Schlange gibe? So denn ihr, die ibr doch bife [eid,
enren Kindern gute Gaben zu geben vermaget, wie viel mebr wird. ener
bimmli[cher Vater denen, die ibn bitten, Gutes z4 geben vermégen.
(Matthdus 7, 41.)

Frage: Alfo erhort Gott immer?

Antwort: Er hért immer und er gibt uns gute Gaben. Aber nur
gute Gaben, Er gibt nicht immer, was wir bitten. Denn wir bitten oft
falich, bitten oft verkehrt, bitten oft téricht. Wir bitten um einen Stein,
meinend, es {ei ein Stlick Brot. Wir bitten um eine Schlange, meinend,
es fei ein Fifch, Darum follen wir in Kraft und Zuverficht, aber auch in
Demut bitten. Darum f{oll das rechte Gebet auch eine Siebung unferes
Bittens {ein, aber von hier aus auch eine Siebung unferes Wiin{chens,
Hoffens und Trachtens, eine hohe Schule und Erziehung fiir Gott und
fein Reich.

Frage: Aber was heiflt denn: Gott hore und erhdre immer?

Antwort: Er bort immer. Er ift aufmerkfam auf feines Kindes und
Sohnes Verlangen und Bediirfen. Er vergifit nichts, auch wenn wir es
vergeflen. Und er erhort immer. Aber auf feine Weife, Er verfagt man-
ches, und fein Verfagen ift dann mehr, als das Gewshren bedeutete, Er
mag auch einmal uns zur Strafe erhdren, um uns damit zu belehren.
Aber er erhort, auch wo er verfagt., Er gibt es dann auf andere Weife.
Und auf alle Fille miiffen wir aufpaffen und die Augen weit offen hal-
ten, um Gottes Weg mit uns und fein Geben und Erhoren zu verftehen.
Dann werden wir erfahren, da er {iberfchwinglich erhdrt, weit iiber
unfer Bitten und Verftehen hinaus.

Frage: Was bedeutet, das Gebet {ei Mitarbeit mit Gott?

Antwort: Das bedeutet etwas Wichtiges, ja, es bedeutet die Haupt-
fache. Es bedeutet zweierlei. Einmal, daff es beim Gebet nicht einfach
auf blofle Erhorung ankommt. Beten ift nicht betteln. Beten it — fo
kithn darf man reden — nicht bloR Nehmen, fondern auch Geben:
- Hergeben des Willens fiir Gott und {eine Sache. Es gibt beim rechten
Gebet nicht nur Horen und Erhoren von {eiten Gottes, fondern auch
ein Horen und Erhoren von {eiten des Menfchen: ein Horen auf Gottes
Wort, ein Erhoren feines Willens durch uns. Es kommt gar nicht {o
fehr auf das Erhortwerden durch Gott an, als auf die Mitarbeit: daf}
wir Gott immer befler verftehen, immer tiefer in feinen Sinn und Plan
eindringen, uns immer mehr reinigen durch feinen Geift, Das Ende man-
ches Bittens wird das Aufhoren des Bittens fein: ,,Nicht wie ich will,
fondern wie du willft.”

IO



Aber das ift nur die eine Seite diefes Sachverhaltes. Die andere ift, .
daf} erft auf diefem Boden Gott feine Erhorung in der ganzen Fiille
{chenken kann. Erft wenn wir uns auf den Boden des Reiches und feiner
Gerechtigkeit ftellen, kann die ganze Verheiflung des Gebetes fich ver-
wirklichen. Die {cheinbare Nichterhorung des Gebetes kann iiberhaupt
oft den Sinn haben, dafl wir zuerft allerlei wegrdumen miiffen, was im
Wege fteht, Erft wenn wir wieder — kithn gefagt! — mit Gott auf dem
gleichen Boden ftehen, kann Gott uns an der Fiille feiner Macht teil-
nehmen laflen, fo daf fich die Verheiflung verwirklicht: ,,Das Gebet
des Gerechten [das heifit: auf das Rechte, auf die Gerechtigkeit des Rei-
ches Gerichteten] vermag wiel, wenn es ernftlich if1. (Jakobus s, 16.)
Nur auf dem Boden des Reiches ift, wie jedes echte Wunder, fo auch
das Wunder der Erhorung moglich.

Frage: Darf man aber nicht auch um private Dinge bitten, um
Hilfe in der Not aller Art?

Antwort: Man darf das auch und foll es, aber immer auf dem Hin-
tergrund des Reiches, nicht aus dem bloflen Egoismus heraus, der Gott
zu feinem Diener macht. Wenn aber der Menfch die rechte Stellung zu
Gott gefunden hat, wenn er Gott {ein Recht gibt, fich auf den Boden
des Reiches geftellt hat, dann ift fein Herz auch frei fiir alle andern
Bitten und ift der Erhorung erft recht gewifl, Denn es gilt auch fiir das
Bitten die grofle Regel: ,,Trachtet zuerft nach dem Reiche Gottes urd
[einer Gerechtigkeit, [o wird euch [olches zufallen.” (Matthius 6, 33.)

Frage: Darf man auch éffentlich, mit andern zufammen, beten?
Jelus fagt: ,,Wenn du beten willfl, [o gebe in dein Kimmerlein und
[chliefe die Tiire zu. Dein Vater, der ins Verborgene f[ieht, wird es dir
vergelien offentlich. (Matthius 6, 6.)

Antwort: Jelus it gegen alle Schauflellung des Gebetes, f{ei’s in
groberer, {ei’s in feinerer Form, Aber er gibt nie ein Gefetz. Er {agt ja
auch: ,,Wo zweie unter euch iiber irgend eine Sache iibereinkommen
werden, dafl fie darum bitten wollen, wird es ihnen von dem Vater,
der im Himmel if}, gegeben werden. Denn wo zwei oder drei unter euch
verfammelt [ind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ibnen.
(Matthidus 18, 19—20.) Das Gebet der Gemeinde hat die Verheiflung
grofler Kraft und Vollmacht. Aber es mufl Gebet um das Reich, nicht
blof Kultus oder gar Plapperei {ein.

So lehrt uns Jefus beten.

Er gibt {feinen Jiingern {ozufagen als Mufter dafiir das Unfervater.
Aber er meint damit nicht, dafl wir es zur Formel machen und mehr
oder weniger mechaniich herbeten follen, vielleicht in befonders gro-
flem Quantum, fondern daf} wir felber und {felbftindig auf unfere
Weife fo beten {ollen, in diefem Sinn und Geift, um diefe Dinge.

Wie denn? Und um was denn?

II



Das Reichsgebet.
Der Herr und Vater,

,sUnfer Vater, der du bift in den Himmeln.* (Matth. 6, 9.)

Frage: Was bedeutet diefe Anrede?

Antwort: Sie bedeutet {ehr viel. Wir ftehen, wenn wir beten, vor
demVater, Er ift nicht vor allem der Herr, wiec im Alten Bunde,fondern
vor allem der Vater. ,,Abba, lieber Vater!” (Vgl. Romer 8, 15.) Als
folcher wird er uns durch Jefus Chriftus offenbar, fo dafl wir {prechen
diirfen: ,,Ich bin gewiff, dafl weder Tod noch Leben, weder Engel noch
Gewalten, weder Gegenwirtiges noch Zukiinftiges, noch Michte, weder
Hohe noch Tiefe, noch irgendeine andere Kreatur mich zu fcheiden
vermag von der Liebe Gottes, die in Jefus Chriftus ift, unferm Herrn.
(Romer 8, 38—39.) Wir kommen zu dem Vater, der ein Herz fiir uns
hat, der uns kennt und verfteht, befler als wir uns {elbft, der h6ren und
erhoren will, der uns mehr liebt und beffer als wir uns felbft, der uns
in Chriftus unfere Schuld vergibt und feine Barmherzigkeit nicht von
uns wendet, Wir kommen als Kinder oder Séhne. Darum in voller
Natiirlichkeit. Ohne befondere Gebirde und ohne viel Worte oder
Extra-Worte; {o wie eben Kinder, S6hne und T6chter zum Vater kom-
men, Jede Schranke fillt. Jede Schauftellung wird licherlich. Jede Un-
wahrheit 16ft {ich auf. Jeder Kummer {chwindet. Wir {ind verftanden.
Wir haben ein Herz gefunden. Wir werden ftill und froh.

Aber diefer Vater ift ,,in den Himmeln*. Das heifit: er ift der un-
endliche und ewige, der allmichtige und heilige Gott: er ift der Herr.
Er ift der Vater als Herr und der Herr als Vater. Er will nicht nur hel-
fen, fondern kann auch helfen. Wir brauchen in gar keiner Not zu
verzagen. Er kann auch das Wunder tun. Er kann aus dem Nichts
{chaffen. Wir brauchen ihm nur den Glauben zu bringen, das heifit: das
Vertrauen, und horen dann das: ,,Fiirchte dich nicht, glaube nur!“ Wir
finden beim hochften Thron Zuflucht, Ruhe und Freiheit. Wir brauchen
uns nicht zu fiirchten vor der Macht der Menfchen. Auch nicht vor der
Macht der Dimonen. Er flillt alle Stiirme. Er fitzt im Regimente. Sein
ift der Sieg. Fiir ithn gibt es keine Unmoglichkeit, Thm {teht die All-
macht und Unendlichkeit zur Verfiigung. Wo unfere Wege aufhoren,
da fangen die feinigen an, Und an Mitteln fehlt’s ihm nicht, Er waltet
mit {einen Gedanken und feinem Plan i{iber den Wogen der Welt-
gefchichte und iiber dem Hin und Her deines Gefchickes, Nichts ift ihm
verborgen, kein Dunkel kann fich thm entzichen. Er weif8 befler, was
du brauchft, als du, und feine Treue ift wie ein Fels, Er ift auch grofer
als unfer Herz. Wo diefes uns verdammt, da kann er doch vergeben.
Kein Feind kann dir {chaden, kein Schick{al dich brechen, kein Uebel
dich zerftoren. Du bift in feiner Hand. Auch der Tod ift in ihm ver-

I2



l

fchlungen. Er ift der Gott der Lebendigen und nicht der Toten. Ihm
leben fie alle. Er ift in Chriftus die Auferftehung und das Leben.

Aber wie wir in Zuverficht vor ihn treten, {o auch in Ebrfurcht, wie
in der Liebe und im Vertrauen, fo auch in heiliger Scheu. Denn er ift
der beilige Gott, er ift der Herr. Nichts diirfen wir vor ihn bringen,
was nicht recht ift. Vor ithm kann nur beftehen, was feinem Gefetz und
Willen entfpricht. Alles andere muff zu Boden finken, Wir diirfen nicht
verfuchen, thn zu zwingen, unferen Willen zu tun. Das wire Zaubern
und wire todliche Siinde. Nicht foll und will Gott uns dienen — aufler
in feiner Liebe —, fondern wir follen Gott dienen und follen im Ge-
bete erkennen, wie wir das recht tun. Wir follen wiflen, dafl er beffer
verfteht, was wir brauchen und was die Welt braucht, als wir. Seine
Gedanken find nicht unfere Gedanken, und unfere Wege find nicht
feine Wege, fondern fo hoch der Himmel iiber der Erde ift, {ind feine
Gedanken iiber unfere Gedanken und feine Wege iiber unfern. Wegen.
Wir follen nicht verfuchen, ihn in unfere Kleinheit herabzuziehen, fon-
dern uns durch feine Grofle hinaufziehen laflen,

Frage: Wideripricht {ich nicht beides: Vater und Herr?

Antwort: Nein, es gehdrt zufammen, Der Vater kann uns nur als
Herr recht Vater fein und der Herr nur als Vater recht Herr. Das ift
das wunderbare Geheimnis des Vaters, der in den Himmeln ift. Das ift
der unendliche Reichtum unferer Gemein{chaft mit ihm. Das die gott-
liche Lebensbewegung von einem Pol zum andern. Das ift Spannung, die
das Leben ift, Eine Stellung zu Gott ift fal{ch, wenn fie in thm nur den
Vater erkennt, aber es ift auch eine falfche, die in thm nur den Herrn er-
kennt; er mufl beides fein: Vater und Herr, Herr und Vater.

Frage: Aber doch vor allem Vater?

Antwort: Ja, der Vater, der in den Himmeln ift — als Herr unfer
Vater!

Frage: Warum heifit es: Unfer Vater und nicht ,,mein Vater*?

Antwort: So wiirden wir beten: ,,Mein Vater®, fei’s wortlich, fei’s
dem Sinne nach, Aber das ift eben das Bezeichnende und Bedeut{ame,
daf} es fo nicht heiflt, fondern: Unfer Vater, Es ift eben nicht das ego-
iftifche Religionsgebet, fondern das foziale Reichsgebet, nicht das Ich-,
fondern das Wir-Gebet, nicht das Mir-, fondern das Uns-Gebet. Wenn
wir im rechten Gebet vor Gott treten, fo treten wir nicht blof vor den
Gott, der unfer privater Gott ift, fondern vor den Gott, der unfer aller
Gott ift, Es ift der Gott, der uns mit all feinen Kindern, als unfern
Briidern und Schweftern, zulammenfafit. Es ift der Gott der Gemeinde
Chrifti und zugleich der Gott der Men{chheit, ja aller Wirklichkeir, Wir
diirfen darum nicht mit unferer privaten Sache vor ihn treten, fondern
nur mit {einer Sache, welche die Sache der Briider und Schweftern, des
Menichen, ift und vor allem immer auch des Nichften. Damit wird das
Unfervater zur tiefften Grundlage alles wahren Sozialismus. Kein

I3



foziales Programm und keiné foziale Tat kann fich damit vergleichen.
Das Unfervater ift die ftirkfte Bindung des Menichen an den Men{chen.
In dem Einen Gott und Herrn werden alle Menichen zu einer Einheit
zufammengefchlofien, Es ver{chwinden alle Unter{chiede der Volker
und Raflen, alle Unter{chiede des Befitzes, der Bildung, des Gefchlech-
tes, des Alters und was fonft die Menfchen trennt. Sie werden zu Einer
Familie. Alles, was Gott gehort — und es gehort thm alles — gehort
ihnen gemeinfam. Auf ihnen allen ruht das heilige Recht der Kind{chaft
und Bruder{chaft und die heilige Pflicht des gegen{eitigen Dienens, be-
fonders der Starken an den Schwachen, der mit materiellen und geifti-
gen Giitern Begabten an den Verkiirzten. Du kannft nicht zu Gott, dem
Vater, welcher der Herr ift, beten, ohne Sozialift zu {ein.

Frage: Darf man alfo nie beten: ,,Mein Vater”, wie doch Jefus
auch gebetet hat? Ift der Gott Aller nicht doch auch auf befondere und
einzigartige Weife mein Gott?

Antwort: Er ift es. Du wirft, wenn du zu ithm beteft, erft recht ein
Einzelner. Du bekommf{t vor ihm Recht gegen die ganze Welt. Du wirft
in ihm und nur in ihm frei. Du bekommft vor ihm, auch wenn du
vor der Welt noch fo arm und gering bift, einen Wert, der mehr ift als
die ganze Welt. Deine Seele erwacht vor ihm ganz zu threr Unendlich-
keit. Gott ift nicht ein Gott der Mafle, nicht ein Gott der Gleichichal-
tung, nicht ein Gott des Herdenmenichen. Dy kannft nicht zu Gott
beten, ohne ein Finzelner zu {ein — und zu werden. Der rechte Gott ift
nicht nur ein allgemeiner Gott, er ift dein Gott. Nur fo ift er Gott. Das
Unfervater ift der ewige Fels, auf dem der Individualismus ruht. In
ihm tritt Jefus dem Grofinquifitor entgegen. Aus ihm kommt die
Lofung: ,,Thr miif}t Gott mehr gehorchen als den Men{chen.” Aus ihm
{pricht der heilige Anarchismus, der keine Diktatur, keine Abfolutheit
des Staates, des Volkes, der Gefell{chaft gelten lift, fondern nur Gott
allein, den Herrn und Vater. Soli deo gloria!

Frage: Gilt das auch von den Gemeinichaften? Darf ein Volk
fagen: ,,Mein Gott*? :

Antwort: Gewi. Nur muf es das auf die rechte Weiie {agen, nicht
fo, daf} es Gott in feinen Dienft zicht, fondern fo, dafl es ihm dient.
Im Dienfte feiner von Gott {elbft geftellten Aufgabe darf es gegen
Kleinmut von innen wie gegen Vergewaltigung von auflen f{agen:
»Mein Gott!“ Und {o allgemein jede Gemeinfchaft. Und das ift etwas
Grofles. Es ift der letzte Hort des Wertes und der Freiheit.

Frage: It das aber nicht ein Wider{pruch: diefe Ab{olutheit des Du
und diefe Abfolutheit des Ich, diefer totale Sozialismus und diefer
totale Individualismus? |

Antwort: Nein; fie ffammen aus der einen Abfolutheit Gottes, {ind
befaflt in dem totalen Anipruch Chrifti. Sie find die beiden Pole des
Verhiltniffes zu Gott und den Menfchen, Die Spannung zwifchen ihnen

14



erhilt diefes lebendig: Vater, Sohn, Bruder — Vater, Bruder, Sohn. Je
ftirker der eine Pol ift, defto ftirker der andere; je mehr die Gemein-
{chaft — nicht das blofle Kollektiv! — defto mehr der Einzelne. Das
gilt auch von den einzelnen Gemeinfchaften im Verhiltnis zu der Ge-
meinichaft der Gemeinfchaften: Je mehr ein Volk felbft ift, defto mehr
it auch die Gemeinichaft der Vélker; je mehr die Gemeinfchaft der
Volker ift — die Gemeinfchaft, nicht das Kollektiv, der Volkerbund,
nicht das Imperium! — defto mehr ift das einzelne Volk, Und {o iiber-
all. So gehéren auch im Leben des Einzelnen Selbftbehauptung und
Selbftverleugnung zufammen und ftirken einander. Je befler wir fagen
»Unfer Vater, defto befler fagen wir ,,Mein Vater”, Es gehort zu-
fammen, wie ,,Herr* und ,,Vater”, und diefe Verbindung ift reich wie
die Unendlichkeit: ,,]Jn den Himmeln!* Leonbard Ragaz.

(Fortfetzung folgt.)

Die Botichaft vom Reiche Gottes.

Jedes Kimpfen, Arbeiten, Leiden fiir das Reich
dient von felbft auch der Ueberwindung des Todes.
Leonhard Ragaz.

Wenn in einer Zeit, in der durch die Gewohnung an das Unertrig-
liche die Herzen der Menichen erkalten, in der durch das Uebermaf}
des Gefchehens die Grenzen des Menfchlichen fich verzerren und aus
dem Entfetzen iiber den entgleitenden Umrifl der Schrei auffteigt: Was
ift der Menfch? — wenn in folcher Stunde aus einem feft und warm
gebliebenen Herzen, einem Herzen, das Fels und Flamme zugleich ift,
eine Antwort auf diefe verzweifelte Frage kommt, {o ift der Wert die-
fes Gefchenkes an die Menfchen gar nicht abzumeflen. Und er wichft
noch, er wird zur Ueberwiltigung dadurch, dafl inmitten des rafenden
Totentanzes unferer Zeit diefe Antwort vom Anfang bis zum Ende
ein leidenfchaftlicher Kampf gegen den Tod und die Todesmichte, ein
glithendes, {chrankenlofes Bekenntnis zum Leben ift.

In fiebenundzwanzig Gefprichen legt Leonhard Ragaz uns in fei-
nem neuen Buche den Sinn der Botichaft vom Reiche Gottes vor, Aber-
mals liegt dies reiche, {chenkende Leben vor uns ausgebreitet wie ein
reifes Kornfeld im vollen Glanz der Abendfonne. Aber es ruht auf
diefer Ernte nicht nur der Glanz des {pdten Tages, fondern auch das
volle Licht der Morgenfrihe, und es wogt in ihr nicht nur die goldene
Fiillle der Reife, fondern auch die ganze Urfprungskraft der Jugend.
In diefem vom Ewigkeitsglanz des Reiches angeftrahlten Leben riicken
Friihzeit und Spitzeit, die Frifche der Bliite und der Segen der Frucht
in eine Geftalt zufammen, Schon allein daf dies grofie, iiberreiche Werk
in unfafllich kurzer Zeit entftanden ift, ift ebenfofehr ein Zeugnis voller

I§



	Das Unser-Vater. I., Religionsgebet und Reichsgebet ; Das Reichsgebet : der Herr und Vater : "Unser Vater, der du bist in den Himmeln" (Matth. 6, 9)

