
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (9): September-Sendung

Artikel: Das Unser-Vater. I., Religionsgebet und Reichsgebet ; Das
Reichsgebet : der Herr und Vater : "Unser Vater, der du bist in den
Himmeln" (Matth. 6, 9)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nen wie für die Völker, für die Völker wie für den Einzelnen. Hier,
in bezug auf die Buße, gilt kein Minimum — hier gilt nur das Maximum.

Buße aber ohne die ganze Wahrheit, die uns zugänglich ift, ftellt
die fchlimmfte aller Lügen dar.

So ift denn inmitten der furchtbaren Gefahren, die unfer Volk in
der Zeit diefes Bettags von 1942 umdrohen, unfer höchfter Wunfeh,
unfere innerfte Bitte und ftärkfte Hoffnung, daß aus ihm ein Licht der
Wahrheit über unferem Volk aufgehen möchte, maximal oder minimal,
je nach Kraft und Gnade, Gnade und Kraft, und damit Rettung.

Leonhard Ragaz.

Das Unfer-Vater.

I.
Vorbemerkung. Der Bettag gibt mir den Impuls, diefe fchon feit längerer

Zeit gefchriebene Auslegung des Unfervaters zu veröffentlichen. Es ift fozufagen
ein Stück eines „Bibelkatechismus". Daraus ifl auch die Frage- und Antwortform
zu erklären, und ich hoffe, daß darum niemand daran Anftoß nehme. Sie drängt
fidi ja auf keine Weife auf.

Religionsgebet und Reichsgebet.

Frage: Wir lefen im Evangelium:
„Und es gefchah, daß Jefus an einem Orte betend verweilt hatte, und

wie er damit zu Ende war, fprach einer von den Jüngern zu ihm: Herr,
lehre uns beten, wie auch Johannes feine Jünger gelehrt hat." (Luk. 11,1.)

So frage auch ich: Wie foli man beten? Welches ill die rechte Art,
es zu tun? Und wird das Gebet erhört?

Antwort: Die Jünger merken fpontan, daß fie, wenn fie Jefus recht
verftanden hätten, neu müßten beten lernen. Nicht, daß fie bisher gar
nicht gebetet hätten oder nicht gewußt, wie man es anflelle, um zu
beten. Aber fie fühlen, daß es nicht die rechte Art fei, daß Jefus anders
bete und daß fie felbft auch anders beten follten.

Es gibt zweierlei Art von Gebet: Das Religionsgebet und das Reichsgebet.

Das Religionsgebet ill wieder zweierlei. Es ift einmal eine fromme
Uebung, die das Leben umrahmt, eine Form der Andacht, ein Stück
Kultus, auch ein gutes Werk, das Gott wohlgefällt, eine gebotene
religiöfe Pflicht. Es kommt dabei ftark auf das Quantum an. Man glaubt
etwa, mit Maffengebet und Gebetsflürmen Gott zu erreichen und ihn
umzuftimmen. Solches Gebet hört Gott nicht; es dringt nicht zu ihm. Es
hat mit ihm nichts zu tun. Oder das Religionsgebet ift Privatgebet. Der
Menfch kommt zu Gott mit feiner Not. Er bittet ihn um Brot, Gefundheit,

Vergebung, Führung, aber entweder bloß für fich allein oder bloß
für Menfchen, die ihm von Natur verbunden find: Gemahl, Kinder, Ge-

8



fchwifler, Freunde. Es ift das Ich-Gebet im engeren und weiteren Sinne.
Hört Gott es? Gewiß. Er hört ja das Schreien der jungen Raben. Und
doch ift es noch nicht das rechte Gebet, noch nicht das Gebet im Geifte
Jefu. Es ift zu fehr bloß Bettelgebet.

Das Gebet im Geifte Jefu ift das Reichsgebet. Man betet nicht um
der Andacht oder der religiöfen Uebung willen oder in der Teilnahme
am Kultus, oder weil es eine Pflicht wäre oder ein gutes Werk, aber auch
nicht bloß für die privaten Anliegen, fondern für Gottes Sache, für
fein Recht, für die Erfüllung feines Willens auf Erden, für feine Ehre
und feinen Sieg. Es ill nicht mehr das Ich-Gebet, fondern das Wir-
Gebet, nicht mehr das Mr-Gebet, fondern das Uns-Gêoet. Es ifl
Mitarbeit am Reiche Gottes. Darum kommt es ihm nicht auf das Quantum
an: man betet mit vielen oder auch mit wenigen Worten, wie das Herz
es will und die Lage es gibt — die Auserwählten Gottes dürfen nach
einem andern Worte Jefu Tag und Nacht zu ihm fchreien (vgl. Lukas
18, i ff.) — aber die vielen Worte find nur ein Wort. Das rechte Gebet

ifl Gefpräch mit Gott, aber mit Gott, dem heiligen Gott, dem Gott,
der alles weiß. Darum ift es kein Gefchwätz; es ift Rede mit dem Herrn
und Vater. Und es ift gewiß, gehört und erhört zu werden.

Darum fagt Jefus: „Und wenn ihr betet, fo follt ihr nicht plappern
wie die Heiden, die meinen, fie werden erhört, wenn fie viele Worte
machen. Euer Vater weiß ja, weffen ihr bedürft, ehe ihr ihn darum
bittet." (Matthäus 6, 7—8.)

Frage: Aber warum foil man ihn denn bitten, wenn Gott, der All-
wiffende, doch unfer Anliegen kennt, ehe wir es ihm vortragen?

Antwort: Es ifl nötig, weil das Gebet uns mit Gott verbindet wie
fonft nichts. Es ill nötig nicht für Gott, fondern für uns. Es ill nötig
wie das Sprechen des Kindes mit dem Vater. Es ift nötig, damit wir
Gottes Gedanken und Gottes Herz verftehen lernen. Es ill nötig, damit
wir auf Gott aufpaffen lernen. Es ill nötig, daß wir um das bitten,
was Gott uns auch ohne unfere Bitte geben könnte, damit wir es aus
feiner Hand empfangen, mit Dank und Weihe, und es entfprechend
verwenden, damit es uns als Gabe Gottes heilig und koftbar fei. Wir
würden das fonft vergeffen und verlernen.

Frage: So gibt uns denn Gott auf unfere Bitten hin, was er uns fonft*
nicht gäbe?

Antwort: Ja, Gott gibt uns manchmal bloß auf unfere Bitte hin,
weil er es ohne fie nicht geben könnte, weil wir es ohne fie nicht als
Gabe Gottes erkennten, es nicht recht benützten, es nicht recht in fein
Reich einfügten.

Frage: Gibt es Gott immer? Hört und erhört er immer?
Antwort: Jefus fagt: „Bittet, fo wird euch gegeben. Suchet, fo wer-



det ihr finden, klopfet an, fo wird euch aufgetan. Denn jedem, der bittet,

wird gegeben. Jeder, der fucht, findet. Jedem, der anklopft, dem
wird aufgetan. Denn wer ift unter euch Menfchen, der, wenn ihn fein
Sohn um Brot bittet, ihm einen Stein gäbe, oder wenn er ihn um einen
Fifch bittet, ihm eine Schlange gäbe? So denn ihr, die ihr doch böfe feid,
euren Kindern gute Gaben zu geben vermöget, wie viel mehr wird euer
himmlifcher Vater denen, die ihn bitten, Gute$ zu geben vermögen"
(Matthäus 7, 41.)

Frage: Alfo erhört Gott immer?
Antwort: Er hört immer und er gibt uns gute Gaben. Aber nur

gute Gaben. Er gibt nicht immer, was wir bitten. Denn wir bitten oft
falfch, bitten oft verkehrt, bitten oft töricht. Wir bitten um einen Stein,
meinend, es fei ein Stück Brot. Wir bitten um eine Schlange, meinend,
es fei ein Fifch. Darum follen wir in Kraft und Zuverficht, aber auch in
Demut bitten. Darum foil das rechte Gebet auch eine Siebung unferes
Bittens fein, aber von hier aus auch eine Siebung unferes Wünfchens,
Hoffens und Trachtens, eine hohe Schule und Erziehung für Gott und
fein Reich.

Frage: Aber was heißt denn: Gott höre und erhöre immer?
Antwort: Er hört immer. Er ift aufmerkfam auf feines Kindes und

Sohnes Verlangen und Bedürfen. Er vergißt nichts, auch wenn wir es

vergeffen. Und er erhört immer. Aber auf feine Weife. Er verfagt manches,

und fein Verfagen ift dann mehr, als das Gewähren bedeutete. Er
mag auch einmal uns zur Strafe erhören, um uns damit zu belehren.
Aber er erhört, auch wo er verfagt. Er gibt es dann auf andere Weife.
Und auf alle Fälle muffen wir aufpaffen und die Augen weit offen halten,

um Gottes Weg mit uns und fein Geben und Erhören zu verftehen.
Dann werden wir erfahren, daß er überfchwänglich erhört, weit über
unfer Bitten und Verftehen hinaus.

Frage: Was bedeutet, das Gebet fei Mitarbeit mit Gott?
Antwort: Das bedeutet etwas Wichtiges, ja, es bedeutet die Hauptfache.

Es bedeutet zweierlei. Einmal, daß es beim Gebet nicht einfach
auf bloße Erhörang ankommt. Beten ill nicht betteln. Beten ill — fo
kühn darf man reden — nicht bloß Nehmen, fondern auch Geben:

«Hergeben des Willens für Gott und feine Sache. Es gibt beim rechten
Gebet nicht nur Hören und Erhören von feiten Gottes, fondern auch
ein Hören und Erhören von feiten des Menfchen: ein Hören auf Gottes
Wort, ein Erhören feines Willens durch uns. Es kommt gar nicht fo
fehr auf das Erhörtwerden durch Gott an, als auf die Mitarbeit: daß
wir Gott immer beffer verftehen, immer tiefer in feinen Sinn und Plan
eindringen, uns immer mehr reinigen durch feinen Geift. Das Ende manches

Bittens wird das Aufhören des Bittens fein: „Nicht wie ich will,
fondern wie du willft."

10



Aber das ift nur die eine Seite diefes Sachverhaltes. Die andere ift,
daß erft auf diefem Boden Gott feine Erhörung in der ganzen Fülle
fchenken kann. Erft wenn wir uns auf den Boden des Reiches und feiner
Gerechtigkeit ftellen, kann die ganze Verheißung des Gebetes fich
verwirklichen. Die fdieinbare Nichterhörung des Gebetes kann überhaupt
oft den Sinn haben, daß wir zuerft allerlei wegräumen muffen, was im
Wege fteht. Erft wenn wir wieder — kühn gefagt! — mit Gott auf dem
gleichen Boden liehen, kann Gott uns an der Fülle feiner Macht
teilnehmen laffen, fo daß fich die Verheißung verwirklicht: „Das Gebet
des Gerechten [das heißt: auf das Rechte, auf die Gerechtigkeit des Reiches

Gerichteten] vermag viel, wenn es ernftlich ift." (Jakobus j, 16.)
Nur auf dem Boden des Reiches ift, wie jedes echte Wunder, fo auch
das Wunder der Erhörung möglich.

Frage: Darf man aber nicht auch um private Dinge bitten, um
Hilfe in der Not aller Art?

Antwort: Man darf das auch und foil es, aber immer auf dem
Hintergrund des Reiches, nicht aus dem bloßen Egoismus heraus, der Gott
zu feinem Diener macht. Wenn aber der Menfch die rechte Stellung zu
Gott gefunden hat, wenn er Gott fein Recht gibt, fich auf den Boden
des Reiches geftellt hat, dann ift fein Herz auch frei für alle andern
Bitten und ill der Erhörung erft recht gewiß. Denn es gilt auch für das
Bitten die große Regel: „7'rächtet zuerft nach dem Reiche Gottes und
feiner Gerechtigkeit, fo wird euch folches zufallen." (Matthäus 6, 33.)

Frage: Darf man auch öffentlich, mit andern zufammen, beten?
Jefus fagt: „Wenn du beten willft, fo gehe in dein Kämmerlein und
fchließe die Türe zu. Dein Vater, der ins Verborgene fieht, wird es dir
vergelten öffentlich." (Matthäus 6, 6.)

Antwort: Jefus ift gegen alle Schauftellung des Gebetes, fei's in
gröberer, fei's in feinerer Form. Aber er gibt nie ein Gefetz. Er fagt ja
auch: „Wo zweie unter euch über irgend eine Sache übereinkommen
werden, daß fie darum bitten wollen, wird es ihnen von dem Vater,
der im Himmel ift, gegeben werden. Denn wo zwei oder drei unter euch

verfammelt find in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen"
(Matthäus 18, 19—20.) Das Gebet der Gemeinde hat die Verheißung
großer Kraft und Vollmacht. Aber es muß Gebet um das Reich, nicht
bloß Kultus oder gar Plapperei fein.

So lehrt uns Jefus beten.

Er gibt feinen Jüngern fozufagen als Mufter dafür das Unfervater.
Aber er meint damit nicht, daß wir es zur Formel machen und mehr
oder weniger mechanifch herbeten follen, vielleicht in befonders
großem Quantum, fondern daß wir felber und felbftändig auf unfere
Weife fo beten follen, in diefem Sinn und Geift, um diefe Dinge.

Wie denn? Und um was denn?

11



Das Reichsgebet.
Der Herr und Vater.

„Unfer Vater, der du bift in den Himmeln." (Matth. 6, 9.)

Frage: Was bedeutet diefe Anrede?

Antwort: Sie bedeutet fehr viel. Wir liehen, wenn wir beten, vor
demVater. Er ift nicht vor allem der Herr, wie im Alten Bunde,fondern
vor allem der Vater. „Abba, lieber Vater!" (Vgl. Römer 8, 15.) Als
folcher wird er uns durch Jefus Chriftus offenbar, fo daß wir fprechen
dürfen: „Ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch
Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, noch Mächte, weder
Höhe noch Tiefe, noch irgendeine andere Kreatur mich zu fcheiden
vermag von der Liebe Gottes, die in Jefus Chriftus ift, unferm Herrn."
(Römer 8, 38—39.) Wir kommen zu dem Vater, der ein Herz für uns
hat, der uns kennt und verfteht, beffer als wir uns felbft, der hören und
erhören will, der uns mehr liebt und beffer als wir uns felbft, der uns
in Chriftus unfere Schuld vergibt und feine Barmherzigkeit nicht von
uns wendet. Wir kommen als Kinder oder Söhne. Darum in voller
Natürlichkeit. Ohne befondere Gebärde und ohne viel Worte oder
Extra-Worte; fo wie eben Kinder, Söhne und Töchter zum Vater kommen.

Jede Schranke fällt. Jede Schauftellung wird lächerlich. Jede
Unwahrheit löft fich auf. Jeder Kummer fchwindet. Wir find verftanden.
Wir haben ein Herz gefunden. Wir werden ftill und froh.

Aber diefer Vater ift „in den Himmeln". Das heißt: er ift der
unendliche und ewige, der allmächtige und heilige Gott: er ill der Herr.
Er ill der Vater als Herr und der Herr als Vater. Er will nicht nur
helfen, fondern kann auch helfen. Wir brauchen in gar keiner Not zu
verzagen. Er kann auch das Wunder tun. Er kann aus dem Nichts
fchaffen. Wir brauchen ihm nur den Glauben zu bringen, das heißt: das

Vertrauen, und hören dann das: „Fürchte dich nicht, glaube nur!" Wir
finden beim höchften Thron Zuflucht, Ruhe und Freiheit. Wir brauchen
uns nicht zu fürchten vor der Macht der Menfchen. Auch nicht vor der
Macht der Dämonen. Er ftillt alle Stürme. Er fitzt im Regimente. Sein
ifl der Sieg. Für ihn gibt es keine Unmöglichkeit. Ihm fteht die
Allmacht und Unendlichkeit zur Verfügung. Wo unfere Wege aufhören,
da fangen die fein igen an. Und an Mitteln fehlt's ihm nicht. Er waltet
mit feinen Gedanken und feinem Plan über den Wogen der
Weltgefchichte und über dem Hin und Her deines Gefchickes. Nichts ift ihm
verborgen, kein Dunkel kann fich ihm entziehen. Er weiß beffer, was
du brauchfl, als du, und feine Treue ill wie ein Fels. Er ift auch größer
als unfer Herz. Wo diefes uns verdammt, da kann er doch vergeben.
Kein Feind kann dir fchaden, kein Schickfal dich brechen, kein Uebel
dich zerftören. Du bill in feiner Hand. Auch der Tod ift in ihm ver-

12



fchlungen. Er ift der Gott der Lebendigen und nicht der Toten. Ihm
leben fie alle. Er ift in Chriftus die Auferftehung und das Leben.

Aber wie wir in Zuverficht vor ihn treten, fo auch in Ehrfurcht, wie
in der Liebe und im Vertrauen, fo auch in heiliger Scheu. Denn er ift
der heilige Gott, er ift der Herr. Nichts dürfen wir vor ihn bringen,
was nicht recht ift. Vor ihm kann nur beftehen, was feinem Gefetz und
Willen entfpricht. Alles andere muß zu Boden linken. Wir dürfen nicht
verfuchen, ihn zu zwingen, unferen Willen zu tun. Das wäre Zaubern
und wäre tödliche Sünde. Nicht foil und will Gott uns dienen — außer
in feiner Liebe —, fondern wir follen Gott dienen und follen im
Gebete erkennen, wie wir das recht tun. Wir follen wiffen, daß er beffer
verfleht, was wir brauchen und was die Welt braucht, als wir. Seine
Gedanken find nicht unfere Gedanken, und unfere Wege find nicht
feine Wege, fondern fo hoch der Himmel über der Erde ift, find feine
Gedanken über unfere Gedanken und feine Wege über unfern Wegen.
Wir follen nicht verfuchen, ihn in unfere Kleinheit herabzuziehen,
fondern uns durch feine Größe hinaufziehen laffen.

Frage: Widerfpricht fich nicht beides: Vater und Herr?
Antwort: Nein, es gehört zufammen. Der Vater kann uns nur als

Herr recht Vater fein und der Herr nur als Vater recht Herr. Das ift
das wunderbare Geheimnis des Vaters, der in den Himmeln ift. Das ift
der unendliche Reichtum unferer Gemeinichaft mit ihm. Das die göttliche

Lebensbewegung von einem Pol zum andern. Das ill Spannung, die
das Leben ift. Eine Stellung zu Gott ift falfch, wenn fie in ihm nur den
Vater erkennt, aber es ill auch eine falfche, die in ihm nur den Herrn
erkennt; er muß beides fein: Vater und Herr, Herr und Vater.

Frage: Aber doch vor allem Vater?
Antwort: Ja, der Vater, der in den Himmeln ift — als Herr unfer

Vater!
Frage: Warum heißt es: Unfer Vater und nicht „mein Vater"?
Antwort: So würden wir beten: „Mein Vater", fei's wörtlich, fei's

dem Sinne nach. Aber das ift eben das Bezeichnende und Bedeutfame,
daß es fo nicht heißt, fondern: Unfer Vater. Es ill eben nicht das ego-
iftifche Religionsgebet, fondern das foziale Reichsgebet, nicht das Ich-,
fondern das Wir-Gebet, nicht das Mir-, fondern das Uns-Gebet. Wenn
wir im rechten Gebet vor Gott treten, fo treten wir nicht bloß vor den
Gott, der unfer privater Gott ift, fondern vor den Gott, der unfer aller
Gott ift. Es ill der Gott, der uns mit all feinen Kindern, als unfern
Brüdern und Schweftern, zufammenfaßt. Es ift der Gott der Gemeinde
Chrifti und zugleich der Gott der Menfchheit, ja aller Wirklichkeit. Wir
dürfen darum nicht mit unferer privaten Sache vor ihn treten, fondern
nur mit feiner Sache, welche die Sache der Brüder und Schweftern, des
Menfchen, ifl und vor allem immer auch des Nächften. Damit wird das
Unfervater zur tiefften Grundlage alles wahren Sozialismus. Kein

13



foziales Programm und keine foziale Tat kann fich damit vergleichen.
Das Unfervater ift die ftärkfte Bindung des Menfchen an den Menfchen.
In dem Einen Gott und Herrn werden alle Menlchen zu einer Einheit
zufammengefchloffen. Es verfchwinden alle Unterfchiede der Völker
und Raffen, alle Unterfchiede des Befitzes, der Bildung, des Gefchlechtes,

des Alters und was fonft die Menfchen trennt. Sie werden zu Einer
Familie. Alles, was Gott gehört — und es gehört ihm alles — gehört
ihnen gemeinfam. Auf ihnen allen ruht das heilige Recht der Kindfchaft
und Bruderfchaft und die heilige Pflicht des gegenfeitigen Dienens,
befonders der Starken an den Schwachen, der mit materiellen und geiftigen

Gütern Begabten an den Verkürzten. Du kannft nicht zu Gott, dem
Vater, welcher der Herr ift, beten, ohne Sozialift zu fein.

Frage: Darf man alfo nie beten: „Mein Vater", wie doch Jefus
auch gebetet hat? Ift der Gott Aller nicht doch auch auf befondere und
einzigartige Weife mein Gott?

Antwort: Er ill es. Du wirft, wenn du zu ihm beteft, erft recht ein
Einzelner. Du bekommft vor ihm Recht gegen die ganze Welt. Du wirft
in ihm und nur in ihm frei. Du bekommft vor ihm, auch wenn du
vor der Welt noch fo arm und gering bill, einen Wert, der mehr ift als
die ganze Welt. Deine Seele erwacht vor ihm ganz zu ihrer Unendlichkeit.

Gott ill nicht ein Gott der Maffe, nicht ein Gott der Gleichfchaltung,

nicht ein Gott des Herdenmenfchen. Du kannft nicht zu Gott
beten, ohne ein Einzelner zu fein — und zu werden. Der rechte Gott ill
nicht nur ein allgemeiner Gott, er ift dein Gott. Nur fo ift er Gott. Das
Unfervater ift der ewige Fels, auf dem der Individualismus ruht. In
ihm tritt Jefus dem Großinquifitor entgegen. Aus ihm kommt die
Löfung: „Ihr müßt Gott mehr gehorchen als den Menfchen." Aus ihm
fpricht der heilige Anarchismus, der keine Diktatur, keine Abfolutheit
des Staates, des Volkes, der Gefellfchaft gelten läßt, fondern nur Gott
allein, den Herrn und Vater. Soli deo gloria!

Frage: Gilt das auch von den Gemeinfchaften? Darf ein Volk
fagen: „Mein Gott"?

Antwort: Gewiß. Nur muß es das auf die rechte Weife fagen, nicht
fo, daß es Gott in feinen Dienft zieht, fondern fo, daß es ihm dient.
Im Dienfte feiner von Gott felbft geftellten Aufgabe darf es gegen
Kleinmut von innen wie gegen Vergewaltigung von außen fagen:
„Mein Gott!" Und fo allgemein jede Gemeinfchaft. Und das ift etwas
Großes. Es ift der letzte Hort des Wertes und der Freiheit.

Frage: III das aber nicht ein Widerfpruch: diefe Abfolutheit des Du
und diefe Abfolutheit des Ich, diefer totale Sozialismus und diefer
totale Individualismus?

Antwort: Nein; fie flammen aus der einen Abfolutheit Gottes, find
befaßt in dem totalen Anfpruch Chrifti. Sie find die beiden Pole des
Verhältniffes zu Gott und den Menfchen. Die Spannung zwifchen ihnen

14



erhält diefes lebendig: Vater, Sohn, Bruder — Vater, Bruder, Sohn. Je
ftärker der eine Pol ift, defto ftärker der andere; je mehr die Gemeinfchaft

— nicht das bloße Kollektiv! — defto mehr der Einzelne. Das
gilt auch von den einzelnen Gemeinfchaften im Verhältnis zu der
Gemeinfchaft der Gemeinfchaften: Je mehr ein Volk felbft ift, defto mehr
ift auch die Gemeinfchaft der Völker; je mehr die Gemeinfchaft der
Völker ift — die Gemeinfchaft, nicht das Kollektiv, der Völkerbund,
nicht das Imperium! — defto mehr ift das einzelne Volk. Und fo überall.

So gehören auch im Leben des Einzelnen Selbftbehauptung und
Selbftverleugnung zufammen und ftärken einander. Je beffer wir fagen
„Unfer Vater", defto beffer fagen wir „Mein Vater". Es gehört
zufammen, wie „Herr" und „Vater", und diefe Verbindung ift reich wie
die Unendlichkeit: „In den Himmeln!" Leonhard Ragaz.

(Fortfetzung folgt.)

Die Botfchaft vom Reiche Gottes.
Jedes Kämpfen, Arbeiten, Leiden für das Reich
dient von felbft audi der Ueberwindung des Todes.

Leonhard Ragaz.

Wenn in einer Zeit, in der durch die Gewöhnung an das Unerträgliche

die Herzen der Menfchen erkalten, in der durch das Uebermaß
des Gefchehens die Grenzen des Menfchlichen fich verzerren und aus
dem Entfetzen über den entgleitenden Umriß der Schrei auffteigt: Was
ift der Menfch? — wenn in folcher Stunde aus einem fell und warm
gebliebenen Herzen, einem Herzen, das Fels und Flamme zugleich ift,
eine Antwort auf diefe verzweifelte Frage kommt, fo ill der Wert diefes

Gefchenkes an die Menfchen gar nicht abzumeffen. Und er wächft
noch, er wird zur Ueberwältigung dadurch, daß inmitten des rafenden
Totentanzes unferer Zeit diefe Antwort vom Anfang bis zum Ende
ein leidenfchaftlicher Kampf gegen den Tod und die Todesmächte, ein
glühendes, fchrankenlofes Bekenntnis zum Leben ift.

In fiebenundzwanzig Gefprächen legt Leonhard Ragaz uns in
feinem neuen Buche den Sinn der Botfchaft vom Reiche Gottes vor. Abermals

liegt dies reiche, fchenkende Leben vor uns ausgebreitet wie ein
reifes Kornfeld im vollen Glanz der Abendfonne. Aber es ruht auf
diefer Ernte nicht nur der Glanz des fpäten Tages, fondern auch das
volle Licht der Morgenfrühe, und es wogt in ihr nicht nur die goldene
Fülle der Reife, fondern auch die ganze Urfprungskraft der Jugend.,
In diefem vom Ewigkeitsglanz des Reiches angellrahlten Leben rücken
Frühzeit und Spätzeit, die Frifche der Blüte und der Segen der Frucht
in eine Geftalt zufammen. Schon allein daß dies große, überreiche Werk
in unfaßlich kurzer Zeit entftanden ift, ift ebenfofehr ein Zeugnis voller

15


	Das Unser-Vater. I., Religionsgebet und Reichsgebet ; Das Reichsgebet : der Herr und Vater : "Unser Vater, der du bist in den Himmeln" (Matth. 6, 9)

