Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (9): September-Sendung

Artikel: Das Eine, das uns retten kann : zum Buss- und Bettag : Die Wahrheit
wird euch frei machen (Johannes 8, 32)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1¢.9, 42,
INHALT

Was allein uns rettet, Zum Bufi- und Bettag / Leonhard Ragaz
Das Unfervater I / Leonhard Ragaz

Die Botfchaft vom Reiche Gottes / Margarete Susman

Das Problem Gandhi / Leonhard Ragaz

Von Schriften

Berichtigung ‘
Religids-Soziales, 1. Ferienkurs, 2. Jahresverfammlung

Das Eine, das uns retten kann.
Zum Bufl- und Bettag.

Die Wahrheit wird euch fret machen.
Johannes 8, 32.

Wenn man mir die Frage ftellte, was unfer Volk und Land am
meiften no6tig habe, wenn es gerettet werden folle, fo wiirde ich ohne
Befinnen — freilich nach vielem Befinnen! — antworten: ,,Die Wabr-
heit — nur dies, die Wahrheit! — und noch einmal die Wahrheit!*

Grof} ift allerdings die Gefabr, in der es {chwebt, {ehr grof}, {ein
Leben bedrohend. Es ift, wie jedermann weifl, eine doppelte Gefahr, die
freilich im Grunde, wie faft immer in folchen Fillen, nur eine ift: eine
duflere und eine innere, wobei die weitaus {chwerere, freilich weniger
in die Augen {pringende die innere ift. Es ift aber fozufagen eine poten-
zierte Gefahr. Denn in beiden Fillen, die, wie gefagt, im Grunde nur
einen Fall bilden, befteht die Gefahr noch weniger im Tatbeftand der
Verhiltniffe {elber, als in der Lige — {cheuen wir das Wort nicht! —,
womit er zugedeckt wird. Daran vor allem drohen wir zugrunde zu
gehen. Und wir wiirden gerettet durch die Wahrheit — das ift mein
tiefer und ftarker Glaube; wir wiirden geretter durch das Wort der
Ya}l}lrheit, das die Giftnebel der Liige zerteilte, worin wir zu erfticken

rohen. |

Aber nun {cheint umgekehrt vielen gerade die Wahrheit unfere
grofite Gefahr zu fein. Wenigftens in bezug auf beftimmte Punkte.
Diefe Gefahr der Wahrheit, die man fiirchtet, 133t fich etwa {o beftim-
men: Die eine Form ift, dafl man fiirchtet, durch die offene Ausiprache
der Wahrheit ftarke Michte zu reizen, die uns zur Strafe zerfchmettern
. konnten, Diefe Furcht ift nicht heroifch — Furcht ift das ja iiberhaupt
nicht, auler der Furcht Gottes und dem, was damit zufammenhingt
—, aber fie kann ebrlich {ein. Die zweite Art von Furcht. ift, daf} die
Wahrheit den inneren Frieden {t6ren konnte, den unfer Volk inmitten

I



fo {chwerer duflerer Gefahr fo dringend nétig habe, Diefe Furcht
kann auch ehrlich fein, weil aus Befchranktheit und Aengftlichkeit ent-
{pringend, aber fie ift oft, fehr oft, unehrlich, weil man im Grunde eine
Ausfprache der Wahrheit darum nicht will, damit nicht durch fie die
beftehenden materiellen und geiftigen Befitz- und Machtverhiltnifle ge-
ftort wiirden. Aus diefen beiden Arten von Furcht entfteht eine dritte,
die, wenn ich fo fagen darf, ein Baftard von beiden ift: Man {chiitzt
die duflere Gefahr vor, um im Innern defto ungeftorter die Intereflen
feiner Schicht, feiner Klaffe, feiner Kirche, feiner Konfeffion oder auch
blof feiner Kafte durchietzen zu konnen., Diefe Furcht vor der Wahr-
heit ift alfo von vornherein unehrlich, das heifdt: fie ift als Furcht {elbft
{chon ehrlich, aber ihre Begriindung ift unehrlich; diefe it nur ein
Wand{chirm, hinter dem f{ich andere Dinge Verbergen

Aber falfch ift die Furcht vor der Wahrheit in all diefen drei For-
men. Wir haben gegen die dnflere Gefahr gar keinen fefteren und fiche-
reren Schutz als die Wahrheit. Sie ift ein Panzer Gottes. Unfere grofite
Gefahr aber ift gerade in diefer Bezichung die Angft vor der Wahrheit,
it die Liige als Reden und die Liige als Schweigen. Daran gehen wir
ganz f{icher zugrunde. Kein {choner Mantel, den wir diefer Unwahr-
heit umtun, heifle er Neutralitit, oder Nicht-Richten, oder gar chrift-
liche Liebe — alles in diefem Zu{ammenhang auch Unwahrheiten —
kann uns davor retten, Das ift Gottes heilige Ordnung und ift durch
er{chiitternde Beifpiele von der ilteften bis zur neueften Zeit bewie-
fen. Nicht die Unwahrheit fichert uns gegen die dufiere Gefahr; fie ift
vielmehr gerade die grofite Gefahr.

Das gleiche aber gilt von der infieren Gefahr. Es gibt auch fiir die
innere Lage eines Volkes keine grofiere Gefahr als die Unwahrheit in
jeder Form, befonders aber als Unterdriickung der Wahrheit durch
Feffelung des freien Wortes. Diefe Gefahr bedroht gerade den Frie-
den. Es gibt der Natur der Dinge nach keinen Frieden ohne Wahr-
heit. Denn das ift ja gerade das Wefen des Friedens, dafl er auf der
Wahrheit der Dinge ruht, dafl er aus der rechten Ordnung der Dinge
entipringt, welche die Wahrheit it — wie das Recht! — ja, daf} er
diefe Ordnung ifl. Alle Zwietracht entfteht aus der Liige, und nicht um-
fonft heiflt im Neuen Teftament der Fiirft des Bofen ,,Vater der Liige*.
Durch die Unwahrheit werden auch Dinge {chlimm, die an fich nicht
fo {chlimm wiren. Der Nebel der Unwahrheit verfalicht alle Umrifle
der Dinge, Er {chafft Gelpenfter. Er beraufcht die Menfchen — weil
er Giff ift! —und reizt fie zu Gedanken, Gefiihlen und Taten, die
im Sonnenlicht der Wahrheit unmoglich wiren. Umgekehrt aber ift
Wahrheit das grofie, von Gott kommende Heilmittel, das auch {chlimme
Dinge gut machen und fchwerfte Erkrankung heilen kann, Sie allein
wirkt Frieden; {ie iff Frieden; {ie kann das Wunder des Friedens {chaf-
fen. Verhehler und Unterdriicker der Wahrheit find die wahren Zer-

2



{torer des inneren Friedens. Sie find die {chlimmfte Form von Revolu-
tiondren. Der Raub der Wahrheit ift auch der {chlimmfte Diebftahl —
er ift Diebftahl an einem gemeinfamen gottlichen Gut. Die Ver-
gewaltigung der Wahrheit ift die {chlimmfte Form der Gewalttat, und
es ift kein Wunder, wenn fie ftets mit der Vergewaltigung und Mif}-
achtung des Rechtes Hand in Hand geht — um von der Freibeit zu
{chweigen; denn {elbftverftindlich ift die Wahrheit die Seele der Frei-
heit und Freiheit des Wortes Fundament und Eckftein aller Freiheiten,
mit einem andern Bilde gefagt: Werkzeug und Schwert aller Wahrheit.
Nur die Wahrheit eint; denn fie ftammt aus dem Einen; die Unwahr-
heit zerreifit; denn fie ftammt aus dem Abfall von dem Einen zum
Vielen. Nur die Wahrheit ift Gott, die Unwahrheit ift Gotzentum.
Gotzen triigen und verderben, Gott allein rettet.

Wenn das alles fiir jeden, der die Wahrheit {ehen will, einleuchtend
ift, fo erfcheint es paradox, daf} es auch fiir jene Baftardfurcht gilt, die
das eigene Interefle einer Volksfchicht, einer Klaffe, einer Konfeffion
oder einer Kafte retten und zu diefem Zwecke unter Benutzung des
Wandf{chirms vorgeblicher hoherer Intereflen die Wahrheit unter-
driicken will. Auch hier it die Furcht eine {ichlechte Beraterin. Die
gelchichtliche Erfahrung zeigt, dal Volks{chichten, Klaffen, Parteien,
Kirchen, Konfeffionen, die {ich durch folche Mittel zu retten ver{uchten,
mit Sicherheit zugrunde gegangen find. Gerade fie werden von Revo-
lutionen unerbittlich und fiir immer verfchlungen und vernichtet. Die
Gefchichte zeigt aber auch umgekehrt, daf} fie, wenn fie der Wabrbeit
die Ehre gaben, wenn fie auf die horten, welche ihnen diefe Wahrheit
verkiindigten — und es gab {olche immer! — das, was an Lebensrecht
noch in ihnen war, in neue Formen hinein retten konnten. Auch fiir
diefe Art von Furcht vor der Wahrheit und Unterdriickung derfelben
gilt: fie ift die grofite Gefahr und die Wahrheit allein die Rettung.

Die Unwabhrheit ift #berall unfere eigentliche und t6tliche Gefahr,
die Wahrheit tiberall unfere {ichere Rettung. Gewaltig {ind Grofimichte,
find Heere, {ind Flotten, gewaltiger die Ddmonen, aber gewaltiger als
beide ift das Wort, und das Wort it Wort im tiefften Sinne, 1ft das
Wort des allmichtigen Gottes, nur wenn es felbft Wahrheit ift, Wer
darauf vertraut, ift gerettet. Das Volk fo gut wie der Einzelne, der
Einzelne fo gut wie das Volk. Wer darauf vertraut, ift fre:, er allein.
Denn darauf ruht; wie der Friede, fo auch die Freiheit, Das ift Gottes
ewige Ordnung und gewaltige Verheiflung.

Wenn das gefagt wird: diefes jedem Gewiffen Einleuchtende —
dann erfcheint es einem {eelenichwachen Gefchlechte als Utopie. Es
erfcheint, anders gefagt, als Aufforderung zum Heroismus. Aber He-
foismus — ift der uns zuginglich? Darf man ihn andern, darf man:ihn
fich {elbft zumuten? Ift {folche heroifche Haltung — in diefem Falle als
Aufforderung, als Zumutung — nicht etwas Theatralifches?



Ich gebe darauf eine Antwort, die aus langer, fchmerzlicher Ueber-
legung erwachien und mir enticheidend wichtig ift. Sie mag Einzelnen,
namentlich hochgefinnten jungen Men{chen, faft wie eine Art Verleug-
nung der Wahrheit vorkommen und ift doch gerade dem ernfteften
Ringen um die Wahrheit entfprungen.

Es gibt fiir unfere Lage — vielleicht ift es allgemein {o, ich denke
jetzt aber nur an fie — zwei Arten, der Wahrheit gerecht zu werden:
eine maximale und eine minimale, -

Die maximale wire wirklich das, was man Heroismus nennen
konnte, Sie beftinde darin, dafl wir fozufagen die g a7z e Wahrheit
unferer Lage ausiprichen, {ei es als mehr oder weniger offizielle Ver-
treter unferes Volkes, fei es als einzelne, mehr oder weniger durch un-
fere Stellung berufene Biirger, {ei es als durch Gott felbft Aufgeforderte.
Dann wiirden wir alles fagen, was wir denken — was wir iiber die
Vorginge im heutigen Weltgefchehen denken, als Menfchen, als Cbri-
ften, als Schweizer. Wir wiirden es mit den Worten fagen, welche die
ganze Wahrheit ausdriickten, {foweit es dafiir iiberhaupt noch Worte
gibt. (Denn die Sprache will dafiir ja nicht ausreichen; fie ift auf folche
Dinge nicht berechnet.) Riickfichtslos, mit der letzten Leidenfchaft der
Wahrheit. Wir wiirden das gleiche tun in bezug auf die duflere Lage
unferes Landes, Wir wiirden es tun, und hier erft recht, in bezug auf
die innere Lage. Riickfichtslos, mit der letzten Leiden{chaft der Wahr-
heit, Ohne jede Furcht vor {chlimmen Folgen, im vollen Vertrauen
auf die Gottesmacht der Wahrheit, Wir wiirden keine Gotzen {cheuen,
weder fremde, noch importierte, noch {elbftgemachte,

Ich habe das die maximale Form der Wahrheit genannt, aber ich
follte es eigentlich die prophetifche Form nennen. Denn fo reden ur-
bildlich und vorbildlich die Propheten. Befonders urbildlich die der
Bibel. Und nun wire zu bedenken, dafl wir alle uns ja zu der Wahrheit
der Bibel bekennen — irgendwie! Es wire zu bedenken, dafl die Bibel
 auch auf der Bettagskanzel der Kirchen liegt und daf} befonders heute
wieder mit der Bibel ein wahrer Kultus getrieben wird — was frei-
lich {chon bedenklich ift; denn durch Kultus wird leicht der wirkliche
Dienft Gottes erfetzt —, dafl gerade heute {fo viel vom Wort Gottes
geredet wird, wie {eit den Tagen der Reformation nicht mehr und daf}
Chriftus felbft von Gott gefagt hat: ,,Dein Wort ift Wahrheit* (Jo-
hannes 17, 17). Alfo wire zum mindeften zu erwarten, ja zu fordern,
dafy die Bettagsprediger auf maximale, und das hiefle eben: auf pro-
phetifche Weife die Wahrheit fagten. Was freilich vorausfetzte, daf§
fie das nicht nur am Bettag titen, fondern an jedem Sonntag, wie an
jedem Tage iiberhaupt. Denn man kann nicht die Wahrheit an einem
Tage fagen, wenn'man fie an allen {ibrigen Tagen nicht {agt. Die Wahr-
heit fagt man nicht blof, fondern iff fie und man ift fie entweder ganz
und immer oder man ift fie nicht und nie, Auch ift ja der Trug bei fol-

4



chen Extratagen, dafl an ihnen bis zu einem gewiflen Grade erlaubt ift,
Wahrheit zu fagen, die man fonft nicht erlauben wiirde, was darauf
hinaus kommt, daf man folche Bettagswahrheit nicht ernft nimmt —
denn erlaubte Wahrheit ift ja keine Wahrheit! — daf} alfo folche Bet-
tagswahrheit eigentlich mehr ein Ventil ift, das den Druck der Wahrheit
erleichtern und das Gewiffen entlaften foll, als ein Feuer und ein Ham-
mer, der Felfen zerfchmeifit, (Jeremia 23, 29.) Immerhin: Es kann ein
Prediger, dem es ernf? ift, auch am Bettag die wirkliche Wahrheit {agen,
wenn er {ie kennt, und man wird das {chon merken und freilich nicht
,Jehr {chon“ finden, fondern eher an zu werfende Steine denken — was
in der Ordnung ift.

Sollen wir zu {olcher maximalen oder prophetifchen Wahrheit auf-
fordern — andere, uns felbft?

Ich antworte: Wohl uns, wenn fie unter uns erichiene! Heil uns,
wenn die prophetifche Stimme unter uns ertonte! Das wire etwas Ge-
waltiges! Das wire unfere {ichere Rettung. Es wire freilich auch eine
fchwere, eine furchtbar verantwortungsvolle Aufgabe, Sie diirfte nur
einem abfoluten Miiffen entfpringen; fie konnte nur in tieffter und
reinfter Furcht Gottes erfiillt werden und miifite des alten Propheten-
lofes gewirtig {ein. Aber ich wiederhole: fie wire die Rettung,

Und doch fordere ich niemand dazu auf. Auch mich {elbft nicht, Wie
diirfte ich das? Die Aufforderung kann nur von Gott {elbft kommen.
Ich bin kein Utopift, kein politifcher und fozialer, aber auch kein
religiofer. Ich bin kein Legalift. Ich fordere nicht blofl um der Forde-
rung willen. Ich bin kein Maximalift. Ich nehme nicht nur {elbft Riick-
ficht auf die menichliche Schwachheit, fondern meine, auch auf Grund
der Bibel, daf} auch Gott es tue. Gott ift barmherzig. ,,Er weif3, was fiir
Gelchopfe wir find.”“ (Pfalm 103, 14.)

Aber er bleibt der Gott der Wabhrheit. Er hafit die Liige und halt
feine Hand iiber die Wahrheit, Darum fordere ich, von andern und
von mir nichts ,,Unmogliches®, jedenfalls nichts Utopifches, aber eines
fordere ich, von andern wie von mir {elbft: die minimale Wahrheit! Ich
fordere fie von unferem Volke und fiir unier Volk.

Wie meine ich das: die minimale Wahrheit?

Ich meine das fo: Wenn es uns, auch aus ernfthaften, nicht heuchle-
rifchen Griinden und nicht blof aus Feigheit, nicht moglich ift, die maxi-
male, die prophetifche Wahrheit zu vertreten, fo wollen wir doch nicht
liigen. Weder durch Schweigen noch durch Reden. Wir wollen
unferer Armut an Wahrheit keinen glinzenden Mantel umwerfen,
heifle er Neutralitit, Nicht-Richten, chriftliche Liebe oder anderswie.
Wir wollen nicht von unferer ,,Freiheit und Unabhingigkeit reden,
wo wir in Wahrheit Knechte {ind und nicht von ,,Demokratie, wo in
Wahrheit Diktatur herricht. Das kénnen und follen wir. Wir kénnen
und follen, wo wir nicht der ganzen Wahrheit die Ehre zu geben ver-

5



mogen, auch nicht tun, als ob wir es titen. Es mag uns vielleicht nicht
mdglich fein, die Fmﬁerms {o finfter zu nennen wie fie ift, das Bofe
fo bofe, wie es ift, wie das Bittere {o bitter, wie es ift, aber wir brau-
chen nicht Finfternis Licht und Licht Finfternis zu nennen, bofe gut und
gut bofe, bitter {iff und {Uf bitter — wir brauchen es nicht und diirfen
es nicht. Hier ift die untere Grenze der Wahrheitspflicht. Das ift die
minimale Wahrheit, die moglich ift, zu der wir verpflichtet {ind, Sie
genligt vielleicht vor der Barmherzigkeit Gottes, um uns zu retten.

Das Zweite ift: Wir follen und diirfen nicht eine Lage, die uns
- gewifle Riickfichten auferlegt, auf die gefchilderte, vielmehr blof}
angedeutete Weife fiir das Interefle unferer Volksichicht, unferer
Klafle, Partei, Kafte, Kirche, Konfeffion ausniitzen. Das ift {chwerfte
Schuld. Ueber diefen Punkt mufl riickfichtslos die Wahrheit gefagt
werden, Das zu tun ift minimale Wahrheit: denn es ift das Minimum
deflen, was uns retten kann.

Das Dritte aber ift dies — und ich denke hier an befondere Dinge,
die jeder kennt: Es gibt Lagen, die wirklich fchwer fittlich zu bemei-
ftern find, Notlagen, wie man f{agt, Lagen, wo jedermann, der nicht
verblendet und verhirtet ift, weifl, dal gefchieht, was nicht gefchehen
follte, was zum Verhdngnis werden kann und was zu dndern man doch
nicht die Kraft hat. Sicher gdbe es auch hier eine Rettung: die maxi-
male, die prophetlfche Wahrheit, und ich bin ferne davon, fie fiir un-
moglzcb oder im fchlimmen Sinne fiir utopilch oder auch phantaﬂlfch
zu erklidren, Aber wenn {folcher Heroismus, um auf diefes Stichwort
zurlickzukommen, unmdoglich {cheint, dann ift doch eins moglich und
abfolut geboten: daff man einen [olchen Sachverbalt nicht verbiillt,
nicht befchénigt, dafl man weifl und es irgendwie auch aus{pricht — auf
offene und ehrliche Weife — daf} es Schuld it und irgendwie bezablt
werden mufl, willig bezahlt, und wenn moglich gefithnt werden mufi.
Das ift das Minimum der Wahrheit, die in diefer Art von Not uns
retten kann, Es it das Vertrauen zu der Barmherzigkeit Gottes iiber
unfere Schwachheit, die aber ohne diefes Minimum der Wahrheit nicht
fein kann.

Und es gibt — das ift das Vierte und das Wichtigfte, was mir zu
fagen anliegt — Dinge, die man {agen m#f, wenn man nicht ein Liig-
ner und erbirmlicher Tropf fein will: kofte es, was es wolle. Es gibt
ein Minimum, ohne das ein Volk, wie ein Einzelner, unter das Niveau
der Selbftachtung und damit der fittlichen Selbfterhaltung finkt —
worauf bei einem Volke auch der duflere Untergang folgt. Mit diefem
Minimum der Wahrheit muf ein Volk es wagen, wo es zum prophe-
tifchen Maximum nicht die Kraft hat. Sonft ift es verloren. Mit ihm
aber ift es — unter Gottes Barmherzigkeit — nicht verloren. Durch es
kann es gerettet werden. Denn Gott it mit ihm. Es kann Aduflerlich
zer{chlagen werden, untergehen, aber es bleibt der ,heilige Strunk*

6



tibrig, der wieder aufgriinen kann, wihrend die Liige wie Gift ift, das
auch die Wurzel abtotet, Die Wahrheit allein rettet und macht grofS.

Aber es ift freilich klar, dafl auch diefe minimale Wahrheit nicht
moglich ift ohne Gott. Sie ift nur moglich durch die Wahrheitsforderung,
die von Gott ausgeht, aus dem Abfoluten ftammt, nicht aus der Staats-
raifon, aus der ftammt bloff die Liige und der Verrat an fich felbft.
Sie ift nur moglich durch das Vertrauen zu der Wahrheit, die im letzten
Grunde Vertrauen zu Gott und zur Macht Gottes ift. Darum kann
eine Wiederherftellung des Vertrauens zur Wahrheit nur erfolgen durch
eine Wiederherftellung des Vertrauens zu Gott und des Gehorfams
gegen ihn, der dazu gehort,

Und hier enthiillt fich eine befonders krafle Form der Unwahrheit,
die einen Teil des Nebels der Liige bildet, der auf unferem Volk liegt.
Es wird jetzt gerade von den Stellen und Schichten aus, die unfer
Volk beherr{chen, viel vom Glauben an Gott geredet und das Bekennt-
nis zu diefem Glauben abgelegt. Nun braucht man blof} die Bibel aufzu-
fchlagen, um zu erfahren, welches die erften und fichtbarften Friichte des
Glaubens an Gott und Chriftus find, woran man feine Echtheit erkennen
kann: die Sorge fiir die Wahrhelt ja die Leiden{chaft fiir fie und die
Abwefenheit der Furcht vor den Menfchen oder doch die Ueberwin-
dung diefer Furcht. Darum aber ift der Anfang der Umkehr zur Wahr-
heit, welche die Bedingung unferer Rettung ift, dafl wir mit diefer
Form der Liige aufrdumen, dafl wir jenen K_re1fen, die fich zu Gott und
der ,,chriftlichen Schweiz* bekennen und deren Hauptiorge — ja das
ift es! — die Unterdriickung der Wahrheit zu bilden {cheint, zurufen:
»Entweder glaubt ihr an Gott und an Chriftus, dann muf} eure Haupt-
eigenichaft die Furchtlofigkeit vor den Menfchen und eure Hauptforge
nicht die Unterdriickung oder doch Verfchweigung der Wahrheit fein,
fondern deren Ehrung, Wahrung und Mchrung — oder dann legt eure
Heuchelmaske ab und gefteht, dafl ihr nicht an Gott glaubt, fondern an
die Gotzen. Und im hochften Mafle muff man das denen zurufen,
welche zum Dienft Gottes fich befonders erwihlt glauben: ,,Entweder
erweift ihr der Bibel Treue und dann miifit ihr auf ganz befondere
Weile fiir Wahrheit, Freiheit, Recht und Men{chlichkeit eintreten (denn
das alles gehort zu{ammen, und eins kann nicht ohne das andere {ein),
oder ihr {eid erbirmliche Heuchler und elende Mietlinge, Das ift es, was
nicht wir fagen, fondern was die Propheten fagen und was Chriftus
fagt. Vertrauet aber der Wahrheit, fie macht euch frei.”

Sie macht iiberhaupt frei, die Einzelnen nicht weniger als die V&l-
ker. Ohne fie gibt es aber auch weder rechten Dank, noch rechtes Gebet,
noch rechte Bufle. Namentlich nicht rechte Bufle. Zur rechten Bufle gehort
die Erkenntnis der ganzen Wahrheit, Nur die ganze Wahrheit 6ffnet
den Weg zu Gottes ganzer, iiberfchwinglicher Gnade, fiir den Einzel-

7



nen wie fiir die Volker, fiir die Vélker wie fiir den Einzelnen. Hier,
in bezug auf die Bufle, gilt kein Minimum — hier gilt nur das Maxi-
mum. Bufle aber ohne die ganze Wahrheit, die uns zuginglich ift, ftellt
die {chlimmfte aller Liigen dar.

~ So ift denn inmitten der furchtbaren Gefahren, die unfer Volk in
der Zeit diefes Bettags von 1942 umdrohen, unfer hochfter Wunich,
unfere innerfte Bitte und ftirkfte Hoffnung, dafl aus ihm ein Licht der
Wahrheit iiber unferem Volk aufgehen mochte, maximal oder minimal,
je nach Kraft und Gnade, Gnade und Kraft, und damit Rettung.

Leonbard Ragaz.

Das Unfer-Vater.
I

Vorbemerkung. Der Bettag gibt mir den Impuls, diefe {fchon feit lingerer
Zeit gelchriebene Auslegung des Unfervaters zu verdffentlichen. Es ift fozufagen
ein Stiick eines ,,Bibelkatechismus®. Daraus ift auch die Frage- und Antwortform
zu erkliren, und ich hoffe, daf darum niemand daran Anftoff nehme. Sie dringt
fich ja auf keine Weife auf.

Religionsgebet und Reichsgebet.

Frage: Wir lefen im Evangelium: '

»Und es gef[chab, dafl Je[us an einem Orte betend verweilt batte, und
wie er damit zu Ende war, [prach einer von den Jingern zu ibm: Herr,
lebre uns beten, wie anch Johannes [eine Jiinger gelebrt hat. (Luk.11,1.)

So frage auch ich: Wie {oll man beten? Welches ift die rechte Art,
es zu tun? Und wird das Gebet erhort?

Antwort: Die Jinger merken {pontan, dafl fie, wenn fie Jefus recht
verftanden hitten, neu miifiten beten lernen. Nicht, daf} fie bisher gar
nicht gebetet hitten oder nicht gewuflt, wie man es anftelle, um zu
beten. Aber fie fiihlen, dal es nicht die rechte Art fei, dal Jefus anders
bete und daf fie felbft auch anders beten follten.

X Es gibt zweierlei Art von Gebet: Das Religionsgebet und das Reichs-
gebet.

Das Religionsgebet ift wieder zweierlei. Es ift einmal eine fromme
Uebung, die das Leben umrahmt, eine Form der Andacht, ein Stiick
Kultus, auch ein gutes Werk, das Gott wohlgefillt, eine gebotene reli-
giofe Pflicht. Es kommt dabei ftark auf das Quantum an. Man glaubt
- etwa, mit Maflengebet und Gebetsftiirmen Gott zu erreichen und ihn
umzuftimmen. Solches Gebet hort Gott nicht; es dringt nicht zu ihm, Es
hat mit ihm nichts zu tun. Oder das Religionsgebet ift Privatgebet. Der
Menf{ch kommt zu Gott mit feiner Not, Er bittet ihn um Brot, Gefund-
heit, Vergebung, Fiihrung, aber entweder blof fiir fich allein oder blof
fiir Menichen, die ihm von Natur verbunden find: Gemahl, Kinder, Ge-

8



	Das Eine, das uns retten kann : zum Buss- und Bettag : Die Wahrheit wird euch frei machen (Johannes 8, 32)

