
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (8): August-Sendung

Artikel: Das Bekenntnis : Vorbemerkung. I., Das Bekennen ; II., Das
apostolische Glaubensbekenntnis

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Religion. Aber die Haltung des Reiches Gottes ill anders. Hier follen
wir auch felbft nach der Gerechtigkeit trachten und für fie einftehen.
Die Gerechtigkeit ifl nicht fchon da, fondern fie foil erft werden. Und
auch durch uns. So follten wir uns einftellen: wir follten zuerft nach
dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit trachten, und dann würde
uns der Glaube an die Gerechtigkeit von felbft zufallen. Wollen wir
das nicht bedenken?

Und zum Schluffe noch ein Wort zu Ihrer Behauptung, man könne
nicht im rechten Verhältnis zu Gott fein, wenn man nicht an feine
Gerechtigkeit glauben könne. Ich möchte das nicht einfach beftreiten, muß
aber dazu eine Bemerkung von äußerfter Wichtigkeit machen. Es ift
ein großer Irrtum, zu meinen, daß Zweifel in beftimmten Punkten unfer
Verhältnis zu Gott völlig auflöfen, unfern Glauben an Gott völlig
aufheben müßten. Der Zweifel gehört vielmehr zum Glauben wie der
Schatten zum Lichte und die Nacht zum Tage. Man kann fehr wohl
Gott in diefem oder jenem Punkte, fogar in fehr wichtigen, ja tragifchen
Punkten, nicht verftehen und doch feiner gewiß fein. Denn wenn er
fich uns an jenen Punkten verhüllt, fo kann er fich uns an andern deutlich

genug offenbaren und tut es auch. Das ift dann aber nicht etwa ein
Verhältnis fozufagen von Stück zu Stück: ein Stück Nicht-Gott, ein
Stück Gott, fondern Gott ill immer ganz. Wo er fich offenbart, offenbart

er fich ganz und wir haben ihn ganz, trotz den dunklen Punkten,
vielmehr mit ihnen. So kann da und dort feine Gerechtigkeit uns dunkel
fein, aber wir können ihn doch ganz haben, und darin auch — feine
ganze Gerechtigkeit. Es ift wichtig, das zu verftehen und zu erfahren.

Damit meine ich, verehrtefter Herr X, zwar nicht etwa diefes ganze
gewaltige Thema erfchöpft, aber doch Ihre befondere Frage beantwortet
zu haben, foweit es in einem Briefe, der keine Abhandlung werden foil,
möglich ift, und ich hoffe, daß die Antwort Ihnen ein wenig helfen
möchte.

Mit einem herzlichen Gruße bin ich Ihr Leonhard Ragaz.

Das Bekenntnis.

Vorbemerkung.

Es wird manchen Lefern diefer Blätter auffallen,
daß ich ihnen diefe Auslegung der fogenannten Apo-
ftolifchen Glaubensbekenntniffes vorlege. Das fcheint
im Widerfpruch zu meinem Kampf gegen Dogma
und Theologie wie zu meiner, einer Anzahl von ihnen
bekannten, Abficht zu flehen, diefe Blätter immer
mehr im Sinne größerer Volkstümlichkeit und
Aktualität der „Revolution Chrifti" zu geftalten. Aber

28



gerade das Gegenteil ill der Fall. Diefe Auslegung
foil allerdings zeigen, was für eine tiefe und bleibende
Wahrheit im Dogma liegt, aber damit auch ermöglichen,

die Form, welche diefe Wahrheit im Dogma
angenommen hat, ohne Verluft aufzulöfen. Das aber
ill beides gerade ein Dienft an den fogenannten Laien,
die es im Proteftantismus ja gar nicht geben dürfte.
Anders ausgedrückt: Ich möchte mit dem Beifpiel
diefer Auslegung des Zentralbekenntniffes der
Chriftenheit zeigen, wie ich mir die Verwirklichung meiner

Forderung denke, daß das Dogma fich in der
Wahrheit des Reiches Gottes auflöfen muffe.

Dazu kommt aber ein weiteres, fehr aktuelles
Motiv. Bekanntlich geht zur Zeit durch unfere Kirchen

die Löfung, daß diefe ein Bekenntnis haben müßten.

Darin liegt gewiß eine Wahrheit. Aber diefe
wird im Munde ihrer Vertreter fofort zu einem
fchweren Irrtum. Denn was fie meinen, ift nicht das
lebendige und aktuelle Bekenntnis zu Gott, zu Chriftus,

zum Reiche in der Situation unferer Tage,
fondern die Herausholung des Credos, wie es unter ganz
andern Umftänden unfere proteftantifchen Vorväter
formuliert haben, aus dem Mufeum der Vergangenheit.

Diefer Bewegung gegenüber möchte der vorliegende

Verfuch zweierlei leiften: er möchte zeigen,
wieviel unverlierbare Wahrheit in diefen alten
Formeln liegt, aber gerade damit auch fordern, daß diefe
Wahrheit heute auf neue Weife, für unfere Zeit, im
Geift und Namen des lebendigen Gottes und Chriftus

und ihres lebendigen Reichs bezeugt werde.
Möchte der, im übrigen durchaus befcheiden

gemeinte und durchaus unvollkommene, Verfuch ein
wenig diefen doppelten und doch einheiltichen Dienft
leiften. Damit dies noch beffer gefchehen könne, als
durch diefe Blätter möglich ift, wird die „Auslegung"
als feparate Schrift, zu einem fehr wohlfeilen Preis,
herausgegeben, und werden alle, die ihren Zweck
billigen, freundlich gebeten, fich an deren Verbreitung
zu beteiligen. R.

I. Das Bekennen.

Frage: Soll man feinen Glauben auch bekennen?
Antwort: Gewiß. Man foil dazu liehen mit Wort und Tat, mit

feinem ganzen Sein und Wefen, mit feiner ganzen Exiftenz.

2-9



Frage: Soll man das ftark und viel tun?
Antwort: Mit Tat und Wefen foil man es immer tun, kann man

es nicht genug tun, kann man es nicht ftark genug tun. Alles, was wir
tun und laffen, foil ein Bekenntnis fein.

Frage: Auch mit Worten?
Antwort: Mit Worten foil man fparfam fein. Sie find zu wohlfeil

geworden, und zu abgebraucht, zu entwertet, zu diskreditiert. Man foil
den Namen Gottes nicht mißbrauchen, fondern foil ihn heiligen,
dadurch, daß man ihn recht braucht, am rechten Orte, zur rechten Zeit
und auf die rechte Weife.

Frage: Wann foil man auch mit Worten bekennen?
Antwort: Wenn es nötig ift. Wenn es nicht eine Schauftellung ift,

fondern eine Tat. Wenn es dazu Mut braucht. Wenn Gefahr dabei ift.
Wenn es Opfer verlangt. Wenn Gott es fordert. Wenn das Gewiffen
es gebietet.

Frage: Verlangt Jefus das Bekennen?
Antwort: Jüngerfchaft ift Bekenntnis. Nachfolge ift flärkftes

Bekenntnis. Auch fagt Jefus felbft: „Wer mich bekennet vor den
Menfchen, den will ich auch bekennen vor meinem himmlifchen Vater; wer
mich aber verleugnet vor den Menfchen, den will ich auch verleugnen
vor meinem himmlifchen Vater."1) Bekenntnis ill Zeugnis. Es ill
Wahrheitszeugnis. Es verbreitet die Wahrheit, es flärkt und mehrt auch
die Wahrheit in uns felbft. Es trägt großen Lohn in fich. Befonders
wenn es mit Leiden verbunden ift.

Frage: Vermag ich Bekenntnis und Zeugnis abzulegen, da ich doch
nicht gelehrt bin und nicht reden kann?

Antwort: Darauf kommt es nicht an, fondern auf den Geift der
Wahrheit. Jefus verheißt uns: „Sie werden Euch vor Hoheräte ftellen
und in ihren Synagogen euch geißeln und ihr werdet vor Führer und
Könige gebracht werden um meinetwillen, zum Zeugnis für fie und die
Völker. Wenn fie Euch aber vor fie ftellen, dann macht Euch nicht
Sorge darüber, wie und was Ihr fprechen werdet. Es wird Euch in
jener Stunde gegeben werden, was Ihr reden follet. Denn nicht Ihr
werdet die fein, die reden, fondern Eures Vaters Geift wird es fein,
der redet." 2) Das gilt nicht nur vor Hoheprieftern, Schriftgelehrten,
Führern und Königen, fondern auch vor Volksverfammlungen,
Militärgerichten und fo fort; es gilt überall und immer. Trauet darauf und
fürchtet Euch nicht. Je einfacher und natürlicher das Zeugnis, defto
ftärker die Wirkung.

Frage: Kann man auch durch Schweigen bekennen?
Antwort: Man kann es und foil es auch oft. Und man foil das

Heilige nicht den Hunden geben und die Perlen nicht vor die Säue

1) Matthäus io, 32—33.
'-) Matthäus 10, 17—20.

30



werfen, daß fie nicht fich umkehren und uns zerreißen.1) Schweigen
zeugt oft ftärker als Reden, Laffen oft mehr als Tun. Alles am rechten
Ort und zur rechten Zeit.

Frage: Was aber follen wir bekennen und von was zeugen?
Antwort: Immer von dem Einen: von der Sache Gottes, vom

lebendigen Gott, von Chriftus, von dem Reich und der Nachfolge.
Frage: Soll man auch gemeinfam bekennen und Zeugnis ablegen?
Antwort: Gewiß, wenn man zufammengehört. Es ift oft Pflicht,

fei's der Wahrheit, fei's der Ritterlichkeit.
Frage: Soll auch die Gemeinde Chrifti bekennen?
Antwort: Gewiß. Dazu ift fie wefentlich da.
Frage: Wie foil fie bekennen?
Antwort: Wie der Einzelne: vor allem durch die Tat, durch die

ganze Haltung, durch das ganze Sein und Wefen, durch die ganze
Exiftenz.

Frage,- Soll fie auch mit Worten bekennen und wann?
Antwort: Wieder wie der Einzelne: Nicht unnötiger Weife. Nicht

aufdringlich oder fchauflellerifch. Da wo Gott es fordert. Wo das
Gewiffen es gebietet. Wo es eine Tat ift. Wo es Mut erfordert. Wo
es Gefahr fein kann. Wo es Wahrheitszeugnis ift und vielleicht Anfechtung,

Verfolgung, Leiden bringt. Ohne folches Bekennen und Zeugnisablegen

gibt es keine Gemeinde.
Frage: Soll alfo die Gemeinde ein Bekenntnis haben?
Antwort: Sie foil nicht Bekenntnis haben, fondern Bekenntnis

ablegen. Bekennen ift nicht Befitz, fondern Tat, es ift nicht Formel,
fondern Haltung, es ift nicht Dogma, fondern Glaube.

Frage: Aber eine Gemeinde muß doch eine gemeinfame Ueberzeugung

zur Grundlage haben; es genügt dafür doch nicht die Kirchenfteuer?

Antwort: Selbftverftändlich.
Frage: Welches ift denn diefe Grundlage?
Antwort: Die Sache Gottes: der lebendige Gott, fein Chriftus, das

Reich und die Nachfolge: das Wort Gottes, das Bibel ausmacht.
Frage: Soll diefes Bekenntnis auch formuliert werden?
Antwort: Ja, aber in Freiheit und Lebendigkeit, immer neu, immer

je nach Ort, Zeit, Gelegenheit und Umftänden.
Frage: Aber verfteht man unter Bekenntnis nicht gewöhnlich etwas

Anderes?
Antwort: Gewiß. Man verfteht darunter gewöhnlich das Credo.
Frage: Was ift das Credo?
Antwort: Das Credo ift der theologifch-philofophifch formulierte

und für eine Kirche gefetzlich gewordene Glaubensfatz. Es ill das
Bekenntnis als Dogma.

Matthäus 7, 6.

31



Frage: Was ift das Dogma?
Antwort: Eben der theologifch-philofophifch formulierte und zum

Gefetz gewordene Glaubensfatz.
Frage: Was ill fein Inhalt?
Antwort: Die Religion in theologifchen Sätzen formuliert.
Frage: Ift das das rechte Bekenntnis?
Antwort: Nein. Das rechte Bekenntnis ift bloß das ftets lebendige

und unmittelbare Zeugnis vom Reiche Gottes. Die Kirche bekennt das
Credo, die Gemeinde das Reich.

Frage: Was ift der Unterfchied?
Antwort: Das Credo redet von Gott, von Chriftus, von der Bibel,

von der Schöpfung, von der Erlöfung, vom Jenfeits, vom Heil für
das Individuum, aber nicht vom lebendigen Gott und feinem Reiche
der Gerechtigkeit für die Erde.

Frage: ift das Dogma nicht auch Wahrheit? Enthält es nicht auch
Reich Gottes?

Antwort: Es ill erllarrte, aus Herz und Gewiffen in Kopf und
Gedächtnis, aus Bewegung in Ruhe, aus Tat in Befitz, aus Reich Gottes

in Religion überfetzte Wahrheit. Sie muß aufgelöft, lebendig
gemacht und in den rechten Zufammenhang geftellt werden.

Frage: Wie kann das gefchehen?
Antwort: Das foil an dem älteften, ehrwürdigften, am meiften

gebrauchten formulierten Bekenntnis der Chriftenheit gezeigt werden:
am Apoftolifchen Glaubensbekenntnis.

Frage: Heißt es fo, weil es von den Apofteln ftammt?
Antwort: Auf keine Weife. Es ftammt aus fpäteren Zeiten und ift

erft etwa im dritten Jahrhundert nach Chriftus abgefchloffen worden
und in allgemeinen Gebrauch gekommen. Man hat es bloß auf die
Apoftel zurückdatiert, um feine Autorität zu markieren und zu erklären,

es fei darin der echte apoftolifche Glaube ausgefprochen.

II. Das apostoliche Glaubensbekenntnis.
Es lautet:
„Ich glaube an Gott, den allmächtigen Vater, den Schöpfer des

Himmels und der Erde.
Und an Jefus Chriftus, feinen eingeborenen Sohn, unfern Herrn,

der empfangen ill vom heiligen Geift, geboren von der Jungfrau
Maria, gelitten unter Pontius Pilatus, gekreuzigt, geftorben und begraben,

niedergefahren zur Hölle und am dritten Tage aufgefahren zum
Himmel, fitzend zur Rechten Gottes, des allmächtigen Vaters, von
dannen er kommen wird, zu richten die Lebendigen und die Toten.

Ich glaube an den heiligen Geift, die umfaffende (,katholifchec)
Gemeinde Chrifti, die Gemeinfchaft der Heiligen, die Vergebung der
Sünden, die Auferftehung des Fleifches und das ewige Leben. Amen."

32



Frage: Welches ift der Sinn diefes Credos?
Antwort: Ich möchte verfuchen, es frei, nach dem lebendigften Sinn,

den es haben kann, von der Wahrheit des Reiches aus zu deuten. Aber
ich will am liebflen auf Fragen antworten.

i. Das Glauben.
Frage: Was heißt „Ich glaube"?
Antwort: „Glauben" ill ein vieldeutiges und vielmißbrauchtes

Wort. Zwei Hauptbedeutungen kommen in Betracht. Man kann unter
Glauben die Annahme des Credos verftehen oder die Annahme des
Reiches. Jenes ift eine Sache des Kopfes, diefes eine Sache des Herzens
und Gewiffens, wie des Willens; jenes ift Zuftimmung, diefes ift
Hingabe; jenes ift Gedanke, diefes ift Tat; jenes ift Verftandesklarheit,
diefes Vertrauen. Und nur diefes ift es, was Jefus verlangt. „Fürchte
dich nicht, glaube nur!" „Dein Glaube hat dir geholfen." „Wahrlich
ich fage Euch: wenn ihr Glauben hättet fo groß wie ein Senfkorn, fo
würdet Ihr zu diefem Berge fprechen: ,Hebe dich weg und wirf dich
ins Meer!' und er würde fich wegheben und lieh ins Meer ftürzen und
nichts würde euch unmöglich fein." „Alles ill möglich dem, der da
glaubt." „Ihr Kleingläubigen, warum habt ihr gezweifelt?" „Ich glaube
Herr, hilf meinem Unglauben!" „Selig find, die nicht fehen und doch
glauben."1)

So meinen es auch die Apoftel und wefentlich auch, wo fie fich
nicht felbft untreu werden, die Reformatoren. Der Hebräerbrief be-
fchreibt diefen Glauben im zehnten und elften Kapitel: „Werfet Euer
Vertrauen nicht weg; es hat eine große Verheißung." „Es ill aber der
Glaube eine Zuverficht deffen, was man hoffet, ein Nichtzweifeln an
dem, was man nicht liehet." 2)

Frage: Schließt das Glauben das Denken aus? Ill nicht auch ein
Element der Erkenntnis dabei?

Antwort: Doch. Nur ill es dem andern Moment ein- und
untergeordnet. Glauben und Schauen gehören zufammen. Das Glauben
fchließt auch das Denken nicht aus, fondern fordert und fördert es,
aber nicht führt das Denken an fich zum Glauben. Diefes ift das
Höhere: es allein führt zu Gott und feinem Reich. „Selig find, die
reinen Herzens find, denn fie werden Gott fchauen." „Ich danke dir
Vater, daß du diefes den Klugen und Weifen verborgen haft und hall
es den Ungelehrten offenbart." 3)

Frage: Wie verhält fich der Glaube zur Tat, zur Hoffnung und zur
Liebe?

x) Markus j, 36; 5, 34; Matthäus 17, 20; Markus 9, 33; Markus 4, 40; Markus

9, 24; Johannes 20, 29.
2) Hebräerbrief 10, 35 und 11, 1.
3) (Matthäus j, 8 und 11, 25 ff.

33



Antwort: Er hängt mit ihnen aufs innigfle zufammen. Er erzeugt
den Willen und wird von ihm erzeugt. Er gebiert die Tat und ift das
Leben der Tat. Er ift der Vater der Hoffnung und wird durch die Hoffnung

erhalten. Er ill die Quelle der Liebe und quillt doch felbft wieder
aus der Liebe.

Frage: III nicht die Liebe mehr als der Glaube?
Antwort: Doch. Aber der Glaube ift die Kraft der Liebe.
Frage: Wie verhalten fich Glauben und Werke zueinander?
Antwort: Die proteftantifche Art, diefes Verhältnis aufzufallen,

ift einfeitig und darum falfch. Es ill nicht der Glaube nach Urfprung
und Wert das Erfte und die Werke das Zweite, fondern Glauben und
Tun find die beiden Elemente einer Spannung, die beiden Brennpunkte
einer Ellipfe, die beiden Pole der einen Lebensbewegung. Die
proteftantifche und die katholifche Auffaffung werden im Evangelium
verbunden.

Frage: Was bedeutet praktifch der Unterfchied der beiden Arten
von Glauben?

Antwort: Er ill fundamental, bedeutet zwei Welten. Der Credoglaube

erhellt bloß den Kopf und läßt das Herz kalt. Er macht
hochmütig und verdammungsluftig. Er macht träge und reaktionär.
Er fteht Wahrheit, Freiheit und Menfchlichkeit im Wege. Er baut
Kerker und zündet Scheiterhaufen an, materielle oder geiftige. Er
verwandelt das Evangelium in das Dogma. Er fetzt an Stelle des rechten
Lebens den rechten Glauben (nicht das rechte Glauben!), er verdrängt
das Reich durch die Religion und die Nachfolge durch die Orthodoxie.
Der wahre Glaube aber, der Glaube als Vertrauen, ill der Vater alles
Guten und Großen, aller Wahrheit und Freiheit, alles Wagniffes, alles
Heldentums. Er ill der Schöpfer, der das Sichtbare aus dem Unfichtbaren
ruft, der das Mögliche zum Wirklichen und das Unmögliche zum
Möglichen macht. Er ift der Vater der Wunder. Er ift der ewige Revolutionär

der Welt von Gott her und zu Gott hin.

2. Der Eine Gott in dreifacher Geftalt.
Frage: Was bedeutet die Dreiteilung des apollolifchen Bekenntniffes?
Antwort: Sie ifl wichtig. Denn fie charakterifiert den Inhalt des

Dogmas. Der Inhalt des Dogmas ill die Lehre von der Trinität, der
Dreieinigkeit. Der Gott des Chriftentums ift, im Gegenfatz zu Judentum

und Heidentum, für das Dogma der dreieinige Gott.
Frage: Was bedeutet das?

Antwort: Das Dogma erklärt: Der eine Gott ftellt fich in drei
Geftalten dar: als Vater ift er der Schöpfer und Regierer, als Sohn der
Erlöfer und als Heiliger Geift der Fortführer und Vollender ihres
Reiches. Vater, Sohn und Heiliger Geift find gleicherweife Gott. Diefer
aber ill als dreie doch der Eine: der dreieinige Gott.

34



Frage: Was bedeutet das? Ill es nicht ein Widerfpruch: Dreie Einer?
Antwort: So hat der Verftand ftets gefagt. Aber es ift doch ein tiefer

Sinn darin.
Frage: Welcher?
Antwort: Gott tritt uns tatfächlich in drei Geftalten entgegen: Er

tritt uns entgegen als Vater, als der Schöpfer, aus dem alle Wirklichkeit
hervorgeht, Natur und Geift; der die Welten in feiner Hand trägt, fie
regiert und richtet; von dem, in dem, zu dem alle Dinge find. Er tritt
uns auch entgegen als der Sohn, in welchem er uns fein Herz kundtut
und in dem die Erlöfung gefchieht. Und er tritt uns entgegen als Heiliger

Geift, in der fchöpferifchen Fortführung und Vollendung, ihres
Reiches. Und ift doch der gleiche Gott, nur unter verfchiedenen Afpekten.

Frage: Und warum ift das der fpezififch chriftliche Gottesbegriff?
Antwort: Er ift es, weil er auf feine Weife vom lebendigen Gott

redet. Das Heidentum kennt nur einen ruhenden Gott, welcher in der
höchften Geftalt die ewige Idee der Welt ift; das Judentum kennt den
Schöpfer und Herrn, kennt den Gott, der fich in einer Gefchichte offenbart,

es kennt den lebendigen Gott und Gottesgeift und wartet auf ihre
vollendete Offenbarung in Chriftus; das Chriftentum erblickt diefe
vollendete Offenbarung in Jefus von Nazareth, den es als Chriftus
bekennt, und in der Entfaltung und Erfüllung feines Reiches durch den
Heiligen Geift, der vom Vater und vom Sohne ausgeht.

Frage: Alfo muffen wir diefes Dogma annehmen, wenn wir Jünger
Chrifti fein und an das Reich Gottes glauben wollen?

Antwort: Nidit das Dogma, fondern den Glauben, der fich darin
ausfpricht, nicht feine Form, fondern feine Wahrheit. Denn feine Wahrheit

wird durch feine Form beeinträchtigt. Der lebendige Gott erftickt
im Panzer des Dogmas. Diefes haben die Griechen gemacht, die Bibel
kennt es nicht. Es ill Orthodoxie, nicht Evangelium.

Frage: Wie verhält fich denn die Wahrheit des Reiches Gottes zu
der Trinitätslehre?

Antwort: Auf doppelte Weife. Einmal, in bezug auf den Inhalt:
Die Wahrheit des Reiches Gottes löft das Ruhende in Bewegung auf.
Nicht follen ewig das Reich des Vaters, das Reich des Sohnes und das
Reich des Heiligen Geiftes neben und ineinander fein, fondern das Reich
des Vaters foil immer mehr in das Reich des Sohnes und das Reich des

Vaters und des Sohnes in das Reich des Heiligen Geiftes übergehen. Die
Schöpfung foil immer mehr zur Erlöfung und die Erlöfung zur
Erfüllung werden. Aus dem Dunkel foil Licht, aus der Not Freude, aus
dem Unrecht Recht werden: es foil die Gefchichte auslaufen und fich
erfüllen im Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit für die Erde oder,
wie der Apoftel fagt: in dem neuen Himmel und der neuen Erde, in
denen Gerechtigkeit wohnt. Was jetzt noch — im „Reich des Vaters" —
an der Gefamtwirklichkeit dunkel, rätfelhaft und gottwidrig ift, zum
Reich des „verborgenen Gottes" gehört, von dem in der Theologie viel

3*



geredet worden ift, foil in das Licht der Offenbarung im „Reich des
Sohnes" kommen und was auch darin noch ein Stück weit ein Reich
des „Fürften" diefer Weltzeit bleibt, im Reiche des „Geiftes" zur
Vollendung und Ueberwindung, zum endgültigen Siege Gottes gelangen.
Die Ordnung der Entwicklung, aber nicht einer bloß irdifchen oder gar
automatifchen, fondern einer vom Rat und Anftoß Gottes beftimmten,
beherrfcht das Kommen, Werden und Siegen des Reiches des lebendigen
Gottes und feines Chriftus. Das ift das Eine. Was aber die Form der
Lehre betrifft, fo ift die von den Griechen gefchaffene und erft im Atha-
nafifchen und Chalkedonenfifchen Bekenntnis vollendete keineswegs für
immer verbindlich. Sie war durch zeitgefchichtliche Entwicklungen
beftimmt. Ihre ewig junge Form muß die biblifche fein, und das ift eben
die Verkündigung von dem Reiche des lebendigen Gottes und feines
Chriftus, das gekommen ift, kommen wird, lieh vollenden wird.
Denn die Welt ill nicht fertig und die Gefchichte nicht zu Ende. Wir
beten ja: „Dein Reich komme!"

a) Der Vater.

„Ich glaube an Gott, den allmächtigen Vater, den
Schöpfer des Himmels und der Erde."

Frage: Was bedeutet das?

Antwort: Es ill die Grundlage des Ganzen. Es ift das erfte der zehn
Gebote: „Ich bin der Herr, dein Gott — du follft keine andern Götter
haben neben mir" und die Anrede des Herrngebetes: „Unfer Vater, der
du bift in den Himmeln" — beides als Bekenntnis. Ich glaube an Gott,
alfo nicht an das Chaos, den Unfinn, das Nichts, fondern an eine heilige,
abfolute Wahrheit, einen Sinn und ein Ziel der Welt. Und zwar einen

guten und vollkommenen Sinn und ein gutes und vollkommenes Ziel.
Denn ich glaube an Gott, den Vater, der den Menfchen als fein Kind
und Ebenbild fchafft und ihm die Erde zur Herrfchaft übergibt. Ich
glaube nicht an eine bloße Natur und ihre Gefetze. Ich glaube, daß
auch die Natur Gottes Schöpfung ift und ihre Ordnungen feine
Ordnungen. Ich glaube nicht an ein blindes Schickfal, ein Fatum, als Herrn
der Dinge. Gott ift der Herr, er allein. Vor dem lebendigen Gott gibt
es kein Fatum. Er ill frei und fchenkt auch feiner Schöpfung Freiheit,
zunächft und vor allem feinem Kind und Sohn, dem Menfchen. Ich
glaube an keine Götzen, heißen fie Nation, Volk, Staat oder Kunft,
Wiffenfchaft, Technik. Ich glaube auch nicht an eine bloße höchfte
Ordnung wie die Philofophen, fondern an den lebendigen Gott, der
Geift und Perfönlichkeit ill und von dem aller wahre Geift und alle
wahre Perfönlichkeit ftammt. Ich glaube, daß diefer Gott nicht bloß
gefchaffen hat, fondern fortwährend weiterfchafft. Die biblifche
Gefchichte von der einmaligen Schöpfung ill ein infpiriertes Symbol diefes
nicht bloß einmaligen, .fondern fortdauernden göttlichen Schaffens.

36



Frage: Was bedeutet die Schöpfung aus dem Nichts, von der das

Dogma anderwärts redet?
Antwort: Es ift eine paradoxe Zufpitzung des Glaubens an die

Schöpfung. Gott fchafft nicht aus einem fremden Stoff. Die Schöpfung
ftammt aus feinem Wort. Und fie ift ein Wunder, Gott kann das Wunder

fchaffen. Immerfort. Denn wie die Schöpfung überhaupt, fo ift auch
die aus dem Nichts nicht bloß ein einmaliges Ereignis, fondern die Art,
wie Gott immerfort fchafft. Sie ill ein großer Troll!

Frage: Erlaubt aber die Naturwiffenfchaft, an Schöpfung zu glauben?

Sie erzählt uns doch von einer langen Entwicklung der Welt?
Antwort: Entwicklung kann auch Schöpfung fein. Der größte

philofophifche Denker unferer Epoche hat darum von einer „fchöpferifchen
Entwicklung" — von Gott her und zu Gott hin! — geredet. Im übrigen

aber reicht die Wiffenfchaft nicht bis zur letzten Deutung der Dinge.
Diefe ift Sache des Glaubens. Darum reden wir von Schöpfungs-G/<w-
ben. Er ift eine Form des Glaubens an den lebendigen Gott, im Gegenfatz

zur ruhenden Idee oder der bloßen Natur. Sein Ziel ift das Reich
Gottes für die Erde, in deffen Gerechtigkeit die Heiligkeit des Herrn
und die Liebe des Vaters zum Ausdruck kommen und mit dem neuen
Himmel eine neue Erde fchaffen. Ich glaube, daß diefer Gott als lebendige

Macht in die Gefchichte eingreift und die Welt revolutioniert. Ich
glaube einen realiftifchen Glauben. Ich glaube, daß Gott die Macht hat,
fein Reich heraufzuführen und die Welt damit aus Sünde, Not und
Tod zu erlöfen; daß die Weltreiche vor ihm ftürzen muffen wie die
Götzen, denen fie dienen: Mammon und Gewalt, Nationalismus,
Imperialismus, Kapitalismus, Militarismus und wie fie alle heißen mögen;
daß fein das Reich ill und die Kraft und die Herrlichkeit in Ewigkeit.
Denn er ift der Allmächtige. Ich glaube, daß er aus dem Nichtfein das
Sein fchaffen kann, daß er Wunder tut. Ich fürchte mich darum vor
keiner Macht der Menfchen und vor keiner Kreatur. Er ift der Herr und
nichts kann mich aus feiner Hand reißen. Ich verzage vor keiner eigenen
Not und vor keiner Weltnot; denn fein ill der Sieg.

Frage-. Wenn Gott der allmächtige Vater, der Schöpfer von Himmel
und Erde ift, woher kommt denn das Böfe? Woher Sünde, Not und
Tod?

Antwort: Gott hat, gerade weil er Gott und Vater ift, dem
Menfchen, feinem Ebenbild, Kind und Sohn auch Gold von feiner eigenen
Krone gegeben: die Freiheit. Er will keine Sklaven und keine
Automaten, er will Kinder, will Söhne und Töchter, die in Freiheit feinen
Willen tun. Freiheit wird zur Krone der Schöpfung. Aus Freiheit aber
kann Abfall werden und ill es geworden. Aus dem Abfall quillt die
ganze Verftörung der Schöpfung. Und zwar ift die biblifche Gefchichte
vom Sündenfall wieder nicht bloß eine einmalige, in der Vergangenheit
gefchehene, fondern eine weitergehende Tatfache. Aber nicht das letzte
Wort. Das letzte Wort ill die Erlöfung.

37



Frage: Waltet in der abgefallenen Schöpfung auch ein dämonifches
Element, und vielleicht ein Fürft der Dämonen?

Antwort: Gewiß. Wo man von Gott weicht, ftellen fich immer die
Dämonen ein, und das Walten der Dämonen weift auf eine perfönliche
Macht hin, welche die Gegenmacht zu dem lebendigen Gott wird, das
Gegenreich zu feinem Reiche, deffen König „der Herrfcher diefer Welt"
ift. Das ift die Meinung der Bibel und die tiefe Erfahrung der
Menfchheit.

Frage: Sollen wir alfo an den Teufel und die Dämonen glauben?
Antwort: Wir follen nur an Gott glauben und nicht an den Teufel

und die Dämonen. Diefen muffen wir vielmehr ablagen und
widerftehen. Wir glauben, daß auch fie unter Gottes Hand find, daß auch die
Dämonen zu Gottes Willen knirfchend Ja fagen muffen und daß von
dem Fürften diefer Welt trotz feiner fcheinbaren Allmacht gilt:

„So tut er uns doch nichts,
Das macht, er ift gericht,
Ein Wörtlein kann ihn fällen."

b) Der Sohn.

Wie ich an den Vater glaube, fo glaube ich auch an den Sohn.
„Und an Jefus Chriftus, feinen eingebornen Sohn, unfern Herrn."

Frage: Glauben wir an ihn, wie wir an den Vater glauben?
Antwort: Ja, denn er ill die Offenbarung des Vaters. Er ift, wie

der Apoftel fagt, „die Fülle der Gottheit in körperlicher Geftalt" x) und,
wie ein anderer fagt, „der Abglanz feiner Herrlichkeit, der genaue
Ausdruck feines Wefens" 2). Chriftus felbft aber erklärt: „Wer mich
flehet, der flehet den Vater" 3). Darum hat das Kirchenkonzil von Nicäa
am Anfang des vierten Jahrhunderts im Sinne des Kirchenlehrers
Athanafius das Dogma von feiner Gottheit aufgeftellt.

Frage: Hat es das alfo mit Recht getan?
Antwort: Gewiß. Das Dogma ift immer wahr- Die Gottheit Chrifti

ift das Fundament und der Eckflein des chriftlichen Glaubens.
Frage: Was bedeutet fie denn?
Antwort: Sie bedeutet, daß Gott io ift, wie er uns in Jefus Chriftus

entgegentritt, daß fo fein Wefen ift, fo fein Wille mit uns, fo fein Herz
gegen uns, fo fein Plan, fo der Sinn feiner Macht, fo feine Herrlichkeit.
In Chriftus tritt uns unfer Gott entgegen. So ift Gott. Das wird
behauptet gegen alles Heidentum, gegen alle Götzen, gegen die Vergottung

von Natur und Kultur, gegen Baal, den Herrn von Blut und
Boden, gegen Cäfar, den Herrn des abfoluten Staates, gegen alle Ab-

x) Koloffer 2, 9.
2) Hebräer 1, 3.
3) Johannes 14, 9.

38



folutheiten, die nicht Er lind. Damit bekennen wir ihn als Herrn gegen
alle andern, angemaßten Herren. Ihnen allen tritt Gott entgegen, fo
wie er in Chriftus offenbar ift, lebt und regiert und als Heiliger Geift
waltet und fchafft. Diefem Gott vertrauen wir in Freud und Leid, Not
und Tod.

Frage: Wird die Gottheit Chrifti auch gegen das Judentum
behauptet?

Antwort: Ja, das ift das Einzige, was Judentum und Chriftentum
trennt. Das Judentum glaubt auch an Gott, den Allmächtigen, den
Vater und Schöpfer aller Dinge und an fein kommendes Reich; aber
es glaubt nicht, daß er fidi in Jefus voll, endgültig und erlöfend offenbart

habe. Es glaubt nicht, daß diefer der Chriftus fei, der erwartete Meffias.

Es legt nicht das Bekenntnis des Petrus von Zäfarea Philippi ab.
Für uns aber ill Jefus auch die Erfüllung der Hoffnung Ifraels: der
Chriftus (Meffias).

Frage: Warum glaubt das Judentum das nicht?
Antwort: Aus zwei Gründen vor allem: Weil die Chriften fich gegen

die Juden nicht fo verhalten haben, daß ihnen daraus der wirkliche
Chriftus entgegengetreten wäre.

Frage: III dabei an den Antifemitismus zu denken?
Antwort: Ja. In jeder Geftalt. Er ift eine Schande für das Menfchentum

und eine Verleugnung Jefu, des Sohnes Ifraels „nach dem Fleifche".
Frage: Aber haben nicht die Juden Jefus gekreuzigt?
Antwort: Sie haben ihn einmal gekreuzigt, die Chriften kreuzigen

ihn immer wieder.
Frage: Welches ift der zweite Grund der Ablehnung Chrifti durch

die Juden?
Antwort: Die Juden fagen, die Welt fei ja gar nicht erlöft. Wenn

aber der Meffias da fei, dann fei fie erlöft. Das fei das Zeichen.
Frage: Können wir darauf etwas antworten?
Antwort: Gewiß. Wir antworten, daß die Erlöfung in Chriftus

gefchehen fei, aber die Vollendung noch ausliehe. Wir glauben ja an die
Wiederkunft, das heißt: das vollendende Kommen Chrifti.

Frage: Wiffen das die Juden nicht?
Antwort: Sie wiffen es nicht, weil wir felbft es nicht wiffen. Der

Glaube an das kommende Reich Gottes — und das ift ja der Kern des
Glaubens an die Wiederkunft Chrifti — fteht bei uns nicht fo im
Zentrum alles Glaubens und Wollens, wie es fein follte.

Frage: Wenn das aber einmal gefchieht, werden dann Judentum und
Chriftentum zufammenkommen?

Antwort: Ja, fie werden es. Im Glauben an das Reich und an
Chriftus, den neu erftandenen, im Ifrael Gottes, im wahren Zion.

Frage: Wie fteht der Glaube an Chriftus zum Alten Teftament?
Antwort: Wie Vater und Sohn, wie Anfang und Fortgang, wie

Weisfagung und Erfüllung.

39



Frage: Könnten wir denn nun das Alte Teftament abfchaffen?
Antwort: So wie ein Mann feine Jugend abfchaffen kann! Altes und

Neues Teftament gehören zufammen. Das Reich Gottes beginnt mit
Mofes, fetzt fich in den Propheten fort, offenbart fich endgültig in
Chriftus und vollendet fich in feiner Herrfchaft. Es ift das Reich des

Einen, heiligen und lebendigen Gottes, der Ifraels Gott und Vater und
Jefu Gott und Vater ift. Jefus ift die Erfüllung des Kommens Gottes,
das Ifraels Gefchichte ift und das die Propheten verkündigen und
weisfagen. Das ift feine Gottheit. Von hier aus allein ift fie zu verftehen, ift
Chriftus zu verftehen.

Frage: Ift es auch die Erfüllung des Heidentums?
Antwort: Ja, auch die Heiden haben feinen Stern gefehen. Sie haben

im Mythus der Religion gefehen und in der Idee der Philofophie
geahnt, erfehnt, gefchaut, was Chriftus ift. Aber was bei ihnen bloß
Mythus oder Idee ift, das ift in Chriftus gefchichtliche Wirklichkeit.

Und auch fchon in Ifrael. Aber zum Teil bloß als Weisfagung, als
Wort. Es ill darum die Erfüllung von Judentum und Heidentum, wenn
Johannes von dem Eintritt Chrifti in die Welt fagt: „Am Anfang war
das Wort. Das Wort war bei Gott. Und Gott war das Wort... Und das
Wort ward Fleifch und wohnte unter uns und wir fahen feine
Herrlichkeit, die Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes vom Vater her, voller
Gnade und Wahrheit." *)

Frage: Warum heißt Chriftus der „eingeborene Sohn"?
Antwort: Weil er die volle und einzigartige Offenbarung des

Vaters ift.
Frage: Gibt es nicht auch Offenbarung außer ihm?
Antwort: Gewiß. Wir glauben ja auch an den Vater. Aber Chriftus

ill die Verkörperung und Erfüllung aller Wahrheit Gottes.
Frage: Wie verhält lieh diefer Glaube an Chriftus zu dem Glauben

an das gekommene und kommende Reich Gottes?
Antwort: Er ifl dafür wefentlich. Das Reich Gottes ill das, was

Chriftus ift, zur vollen Herrfchaft über die Welt geworden. Es ill das
Reich Gottes als Reich Chrifti. Und Chriftus ill feine Bürgfchaft.

Frage: Ift ein Unterfchied zwifchen dem Reiche Gottes und dem
Reiche Chrifti?

Antwort: Für uns nicht. Wir meinen, wenn wir vom Kommen des
Reiches Gottes reden, das Reich Chrifti.

Frage: Unterfcheiden wir aber Phafen und Geftaltungen des Reiches
Gottes?

Antwort: Ja. Das Reich Gottes entwickelt und geftaltet fich als
Reich des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geiftes.

Frage: Sind diefe fozufagen als gleichwertig zu betrachten?
Antwort: Gewiß. Darauf weift ja die Dreieinigkeitslehre hin.

1) Johannes i, i und 14.

40



Frage: Alfo follen wir das Dogma von der Gottheit Chrifti
bekennen?

Antwort: Nicht das Dogma, wie es etwa im Athanafianifchen
Bekenntnis formuliert, fondern nur feine Wahrheit, wie fie in der Bibel
verkündigt ifl.

Frage: Was fagt denn die Bibel von der Gottheit Chrifti?
Antwort: Sie ift das offene Geheimnis des Neuen Teftamentes, aber

diefes redet zart und zurückhaltend davon, mehr im Gleichnis und in
der Wirklichkeit, als in Formeln oder gar Dogmen. Es ifl nicht einmal
ganz ficher, ob es das Wort von der Gottheit Chrifti ausdrücklich
braucht. Wir aber follen ihm darin folgen. Die Formulierung des

Dogmas von der Gottheit Chrifti hat ihre Zeit und ihr Recht gehabt,
gegen Heidentum und Judentum, wie gegen ungenügende Formen des

Chriftentums. Es follte das ausdrücken, was die Theologen „die
Abfolutheit des Chriftentums" nennen, das heißt, das Bekenntnis, daß in
Jefus Chriftus die volle, ewige, unüberbietbare Wahrheit Gottes erfchienen

fei. Wir follen die gleiche Wahrheit auf unfere Art und gegen
unfere Zeit bekennen, in den biblifchen Formen, aber auch mit neuen
Worten und Bildern wie mit gelegentlichen und zeitweiligen neuen
Formeln.

Frage: Wie denn können wir das?

Antwort: Das bloße Dogma zu bekennen ift eine kalte und tote
Sache, die keinen Eindruck macht und bloß abflößt. Wohl aber gibt
es auch heute Gelegenheit und Pflicht, die Wahrheit von der Gottheit
Chrifti geltend zu machen, fie zu bekennen und davon Zeugnis abzulegen.

So gegen den neuen Baal: die Vergottung von Blut und Boden,
den Kultus der Raffe. So gegen den neuen Cäfar: die Vergottung des
Staates. So gegen alle Gleichfchaltung des Menfchen. So gegen die Gottheit

der Mafchine und der Technik. So gegen die Gottheit des Mammons.

So gegen den Moloch des Militarismus. Wenn wir gegen diefe
Mächte den Menfchen, die Seele, den Geift, die Perfönlichkeit, das
Recht, die Liebe geltend machen, dann bekennen wir heute die Gottheit
Chrifti. Denn das ift fein Geift und feine Wahrheit. Wenn wir gegen
alle Verklärung und Vergottung der Natur und Gebundenheit an fie,
gegen jede bloß äfthetifche Haltung den Ernft der Sünde und Schuld
geltend machen, fo bekennen wir die Gottheit Chrifti, beffer: wenn
Sünde und Schuld in ihrem ganzen Ernfte den modernen Menfchen
zum Bewußtfein kommen, dann erkennen fie Chriftus als Herrn. Wenn
wir jener neuen Baal- und Cäfargottheit, wenn wir den andern Götzen
unferer Zeit im Namen des Gewiffens widerftehen, dann bekennen wir
uns zu „Gott in Chriftus".1) Wir haben viel, viel Gelegenheit, heute
auf neue Art Chriftus, die Wahrheit Gottes in Chriftus, zu bekennen.

x) 2. Korinther j, 19.

41



Wenn wir das täten, ftatt alte dogmatifche Formeln auszugraben, würden

wir die Welt für Chriftus gewinnen.
Frage: Aber was bedeutet: „Der empfangen ift vom Heiligen Geift,

geboren aus Maria der Jungfrau?"
Antwort: Das muß man gerade aus diefem Zufammenhang

verftehen. Das ift kein kaltes Dogma, über das man theologifch oder gar
biologifch grübeln foil — es loll und darf es nicht fein! — fondern eine

lebendige, gewaltige Wahrheit: daß in Chriftus eine Macht des Heiligen

erfchienen ift, vor der alle Mächte des Unheiligen gerichtet find;
daß diefe Macht unmittelbar von Gott felbft kommt; daß fie nicht
erklärbar ift aus der bloßen Entwicklung oder dem bloßen Milieu; daß
fie eine neue Schöpfung ift, ein fchöpferifches Wunder. So ftellt es das

Weihnachtsevangelium dar, das ift fein Sinn- Es verkündet diefe Wahrheit

im Bild und im Gleichnis. Dabei foli man es bewenden laffen. Aber
es ift eine fundamentale Wahrheit. Nur weil Chriftus nicht von diefer
Welt ift, kann er die Welt erlöfen. Aber auch: Nur weil er in die Welt
eingegangen ift, kann er die Welt erlöfen. Die Geburt Chrifti ift die
Menfchwerdung Gottes. Ein alter Kirchenlehrer fagt: „In Jefus Chriftus

ift Gott Menfch geworden, damit durch ihn der Menfch Gott
würde." Das ift die wunderbare Botfchaft, die noch kaum begriffen
wird, aber fichere Wahrheit und Verheißung ift.

Frage: Ich glaube nun die Gottheit Chrifti zu verftehen; aber wie
ift es mit feiner Menfchheit?

Antwort: Das ifl das große Geheimnis und das große Wunder:
Zur vollen Gottheit Chrifti gehört feine volle Menfchheit. Es ift aber
auch das große Rätfei von Anfang an. Daran haben fich die Parteien
getrennt und tun es noch heute. Die Konzilien haben damit gerungen.
Athanafius ifl Arius, Cyrillus ift Neftorius entgegengetreten. Diefes
Thema geht durch die gefamte Gefchichte des chriftlichen Wefens. Es ift
bisher mehr in der Geftalt des Dogmas aufgetreten, aber es wird immer
mehr als Zentralproblem des Reiches Gottes klar werden und bedeutet
eine unerhörte Perfpektive. Die Menfchwerdung Gottes ift das Grundthema

der Gefchichte. Das Kommen des Reiches ift die Erfüllung der
Menfchwerdung Gottes in Chriftus, im Menfchen und in der Welt:
in einer ganzen Chriftuswelt.

Frage: Und was ift denn der Sinn der Menfchheit Chrifti?
Antwort: Deren Sinn ift vielerlei und einer.
Zuerft: In Chriftus ift das volle Wefen des Menfchen erfchienen.

Ecce homo: So ift der Menfch. Jefus ift der „Menfchenfohn". Er ift der
einzige volle Menfch. Durch fein Menfchfein offenbart er den
Menfchen, erlöft er den Menfchen, verklärt er den Menfchen. Durch fein
Menfchentum wird er der ftärkfte Hort aller Humanität. Gott im
Menfchen Chriftus heiligt und fchützt Gott in jedem Menfchen. Im Menfchen

begegnet uns Gott, in den geringften der Brüder Chriftus. Gottesdienft

wird Menfchendienft. Die Ehrfurcht gegen den unglücklichen,

42



armen, kranken, fündigen, verlorenen Menfchen, gegen den Menfchen

in jeder Geftalt, die „Ehrfurcht vor dem, was unter uns
ift" (Goethe, Carlyle) geht von Jefus aus, befonders von feinem
Kreuze.

Das Zweite aber ift: Durch das Leben Jefu geht Gott in die Welt
ein. Das Wort wird Fleifch. Gott ift nicht ein menfchenfremder Gott
oder vergötterter Menfch wie im Heidentum, aber auch nicht bloß ein
menfchenerhabener Gott, wie ftark im Judentum, er geht in der
Fortfetzung Ifraels und befonders im Sinne von Jefaia 53 in die Welt ein,
wird gefchichtliche Wirklichkeit, geht bis in die letzten Tiefen der Welt,
in Elend, Not, Tod, Hölle.

Das ift der Sinn der Worte: „Gelitten unter Pontius Pilatus, gekreuzigt,

geftorben, niedergefahren zur Hölle."
Es gab damals Leute, die Jefus nur als Gott kennen wollten und

das Leben Jefu, befonders aber fein Sterben, für einen bloßen Schein
erklärten. Man nannte fie daher Doketen, Scheinlehrer, Scheinbekenner.
Ihnen wurde diefer Satz entgegengehalten. Immer wieder, und auch
heute geichieht es, daß der Menich Jeius gegenüber dem Gott Jeius,
der Menfchenfohn gegenüber dem Gottesfohn zu kurz kommt. Und
immer wieder muß man die Wahrheit der Menfchheit Chrifti gegen
feine bloße Gottheit, die Tatfache des Menfchenfohnes gegen die
Tatfache des Gottesfohnes geltend machen. Jefus ift Menfch. Ifl voller
Menfch. Ift unfer Bruder. Ift Gefchichte. Ift Gott als Menfch. Ifl Gott
als Wirklichkeit. Ift Gott als Gefchichte. „Gelitten unter Pontius Pilatus
und gekreuzigt."

Frage: Aber wie verhalten fich diefe beiden Wahrheiten der Gottheit

und der Menfchheit Chrifti zueinander?

Antwort: Das ift das alte Rätfei und Problem. Ich komme damit
zum Dritten. Die Menfchheit Chrifti bekennen, heißt: Nur durch die
Menfchheit Chrifti gelangen wir zu feiner Gottheit. „Wer mich flehet,
der flehet den Vater." Wir muffen auf Jefus fehen, wenn wir den Vater
erkennen wollen, muffen feine Worte hören und auf feine Taten
fchauen. Wir muffen die Gotteswahrheit feiner Rede fpüren. Wir muffen

in feinen Taten die Gotteskraft erfahren. Wir muffen ihn fehen
in feiner abfoluten Wahrheit, feiner abfoluten Reinheit, feiner abfoluten

Treue, feinem abfoluten Gehorlam, feiner abfoluten Liebe. Wir
muffen ihn fehen in feinem Leben, feinem Leiden, feinem Sterben —
zunächft darin — und wir muffen den Weg gehen, den er felber weift:
„Meine Rede ift nicht meine, fondern des, der mich gefandt hat. So

jemand will des Willen tun, der wird erfahren, daß ich von Gott bin
und nicht aus mir felber rede." 4) Der wird erkennen, daß er der Weg
ift, die Wahrheit und das Leben; der wird anbetend niederfinken und

x) Johannes 17, 14—18

43



fprechen: „Mein Herr und mein Gott." 1) Das ift der Weg von der
Menfchheit zur Gottheit Chrifti. Das Leben Jefu muß an die Stelle
des Dogmas treten, das Reich an die Stelle der Religion. Und nur in
der Nachfolge Chrifti kann man die Gottheit Chrifti verftehen.

Frage: Wie verhält fich der Glaube an das Reich zur Menfchheit
Chrifti?

Antwort: Der Glaube an das Reich Gottes ill immer auch der
Glaube an das Reich des Menfchen. Beides gehört von Anbeginn
zufammen. Jefus der Menfchenfohn aber offenbart den Menfchen. Was
in ihm erfcheint: Gott als Vater, der Menfch als Kind, Sohn und Bruder,

der unendliche Wert der Seele, die Bruderfchaft, die Liebe, die
Solidarität im Tragen der Laft und befonders der Lall der Schuld, aber
auch in der Erlöfung, die Freiheit und Gleichheit vor Gott und in Gott,
das Recht des Schwachen und Geringen, der Kampf gegen Mammon,
Gewalt und Religion (falfche Religion), der unbedingte Glaube an die
Macht Gottes, das Heilandstum, das Kreuz, das offene Grab — das
alles find die Grundwahrheiten und Grundkräfte des Reiches Gottes.
Auf fie vertrauend, auf den vertrauend, in dem fie verkörpert find,
glauben wir an dasfelbe.

Frage: Gibt es nicht audi einen Weg von der Gottheit Chrifti zu
feiner Menfchheit?

Antwort: Gewiß. Auch in diefem Sinne gehören beide zufammen
und bilden eine Einheit. Nur von feinem Verhältnis zu Gott, feinem
Herrn und Vater, aus verftehen wir das Wunder der Menfchlichkeit
Jefu. Wir muffen etwas von Gott verftehen, dem lebendigen Gott, um
die gefamte Erfcheinung Jefu zu verftehen. Gerade wie wir umgekehrt
Gott nur verftehen können, wenn wir Jefus verftehen. Es befteht
darin Wechselwirkung.

Frage: Wie ift es mit den Geheimniffen des Verhältniffes zwifchen
der Gottheit und der Menfchheit Chrifti?

Antwort: Die brauchen wir nicht zu kennen. Es genügt, was wir
darüber gefagt haben. Der große Fehler des Dogmas war, fie ergründen
zu wollen. Das Reich und die Nachfolge bedeuten allein das rechte
Verftändnis deffen, was das Wort meint: „Gott war in Chriftus", aber
auch: Gott war in dem Menfchen Jefus.

Frage: Ift der Menfch aber fähig, die Gottheit in fich zu faffen?
Ift er dafür nicht zu klein?

Antwort: Man darf ihn nicht vorher zu klein machen, bevor man
diefe Frage ftellt. Der Menfch ill eben etwas Großes, ja das Größte:
Gottes Ebenbild, Kind und Sohn. Sollte der Sohn nicht den Vater faffen
und verkörpern können? Es ift der verkehrte Weg, vom Menfchen aus
Chriftus zu meffen, man muß von Chriftus aus den Menfchen meffen.
Chriftus offenbart ja den Menfchen. Er ift der Menfch. Wie follte denn
der Menfch nicht Gott faffen können?

x) Johannes 20, 18.

44



Frage: Wie ifl denn aber das Verhältnis zwifchen Chriftus und uns?

Ill fein Wefen, die Verbindung von Gottheit und Menfchheit, nicht
einzigartig?

Antwort: Nein; fie foil auf uns übertragen werden. Wir follen
durch ihn Söhne Gottes werden. Wir follen wie Chriftus werden. Der
Apoftel redet von „vielen Brüdern" Chrifti.1)

Frage: Gehört zur Gottheit Chrifti auch die Macht Gottes? Die ift
doch Sache des Vaters?

Antwort: Vater und Sohn find nicht getrennt. Die Macht Gottes
kommt in Jefu Taten zur Erfcheinung, wie die Weisheit Gottes in feiner

Rede und die Herrfchaft Gottes in feiner Königswürde. Das was in
Chriftus erfcheint, hat die Macht Gottes.

Frage: Wo aber bleibt denn der Unterfchied?
Antwort: Beim Sohne erfcheint Gottes Macht im Gewände der

Niedrigkeit, der Demut, der Selbftverleugnung, im Leiden, im Kreuz. Gottes
Macht und Herrlichkeit fchimmert bloß durch, tritt als „Zeichen"

Wunder) hervor. Der Vater offenbart fich im Sohne, die Gottheit
in der Menfchheit. So ift es vorläufig. „Gelitten unter Pontius Pilatus,
gekreuzigt, niedergefahren zur Hölle."

Frage: Warum heißt es: „Gelitten unter Pontius Pilatus?" Hat
Chriftus nicht auch vorher fchon gelitten? Und nicht auch unter Andern?

Antwort: Gewiß. Das Bekenntnis will das nicht leugnen. Es will
bloß mit dem Pontius Pilatus gegen jene Scheintheorie (den Doketis-
mus) betonen, daß das Leiden Jefu eine realiftifche, gefchichtliche
Tatfache fei. Aus dem gleichen Grunde wird auch hinzugefügt: „Geftorben
und begraben." Auch der heidnifche Mythus weiß von einem leidenden
Gott, aber auch hier gilt: „Das Wort ward Fleifch." Gott hat als
Menfch wie wir, als unfer Bruder, gelitten, inmitten der Gefchichte, in
deren Zentrum das Kreuz auf Golgatha ragt. Das ganze Wirken Jefu
ill mit Leiden verbunden, es ill Paffion, aber diefe konzentriert und
vollendet fich im Kreuz. „Gelitten und gekreuzigt."

Frage: Was bedeutet das „Gekreuzigt"?
Antwort: Das Kreuz ill der Höhepunkt der Menfchwerdung Gottes,

gerade weil es in die letzte Tiefe der Erniedrigung führt. Es ill
nicht nur das Zentrum der Gefchichte, fondern auch ihr Wendepunkt.
Am Kreuze wird die Welt befiegt durch Gott, das Weltreich durch das
Gottesreich. Denn am Kreuze wird Gott voll offenbar in feiner verbundenen

Heiligkeit und Liebe. Am Kreuze wird Gott offenbar als anders
denn die Welt. Am Kreuze wird Gott offenbar als Richter und Erlöfer.
Am Kreuze werden die Dämonen befiegt und der Fürft diefer Welt
feiner Macht beraubt. Am Kreuze wird der Bann des Schickfals
gebrochen. In der Ohnmacht Gottes offenbart fich feine Allmacht. Alle
Mächte der Welt und der Hölle find am Kreuze befiegt. Vor dem
Kreuze ftürzen die Götzen. Vor ihm zerbricht auch das Hakenkreuz

x) Römer 8, 29.

45



wie das Liktorenbündel. Der Sieg ftrömt aus Gottes Heiligkeit, die am
Kreuze voll offenbart wird, aber er ftrömt noch mehr aus feiner Liebe,
welche die Vollendung feiner Heiligkeit ift. Vom Kreuze kommt als
höchfte Gabe die Vergebung der Schuld. Am Kreuze wird das V/ort
des Propheten Jefaja vom flellvertretend leidenden Gottesknecht
erfüllt: „Er ill um unierer Miffetat willen verwundet und um unferer
Sünde willen zerfchlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf daß wir Frieden

hätten und durch feine Wunden find wir geheilt." J)

Frage: Kann Einer für den Andern leiden?
Antwort: Das ftellvertretende Leiden ifl die heiligfle der Ordnungen

Gottes. Das leugnet bloß ein falfcher Individualismus. Das Kreuz
ill der tieffte Ausdruck des Sozialismus, aber es begründet erft recht
auch den wahren Individualismus. Das Kreuz, das heißt die Ordnung,
die es verkörpert: das Tragen der Laft des Andern, feiner Schwachheit,
feines Schickfals, feines Leides, feiner Schuld, ift die innerfte Bindung von
Menfch zu Menfch, aber das Kreuz ift auch die ftärkfte Kraft des

Widerftandes des auf Gott flehenden Einzelnen gegen die Welt. Das
Opfer ifl die Erlöfung; das fchuldlofe Blut tilgt die Schuld.

Frage: Erklärt man nicht auch, Chriftus habe durch feinen Tod am
Kreuze die Welt mit Gott verföhnt? War denn folche Verföhnung
nötig? Ift Gott nicht die Liebe und bleibt es auch gegen den Schuldigen?

Antwort: Gewiß. Aber er ifl und bleibt auch die Gerechtigkeit; er
ift die heilige Liebe. Er kann die Vergebung nur dem geben, der das
Gericht Gottes anerkennt. Eine andere Vergebung wäre auch für den
Schuldigen ohne Wert. Denn die Schuld ift, wie die Verpflichtung,
unendlich.

Frage: Wie kann fie denn von uns getilgt werden, wenn fie
unendlich ift?

Antwort: Das kann fie eben nicht. Gott felber muß für uns
eintreten. Das tut er in Chriftus. Das tut er am Kreuze Chrifti. Das ift
deffen Sinn und Geheimnis. Er tut es durch feine unendliche Liebe, die
aber verbunden ift mit feiner unendlichen Heiligkeit. Darum können
wir, als Schuldige, nur mit dem Kreuze vor Gott treten. Darum wird
Gott mit uns nur durch das Kreuz verföhnt. Darum erlifcht nur am
Kreuze fein Zorn.

Frage: Darf man von einem Zorn Gottes reden? Ift Zorn nicht eine
menfchliche und unheilige Sache?

Antwort: Die ganze Bibel redet vom Zorn Gottes, nicht nur das
Alte Teftament. Seien wir nicht päpftlicher als der Papft. Es gibt auch
einen göttlichen Zorn; es gibt auch einen heiligen Zorn.

Frage: Und was bedeutet denn der Zorn Gottes?
Antwort: Der Zorn Gottes bedeutet den Abgrund, den die Schuld

zwifchen Gott und den Menfchen aufreißt; er ift ein Ausdruck für die

x) Vgl. Jefaja 53.

46



Furchtbarkeit der Schuld. Ihn aus Gottes Wefen wegtun wollen, hieße
diefe Furchtbarkeit der Schuld abfchwächen, hieße die Kluft zwifchen
Gut und Böfe verhüllen, hieße eine falfche Liebe und einen falfchen
Frieden befürworten. Das ift eine große Gefahr.

Frage: Man redet auch von der Verföhnung durch das Blut Chrifti:
Was kann das bedeuten?

Antwort: Das Blut ill das ftärkfle Symbol für das Opfer Chrifti.
Man foil damit aber nicht fpielen.

Frage: Wird das Kreuz nicht Gegenftand vielfachen und fchweren

Mißbrauchs?
Antwort: Gewiß — aber was wird nicht mißbraucht? Mißbrauch

des Kreuzes bedeutet nicht bloß die Spielerei mit demfelben oder gar
die Entftellung und Verkehrung desfelben durch jene Nachahmung, die
eine Umkehrung wird, oder daß man es zu einem Symbol und einer
Sanktion weltlicher Dinge macht, die gerade durch das Kreuz gerichtet
find, fondern auch, daß man Kreuz nennt, was nach dem urfprünglichen

Sinn gar nicht Kreuz ift: etwa Krankheit, Armut, Familienunglück

und Aehnliches.
Frage: Was darf man denn Kreuz nennen?
Antwort: Kreuz im echten, erften, urfprünglichen Sinne darf man

nur das Leiden um der Wahrheit willen nennen, fo wie Chriftus fagt:
„Wer mir nachfolgen will, der verleugne fich felbft, nehme fein Kreuz
auf fich und folge mir nach." 1) Es gibt Kreuz nur in der Nachfolge
Chrifti.

Frage: Ift das der wichtigfte Mißbrauch des Kreuzes?
Antwort: Es gibt noch einen fehr viel wichtigeren: er befteht darin,

daß man das Kreuz zum Ruhepolfter macht. Man nimmt die Gabe
des Kreuzes an, aber man läßt fie nicht zur Aufgabe werden, fondern
ruht eben darauf aus. „Chriftus hat genug getan — das gilt es zu glauben.

Was ift weiter nötig?" Daraus entfteht eine furchtbare Verderbnis
der Sache Chrifti. Damit wird das Kreuz, das höchfte Zeichen der
Hingabe, zur Sanktion des fchlimmilen Egoismus. Aber das Kreuz wird
damit auch entkräftet. Echtes Kreuz gibt es nur, wo man im Dienfte
des Reiches Gottes darauf flößt. Und nur durch die Aufgabe des Kreuzes

erfährt feine Gabe ihren vollen Wert.
Frage: Dürfen Leiden, die nicht direkt mit dem Reich und der Nachfolge

zufammenhängen, wie Krankheit, Armut, Familienleid auf keine
Weife in eine Beziehung zum Reiche Gottes und zum Kreuze Chrifti
gebracht werden?

Antwort: Doch, fie können und follen das fogar. Nur foil man
nicht von Kreuz reden, wo diefe Beziehung fehlt.

Frage: Ifl es wichtig und nötig, über das Kreuz Chrifti und befon-

Matthäus 16, 24.

47



ders die dadurch verwirklichte Verföhnung mit Gott eine richtige Lehre
zu haben?

Antwort: Nein; das ift nicht nötig und nicht wichtig, fondern eher
bedenklich. Nötig und wichtig ill bloß ein rechtes Verfländnis des Kreuzes,

aber diefes muß nicht intellektueller Art fein, nicht theologifcher
oder gar philofophifcher Art, es foil vielmehr ein Verftändnis des Herzens

und des Gewiffens fein. Jede ausgearbeitete Theologie des Kreuzes
wird zu einer fchweren Gefahr, und die Gefahr ift um fo fchwerer, je
raffinierter eine folche Theologie ift. Es wird dadurch allzuleicht von
dem Felde der Tat, auf dem allein es Kreuz gibt, auf das Feld der
Theorie abgelenkt, auf dem fich das Kreuz verflüchtigt. Auch hier gilt
die Weifung: „Trachtet am Erften nach dem Reiche Gottes und feiner
Gerechtigkeit — dann werdet ihr von felbft dem rechten Kreuze
begegnen, feiner Aufgabe wie feiner Gabe, und werdet ihr auch das rechte
Verftändnis für feinen Sinn bekommen."

Frage: Noch eine Frage: Ifl die Welt denn erlöft? Es herrfchen
darin doch noch die Dämonen und ihr Fürft?

Antwort: Sie herrfchen nicht mehr; fie find gefchlagen. Erft jetzt
kann man vom „argen Fürften diefer Welt" fagen: „Das rnacht, er ift
gericht, Ein Wörtlein kann ihn fällen." Der Sieg ift am Kreuze erfolgt,
feine Erfüllung und Ausgeftaltung ift weitergegangen und geht noch
weiter bis zur Vollendung des Reiches Gottes. Auch die Erlöfung ift
noch nich fertig. Jefus hat erlöft und erlöft weiter, den Einzelnen und
die Welt. Das ift die Charfreitagsbotfchaft.

Frage: Was heißt das „Niedergefahren zur Hölle"?
Antwort: Es hat einen tiefen Sinn und follte mehr bedacht werden.

Es bedeutet: Die erlöfende Wirkung des Kreuzes reicht bis in die Tiefen
der Hölle hinunter. Der einzelne Menfch und die ganze Menfchheit
können nun in keine Hölle mehr geraten, ohne daß das Kreuz ihnen
Zeichen der Rettung würde. Es gibt keine Höllen mehr, die nicht
befiegt werden können und follen durch die Kraft Gottes, durch feine
Heiligkeit und Liebe, die am Kreuze offenbar geworden find. Chriftus
fprengt alle Höllentore auf und löft jede Verdammnis — er hat es

getan und tut es fort und fort •— auch durch feine Jünger. Keine Macht
der Welt und der Hölle kann uns mehr von Gott trennen. Durch das
Kreuz erft „bin ich gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel
noch Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, noch irgend
welche Mächte, weder Höhe noch Tiefe noch irgend eine andere Kreatur
uns zu fcheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Jefus Chriftus ift,
unferem Herrn".1)

Weil die „Höllenfahrt Chrifti" diefen Sinn hat, fo gehört dazu,
daß Jefus felbft gerade am Kreuze diefen Weg in die Hölle angetreten
habe. Das ill in der Tat gefchehen. Er hat in feiner Paffion alle Mächte

*) Römer 8, 18—39.

48



der Hölle erduldet: den Hohn und Spott der Welt wie der Religion,
Schwachheit, Verleugnung und Verrat der Jünger, fcheinbare Niederlage

feiner Sache, und als Schlimmfles das Verlaffenfein von Gott. Weil
er das durchgemacht hat, darum reicht das Kreuz in alle Tiefen der
Menfchen- und Geifterwelt. Chriftus geht aber in diefe Tiefen nicht als

Befiegter, fondern als Sieger. Und feine echten Jünger und Jüngerinnen
gehen mit ihm.

Aber das Wort kann auch noch ein Zweites bedeuten. Man hat von
alters her Chriftus in die Unterwelt fteigen laffen, um dort auch den
abgefchiedenen Seelen derer vor ihm die Erlöfung zu verkündigen. Damit

wollte man einmal den Glauben ausdrücken, daß Chriftus auch
die Erfüllung der Sehnfucht des Heidentums fo gut wie Ifraels fei und
zugleich den damit verbundenen, daß die Erlöfung des Reiches Allen —
wir dürfen auch fagen Allem — verheißen und angeboten fei, auch der
unerlöften Natur, daß Alle und Alles aus dem Tode in das Leben, aus
dem Dunkel in das Licht, aus der Schwachheit in die Kraft, aus dem
Schatten in die Wirklichkeit, aus der Verheißung in die Erfüllung, aus
dem Anfang in den Fortgang und die Vollendung gerufen werden —
daß die Erlöfung die ganze Schöpfung ergreift und erneuert, fo wie es

der Apoftel in Römer 8 verkündet: daß auch die Schöpfung erlöft werde
aus der „Eitelkeit" und daß das ängftliche Harren der Kreatur auf-das
Hervortreten der Freiheit und Herrlichkeit der Söhne Gottes
gerichtet fei.

Frage: Steht das Wort von der Höllenfahrt Chrifti auch in der
Bibel?

Antwort: Ja. Im erften Petrusbrief 3, 19. und 4, 6. Aber das, was
fie fagen will, entfpricht auch dem ganzen Geift der Bibel und befonders
dem Geift Chrifti. Es ill ein notwendiger Teil der Verheißung des
Reiches Gottes.

Frage: Aber ill denn das Kreuz das letzte Wort?
Antwort: Wir find ja fchon über das Kreuz hinausgedrungen! Das

letzte Wort ill das offene Grab: „Am dritten Tage auferflanden von
den Toten."

Frage: Kann man das glauben?
Antwort: Es ill ein hohes Wunder. Nicht umfonft heißt es vorher:

„Geftorben, begraben." Es war fcheinbar alles aus. Aber die rechte
Hand der Allmacht Gottes hat alles gewendet.

Frage: Wie komme ich dazu, diefes Wunder zu glauben? Was fagt
die Wiffenfchaft dazu? Sind nicht die biblifchen Berichte über die Auf^
erftehung Jefu im Widerfpruch zueinander?

Antwort: Die Wiffenfchaft kommt zu keinem Ja oder Nein. Sie
ift dafür auch nicht kompetent. Es ifl eine Sache des Glaubens, gerade
wie die Schöpfung der Welt durch Gott eine folche ift. Doch würde die
ganze Gefchichte der Sache Chrifti finnlos ohne die Tatfächlichkeit des
offenen Grabes. Was aber das Glaubenkönnen betrifft, fo ift zu ant-

49



Worten: Du kommft nicht dazu, wenn du bloß auf den Stein blickft,
der das Grab Chrifti verfchließt und das Wunder, durch das er
weggewälzt wird, allein und für fich anfchauft. Dann wird es zum bloßen
Mirakel, zum Märchen, wie auch die Jünger zuerft meinten. Du muß
auch auf den ganzen Chriftus blicken, auf feine Menichheit und Gottheit.

Du mußt auf das Kreuz blicken; fein Sieg über die Welt ift auch
Sieg über den Tod, das offene Grab ift nur die Fortfetzung des Kreuzes.

Du mußt auf das ganze Reich Gottes fchauen, das ein Reich des
Lebens ift. Du mußt auf den allmächtigen Gott Ichauen, der das Wunder

tun kann. Du mußt auf den lebendigen Gott fchauen, deffen größte
Tat die Wegwälzung des Steines vom Grabe Chrifti und damit von
jedem Grabe ift. Dann wird dir der Glaube an das offene Grab leicht,
ja faft felbftverftändlich.

Frage: Was heißt das: „Von jedem Grabe"?
Antwort: Das ift wichtig. Man darf ja nicht vergeffen, daß auch die

Auferftehung Chrifti nicht bloß ein einmaliges, in der Vergangenheit
gefchehenes Ereignis ift, fondern ein fortgehendes: Sie ift überhaupt
Auferftehung — Auferftehung alles Toten zum Leben, Sieg Gottes über
alle Mächte der Welt und Hölle. Sie ill ein Beftandteil unferes täglichen
Glaubens. Auf fie geftützt geben wir nichts verloren. Auf fie geflützt
glauben wir an jeden Sieg des Rechtes über das Unrecht, der Wahrheit
über die Lüge, des Geiftes über die Gewalt, der Freiheit über die Knechtfchaft,

der Menfchlichkeit über die Unmenfchlichkeit. Auf fie geflützt
glauben wir an die Auferftehung alles Zertretenen und Getöteten, feien
es Sachen, feien es Menfchen, feien es Einzelne, feien es Völker. Durch
die Brefche des offenen Grabes, die das Kreuz Chrifti gefchlagen hat,
dringt ein unendlicher Strom von Auferftehung und Leben in die Welt.
Das ill Oftern und der Ofterglaube. So allein verfleht man die Bedeutung

der Auferftehung Chrifti. So wird das offene Grab der Weg in
das Reich Gottes. So geht im lebendigen Gott aller Tod unter. So wird
Chriftus die Auferftehung und das Leben. Er fpricht: „Ich lebe und
ihr follt auch leben." x)

Frage: Warum heißt es noch befonders: „Am dritten Tage" auf
erftanden? Diefe gefchichtliche Einzelheit gehört doch nicht in ein
Bekenntnis?

Antwort: Das ift nicht ohne Sinn. Einmal foil damit auch wieder
die Konkretheit und Tatfächlichkeit diefes Ereigniffes hervorgehoben
werden. Aber noch ein anderer, nicht weniger wichtiger Sinn liegt darin.
Es bedeutet: Zwifchen Tod und Auferftehung fchiebt fich Zeit ein. Man
muß warten, muß in Glauben und Hoffnung ausharren. Man darf nicht
verzagen, auch wenn es lange dauert oder zu dauern fcheint. Es heißt:
„Geftorben, begraben", aber es heißt auch: „Schneller als wir gedacht,
kann fich alles wenden. Ueberrafchend kommt das Wunder. Tod und

') Johannes 14, 19.

50



begraben — heute — und fiehe: nach drei Tagen auferftanden." Glaube
an die drei Tage! Gott verleugnet fich nicht. Gott lebt, Gott regiert.
Chriftus lebt. Chriftus herrfcht.

Denn es heißt ja weiter: „Aufgefahren zum Himmel, fitzend zur
Rechten der Kraft Gottes."

Frage: Was heißt das?

Antwort: Das heißt eben, daß die in der Auferftehung Chrifti
gefetzte Auferftehung weitergeht, zur Herrfchaft Chrifti über die Welt
wird. Himmelfahrt bedeutet ja die Königsherrfchaft Chrifti.

Frage: Bedeutet es nicht den Glauben an den Himmel?
Antwort: Gewiß. Aber nicht bloß den Glauben an ein Jenfeits des

Grabes. Das ill nicht biblifches Denken. Die Bibel kennt nicht eine
Unfterblichkeit der Seele, fondern eine Auferftehung. Das „Aufgefahren
zum Himmel" bedeutet vielmehr den Sieg des Himmels über die Erde.
Es bedeutet, daß das, was in Chriftus erfchienen ift, noch einmal die
Welt beherrfchen wird. Denn es ifl die Kraft Gottes. Es ift Gottes letzter

Wille. Es ill das Ziel der Gefchichte. Es ill fchon gekommen. „Von
nun an werdet Ihr mich fitzen fehen zur Rechten der Kraft Gottes und
kommen auf den Wolken des Himmels" l) hat Chriftus felbft vor dem
Hoherat gefagt. Es ill gefchehen und wird gefchehen. Es gefchieht heute.
Er kommt heute auf den Wolken der Weltkataftrophe. Er wird der
König der Menfchheit fein. Er hat das letzte Wort.

Frage: Was bedeutet: „Von dannen er kommen wird, zu richten
die Lebendigen und die Toten."

Antwort: Das bedeutet: Die Welt wird gerichtet durch das, was in
Chriftus erfchienen ift. Darauf kommt es letzten Endes an. So zeigt es
das Gleichnis vom Weltgericht. Es kommt darauf an, ob im Menfchen
Gott geehrt wird, vor allem im fchwachen, leidenden, verfolgten, in den
geringften der Brüder Chrifti. Darnach werden auch die Völker gerichtet,

wie die Einzelnen. Es gibt ein Gericht. Die Völker dürfen, wie die
Einzelnen, nicht tun, was fie wollen. Sie muffen bezahlen. Gott läßt
feiner nicht fpotten. Es waltet über der Welt Gottes heiliges Recht:
das Recht des Menfchen. Es waltet über der Welt Chrifti heiliges Recht:
das Recht des Bruders. Es kommt auf die Liebe an. Sie ill der rechte
Gottesdienft. Hüte dich, Welt, hüte dich, Volk, hüte dich, Menfch,
gegen fie zu fündigen! Gott richtet in Chriftus. Richte dich nach ihm!

Frage: Richtet Chriftus erft am Ende der Tage?
Antwort: Er richtet alle Tage, aber es gibt auch befondere Gerichtstage

— wir haben heute einen folchen! — und gibt irgendwie ein
letztes Gericht.

Frage: Aber was bedeutet, daß er auch die Toten richte? Bedeutet
es, daß er am Eingang des Jenfeits fteht?

Antwort: Es bedeutet vielmehr, daß das Gericht Chrifti fidi auch

x) Matthäus 26, 64.

51



auf die Vergangenheit erftreckt. Sein Glanz fällt in alle Tiefen der Zeit.
Es gibt auch in diefem Sinne Auferftehung. Die Vergangenheit ändert
fich in dem Maße, als das immer hellere Licht der Wahrheit auf fie fällt.
Diefes Licht aber wird zum Gerichte. Es gibt Revifion. Die Weltgefchichte

wird zum Weltgericht. Aber es entfcheidet fich überhaupt an
Chriftus, was in das Reich des Lebens eingeht oder was dem Tode
verfällt.

Frage: Gibt es auch ewige Verdammnis?
Antwort: Alles, was Chriftus widerfpricht, vergeht und verfinkt.

Mehr wiffen wir nicht. Er aber will Leben und Seligkeit für Alle. Die
„Hölle" der landläufigen Vorftellung kann auf alle Fälle nur ein Sinnbild

fein. Wo Gott ifl, da ill — in Abftufungen — der Himmel, wo
Gott nicht ift, da ift — in Abftufungen — die Hölle, beides im Diesfeits

und im Jenfeits. Gott aber will Rettung und Sieg über Alle und
Alles.

Frage: III das Kommen auf den Wolken des Himmels das, was man
gewöhnlich die Wiederkunft Chrifti nennt?

Antwort: Das ill ein falfcher Ausdruck. Es handelt fich nicht um
das Wiederkommen, fondern um das Kommen Chrifti. Das Wort für
das, was man damit meint, heißt im Neuen Teftament „Anwefenheit"
(Parufie). Es bezeichnet das völlige Kommen Chrifti und die völlige
Entfaltung des in feinem Kommen Erfchienenen.

Frage: Wie hat man fich diefes weitere und endgültige Kommen
Chrifti zu denken?

Antwort: Einfach als fortfchreitenden Sieg Chrifti bis zur
Vollendung.

Frage: Alfo nicht bloß als einen einmaligen Durchbruch, fondern
als eine Entwicklung?

Antwort: Als beides, bis auf den letzten und endgültigen Durchbruch

hin.
Frage: Wird in diefem Kommen Chrifti bloß fein Reich hervortreten

und nicht auch feine Perfon?
Antwort: Wie könnte fein Reich hervortreten ohne feine Perfon?

In einer Chriftuswelt wird Chriftus immer mehr und zuletzt ganz offenbar

werden. Das können und follen wir wiffen, alles Uebrige ill müßige
Neugier.

C. Der Heilige Geift.

Zum Reich des Vaters und zum Reich des Sohnes gehört das Reich
des Heiligen Geiftes. Es heißt: „Ich glaube an den Heiligen Geift."

Frage: Was bedeutet der Heilige Geift?
Antwort: Er bedeutet die Kraft, die vom Vater und vom Sohne

ausgeht und die Welt erneuert. Er ill in diefem Sinne der Schöpfer-
Geift, der Creator Spiritus. Er ill es, der das Reich Gottes, welches das
Reich Chrifti geworden ift, vorwärts und zu Ende führt. Er ift Gott

52



als lebendiger Gott, als lebendiger Chriftus. Aus ihm quillt das Wunder.
Aus ihm kommen die Erfcheinungen, von denen Pfingften berichtet:
Flammen, Wahrheitsrede, Eroberung der Geifter. Aus ihm die Gnadengaben

(Charismen), von denen Paulus und die Apoilelgefchichte zeugen.

Um ihn follen wir bitten. An ihn follen wir glauben; wir glauben
zu wenig an ihn. Die Chriftenheit glaubt zu wenig an ihn.

Frage: Was bedeutet der Paraklet — der Tröfter — im
Johannesevangelium, vom 14. bis 17. Kapitel?

Antwort: Er bedeutet, nach Chrifti eigenem Wort, daß in Chriftus,
wie er gefchichtlich war, nicht alle in ihm befchloffene Wahrheit fchon
hervorgetreten ift, weder in der Rede, noch in der Tat, daß noch
ungeahnte Wahrheit aus ihm hervortreten wird, daß die Jünger fogar größere
Taten tun werden als der Meifter felbft; daß es in diefem Sinne immer
neue Wahrheit und Kraft geben wird; daß auch die Offenbarung nicht
fertig ifl. Es tauchen in der Gefchichte Probleme auf, die im Zeitalter Jefu
noch nicht beftanden, für die er nichts fagen konnte, weil man es noch
nicht hätte faffen können. Jedes Zeitalter hat, in diefem Sinne, für feine
Probleme neue Offenbarung nötig, ja fogar jeder einzelne Menfch hat
fie für fich nötig. Und fie wird gegeben. Die Offenbarung ift ein uner-
fchöpflicher Born.

Frage: III das nicht eine kühne, ja revolutionäre Sache?

Antwort: Ja, das ift es. Der Heilige Geift ifl die große Revolution
der Welt. Das Wort Jefu: „Ihr könnt es jetzt noch nicht faffen",
bedeutet wohl auch, daß die Jünger noch nicht reif wären für gewiffe
letzte Höhen, Freiheiten und Kühnheiten der Wahrheit des Reiches.

Frage: Soll die Wahrheit Gottes fich ganz allein fortpflanzen oder
kann und foil der Menfch dazu mitwirken?

Antwort: Er kann und foil mitwirken.
Frage: Wie kann er es?

Antwort: Durch das Gebet und die Tat.
Frage: Aber ifl es nicht Gott allein, der fein Reich herbeiführt?

Kann der Menfch es fchaffen?
Antwort: Das Reich kommt von Gott allein, aber der Menfch kann

und foil dreierlei: Er kann und foil darauf warten; er kann und foil
darum bitten; er kann und foli fidi ihm zur Verfügung ftellen. Ohne
das kann das Reich nicht kommen, es will aber kommen in dem Maße,
als es gefchieht.

Frage: Gilt dies bloß vom einzelnen Menfchen?
Antwort: Es gilt vor allem von der Gemeinde. Darum heißt es:

„Ich glaube an eine heilige, umfaffende (katholifche) Gemeinde Chrifti."
Frage: Was bedeutet das?

Antwort: Das bedeutet: Es muß eine Gemeinfchaft da fein, welche
das Reich Gottes als Verheißung und Aufgabe übernimmt.

Frage: Warum fagen Sie „Gemeinde Chrifti"? Heißt es denn nicht
„eine heilige allgemeine — oder auch katholifche — Kirche"?

53



Antwort: Kirche ill die Ueberfetzung des lateinifchen Wortes
ecclesia, das felbft aus dem Griechifchen ftammt und dort durchaus nur
„Gemeinde" heißen kann. So müßte man überall im Neuen Teftamente
lefen.

Frage: Warum lieft mann denn nicht immer fo? Warum denn
„Kirche"?

Antwort: Das ift fo gefchehen, weil man von der Jüngergemeinde
Jefu und ihrer Fortfetzung, der apoftolifchen Gemeinde, abgekommen
ift, in die bloße Religion hinein.

Frage: Aber was ill denn der Unterfchied?
Antwort: Der Unterfchied ill fundamental. Kirche ili da, wo Lehre,

Glaube, Gottesdienft, Frömmigkeit eine Sache an fich werden, die
man um ihrer felbft willen, oder um der bloßen menfchlichen Bedürfniffe,

Triebe, Leidenfchaften willen pflegt, wo fie alfo Religion werden;
Gemeinde ift, wo es die Sache Gottes ift, die man fucht und deren

ganzer Inhalt in das Wort „Gerechtigkeit" gefaßt wird. Die Propheten
und Reformatoren aller Zeiten, vor allem Chriftus felbft, kämpfen

darum für Gott gegen die Religion und für die Gemeinde gegen die
Kirche. Das Neue Teftament will die Gemeinde. Ihr gilt die Verheißung,,

daß die Pforten der Hölle fie nicht überwältigen follen.1) Der
echte Dienft Gottes aber ift Menfchendienft in der Liebe, ill Dienft am
Reich Gottes.

Frage: Soll man denn die Kirche und die Kirchen verlaffen oder
zerftören?

Antwort: Chriftus fagt: „Ich bin nicht gekommen aufzulöfen,
fondern zu erfüllen." 2) Die Kirche foil fleh in die Gemeinde auflöfen,
deren Inhalt und Ziel alfo nicht die Religion, fondern das Reich Gottes
und feine Gerechtigkeit ift. Mit der Kirche, wenn möglich durch die
Kirche hindurch, foil es ins Reich Gottes gehen, durch Entwicklung, und
nur wo diefe nicht möglich ift, durch Bruch.

Frage: Und wie ift es mit dem Gottesdienft} Soll kein Kultus fein?
Antwort: Gottesdienft ill der Dienft an Gott, am Menfchen, an

allem, der überall und allezeit ftattfindet; Kultus aber foil ein Symbol
des Gottesdienftes fein. Er foil nicht das Reich Gottes erfetzen, fondern
ihm dienen, ihm finnlichen Ausdruck verleihen und ihn damit ftärken.

Frage: Was ift es mit den Sakramenten?
Antwort: Sie bedeuten ein Geheimnis des Reiches Gottes: Im Reiche

Gottes will fich der Geift mit der Materie vermählen und fo ein Neues
fchaffen. Darauf weift das Sakrament hin. Die einzelnen Sakramente
find Ausdruck diefes Elementes. Die Taufe ift das Sakrament des

Einzelnen, das Abendmahl das der Gemeinfchaft.
Frage: Ift die Kindertaufe die richtige Form der Taufe?

x) Matthäus 16, 18
2) Matthäus 5, 17.

54



Antwort: Sie ift nicht die Form der älteften Gemeinde und
überhaupt nicht die, welche der Gemeinde des Reiches Gottes entfpricht; denn
in diefe gelangt man nicht durch die erfte Geburt, fondem durch die
zweite Geburt, durch Ruf und Entfchluß.

Frage: Soll man alfo die Kindertaufe durch die Erwachfenentaufe
erfetzen?

Antwort: Das ill eine Aufgabe, aber fie kann und foil nicht auf
bilderftürmerifche Weife gelöft werden.

Frage: Können die Sakramente nicht auch wegfallen?
Antwort: Die Sakramente können vielleicht wegfallen, aber nicht

das Sakrament. So ift es bei den Quäkern. Bei ihnen werden die
einzelnen Sakramente erfetzt durch das „Sakrament des Lebens". Das
Reich Gottes läßt das Unfichtbare fich im Sichtbaren darfteilen; es
verbindet das Aeußere und das Innere; es heiligt die Materie durch den
Geift und fchafft daraus ein Neues.

Frage: Es heißt: Ich glaube an eine heilige, umfaffende („katholifche")

Gemeinde Chrifti. Was bedeutet das?
Antwort: Das „Katholifch", ein griechifches Wort, bedeutet: aufs

Ganze gerichtet, für das Ganze geltend, nach dem Ganzen hin orientiert,

alfo fo viel als „univerfell" oder „umfaffend", „allgemein". Sich
in diefem Sinne zur „katholifchen" oder „univerfellen" Gemeinde
bekennen, bedeutet: Es follte eigentlich nur eine einzige, umfaffende
(katholifche) Gemeinde Chrifti geben. Der Bekennende aber erklärt:
Daran glaube ich, über alle Unterfchiede von Religionen und Konfeffio-
nen hinweg, und dafür arbeite ich.

Frage: Wie ifl es denn mit dem Proteftantismus? Hat er nicht
auch ein Recht?

Antwort: Gewiß hat er ein Recht. Es muß in der Gemeinde Chrifti
immer Raum fein für den Proteft der Wahrheit gegen die Lüge — auch
die heilige —, der lebendigen Bewegung gegen die Entartung, der Gegenwart

gegen die Vergangenheit, des Geiftes gegen die Inftitution, des

Propheten gegen den Priefter. Katholizismus und Proteftantismus
find, als Prinzipien, nicht als hiftorifche Gebilde verftanden, die zwei
Pole im Leben der Gemeinde. Aber über die bloße Konfeffion geht
das Reich hinaus.

Frage: Auch über die „Religionen" hinweg? Die Gemeinde Chrifti
reicht doch nicht über die Chriftenheit hinaus?

Antwort: Das Reich Gottes geht wie über die Religionen, fo auch
über das Chriftentum hinaus. Es umfaßt auch Seelen außerhalb feines
offiziellen Bezirkes. Chriftus ill größer als das Chriftentum. Aber freilich:
Er ift das Fundament, ift der Weg, die Wahrheit und das Leben.1)

Frage: Wie kann ich für das Kommen diefer einen Gemeinde arbeiten?

Durch Teilnahme an ökumenifchen Beftrebungen?

x) Vgl. Johannes 14, 6.

55



Antwort: Dadurch, daß ich an das Reich Gottes glaube, darum
bitte, dafür arbeite. Denn fo allein kann die wahre Einigung kommen.
Die eine heilige Gemeinde Chrifti ift die Gemeinde des Reiches Gottes.
An fie glaube ich, zu ihr bekenne ich mich, wenn ich jenes Wort des
Bekenntniffes fpreche.

Frage: Warum heißt es weiter: „Ich glaube an die Gemeinfchaft der
Heiligen"?

Antwort: „Heilige" das heißt: Ausgefonderte, nannten fich auch die
Jünger Chrifti. Im Bekenntnis hat aber der Ausdruck noch einen anderen

Sinn. Er weift über die fichtbare Kirche (oder vielmehr Gemeinde)
hinaus in die unfichtbare, über den engern Kreis in den weiteren. Das
Reich Gottes zählt, wie wir gefehen, überall Glieder, nicht nur in
allen Konfeffionen des Chriftentums, fondern auch in allen Religionen.
Und es weift über die Lebenden hinaus zu den Toten, die auch Lebende
find. Das Reich Gottes umfaßt Diesfeits und Jenfeits.

Frage: Gibt es in diefem Sinne auch eine Gemeinfchaft zwifchen
uns und den Abgefchiedenen?

Antwort: Es gibt eine iolche Gemeinfchaft der Heiligen im Diesfeits.
Wir follen an fie denken. Und an fie glauben auch da, wo wir fie nicht
fehen. Das ill ein großer Troft und eine ftärke Kraft. Und es gibt eine
vom Diesfeits zum Jenfeits und umgekehrt. Wir follen auch an fie
glauben und daran denken. Auch das ift ein großer Troft und eine
ftärke Kraft.

Frage: Haben alfo die Katholiken recht mit ihrem Allerheiligen-
und Allerfeelenfeft?

Antwort: Sie weifen damit auf eine Wahrheit des Reiches Gottes
hin, welche die Proteftanten zu fehr vernachläffigt haben.

Frage: Was ift vom Spiritismus und von gewiffen myftifchen (zum
Beifpiel anthropofophifchen) Anweifungen für den Weg zum Jenfeits
oder von philofophifchen Lehren darüber zu halten?

Antwort: Sie find fogenannte okkulte Wiffenfchaft oder Metaphyfik
und haben als folche mehr oder weniger Wert. Aber der Weg des

Reiches Gottes ill ein anderer. „Gott ift ein Gott der Lebendigen und
nicht der Toten. Ihm leben lie Alle", und: „Ich bin die Auferftehung
und das Leben. Wer an mich glaubt, der wird leben, ob er gleich
ftürbe." *)

Frage: Soll nur die Gemeinde die Sache des Reiches übernehmen und
nicht auch der Einzelne?

Antwort: Auch der Einzelne.
Frage: Wie denn?
Antwort: Durch die Nachfolge. Sie bedeutet, daß der Einzelne die

Sache Chrifti, welche die Sache Gottes ift, als Verheißung und Aufgabe
übernimmt.

l) Lukas 20, 38 und Johannes 11, 25.

56



Frage: Ift die Nachfolge Chrifti Nachahmung Chrifti?
Antwort: Nein, fie ift Uebernahme der Sache Chrifti im Geifte der

Freiheit Chrifti. Zu einer Aehnlichkeit mit dem Wege Chrifti führt fie
von felbft.

Frage: Was ift das Ende des Reiches Gottes?
Antwort: Es heißt zum Schluß des Bekenntniffes: „Ich glaube an die

Vergebung der Sünden, die Auferftehung des Fleifches und an ein
ewiges Leben."

Frage: Warum kommt die Vergebung der Sünden erft jetzt, da doch
das Kr,euz die Vergebung der Sünden ift?

Antwort: Es bedeutet hier etwas anderes. Hier hängt es mit der
Vollendung des Reiches zufammen und bedeutet, daß dazu auch die
Aufhebung aller Schuld durch die Vergebung gehört. Ohne Vergebung
der Sünde und damit auch Tilgung der Sünde kann ja das Reich Gottes
nicht kommen.

Frage: Es ifl alfo wohl nicht nur an die dem Einzelnen gewährte
Vergebung zu denken?

Antwort: Sicher nicht. Es muß Vergebung der Sünden auch über die
Völker, die Raffen, die Klaffen, die Religionen, die Konfeffionen
kommen.

Frage: Ohne Rückficht auf die Gerechtigkeit?
Antwort: Von ferne nicht, vielmehr auf Grund wirklicher Gerechtigkeit:

politifcher, fozialer, fittlicher Gerechtigkeit. Denn nur aus ihr
erwächft der Friede. Das Reich Gottes aber bedeutet Frieden.

Frage: Und was bedeutet: „Auferftehung des Fleifches"? Ifl das
nicht Materialismus? Sollte es nicht heißen: „Auferftehung des Leibes"
oder eigentlich „der Seele"?

Antwort: Auferftehung des Fleifches hat einen guten Sinn. „Fleifch"
bedeutet in der Bibel ja das Irdifche. Das Wort wendet fich gegen den
falfchen Spiritualismus, das heißt gegen eine Denkweife, die nur den
Geift gelten laffen will und die Materie verachtet, gegen einen Idealismus,

der die Realität überfieht oder verklärt, befonders auch gegen die
Denkweife der Griechen, welche nur die Seele in ein Jenfeits retten
wollte, in die Unfterblichkeit hinein. Es verkündet den vollen Realismus

des Evangeliums. Diefes kennt, wie wir gefehen haben, nicht eine

„Unfterblichkeit der Seele", fondern eine Auferftehung. Seine
Verheißung ift die Auferftehung alles Lebens und aller Wirklichkeit, eine
Welt des Lebens und des Sieges, eine Ofterwelt. Und es gehört zu dem:
„Ich glaube an ein ewiges Leben." Denn „ewiges Leben" bedeutet im
Neuen Teftament nicht das Jenfeits des Grabes, fondern das Leben des

Reiches Gottes. Wer an diefes glaubt, der glaubt an ein Leben Gottes,
das in diefe Welt des Todes hereinbricht und fie in eine Welt des Lebens
verwandelt, und er fchaut freilich über diefe Welt des Todes hinaus
und durch fie hindurch auf den lebendigen Gott, in dem aller Tod zum
Leben wird.

57



Frage: Wie follen wir uns die Ueberwindung des Todes denken?
Wo find die Toten? Und was ifl ihr Zuftand? Ich meine die in Chriftus
Geftorbenen?

Antwort: Die Ueberwindung des Todes gefchieht im Großen durch
das Kommen des Reiches. Er ift nach dem Apoftel „der letzte Feind",
den es befiegt. Der Einzelne aber überwindet ihn durch die Kraft des

Reiches, durch die Verbindung mit dem lebendigen Gott und dem lebendigen

Chriftus.
Frage: Schon jetzt?
Antwort: Ja, fchon jetzt, im Geifte.
Was aber die Frage nach dem Ort und dem Zuftand der Toten

betrifft, fo ift zu antworten: Sie find bei Gott. Sie ruhen in ihm, aber
fie leben in ihm, entfcheiden fich weiter; fie kämpfen, leiden mit ihm
und mit uns für das kommende Reich — zwei Heere.

Frage: Ift diefer Glaube nicht fchwer?
Antwort: Er ill fo fchwer und fo leicht als der Glaube an den

lebendigen Gott und fein Reich.

Frage: Bezieht fich die „Auferftehung des Fleifches" bloß auf den
Menfchen und feinen Leib?

Antwort: Es bezieht fich auf alle Wirklichkeit. Auch auf die Natur.
Frage: Auch auf die Tiere und Pflanzen? Oder gar die Steine?

Antwort: Auf alles, fchlechthin alles! Nichts, aber auch nichts foil
für immer der Zerftörung und dem Tode verfallen. Alles foil zum
Leben, zur Erfüllung, zu Gott gelangen. Zum Glauben an das Reich
Gottes gehört der Glaube an die Wiederbringung aller Dinge.

Frage: Kann man fich das vorflellen?
Antwort: Ein wenig, durch die Phantafie. Aber es muß nicht alles

vorftellbar fein. Wir brauchen auch nicht alles zu wiffen und muffen
uns vor Phantaftik hüten. Wir haben anderes zu tun. Unfere Aufgabe,
wie unfere Hoffnung ifl die Gerechtigkeit des Reiches Gottes.

Frage: Ift in die Hoffnung auf die Wiederbringung aller Dinge
auch die auf das Heil für alle Menfchen eingeichloffen — alle? Auch
die vor und nach Chriftus ohne den Glauben an ihn Geftorbenen? Auch
die Gottloien? Auch die Böfen?

Antwort: Die Hoffnung gilt für Alle, ohne Ausnahme. Aber die
Erfüllung ift nicht automatifch zu denken. Es bleibt auf allen Stufen
die Freiheit der Entfcheidung für oder wider Gott. Aber das ift die
Paradoxie des Glaubens, daß ihm das, was ungewiß bleibt, gewiß ift.
Wer es faffen kann, faffe es!

Frage: Auf welcher biblifchen Grundlage ruht diefe Hoffnung?
Antwort: Auf der ganzen Bibel. Es ill eine notwendige Folgerung

aus dem Glauben an das Reich. Aber auch auf vielen einzelnen Stellen,
befonders auf Römer 8, 18—25.

Frage: Aber ift fie nicht phantaflifch?

58



Antwort: Sie ift fo phantaflifch wie der lebendige Gott, der doch
die einzige wirkliche Wirklichkeit ift.

Frage: Und was bedeutet am Schluß das „Amen"?
Antwort: Es ifl ein hebräifches Wort und bedeutet „wahrhaftig"!
„Wahrhaftig, fo ift es, das glaube ich, das bekenne ich. Ich bin

feiner gewiß. Und bin darin feiig."

Schluß.
Frage: Ift das der ganze Inhalt des Bekenntniffes?
Antwort: Es ift nur eine Andeutung davon. Die Wahrheit des Reiches

Gottes ift ein unendliches Meer. Das apoftolifche Glaubensbekenntnis

ill nur ein Verfuch, darauf hinzuweifen. Es ift dabei auf feine Zeit
und ihre befonderen Probleme bedacht. Der Verfuch muß immer neu
gemacht werden. Und es ill befonders das Reich hervorzuheben.

Frage: Es ill alfo nicht fo gemeint, daß das Apostolicum in diefer
Auslegung das Bekenntnis der Gemeinde Chrifti fein follte?

Antwort: Von ferne nicht. Bekennen und Bekenntnis muß in immer
neuer Form gefchehen, je nach Zeit, Art, Umftänden, fo wie wir am
Anfang erklärt haben.

Frage: Was hat denn diefe Auslegung für einen Zweck?
Antwort: Sie foil die lebendige Wahrheit herausheben, die in den

Grundlehren des Chriftentums vorhanden ift, daß wir fie verftehen und
ihr in Ehrfurcht begegnen. Aber fie foil uns gerade damit fähig machen
zum freien Bekennen an unferem Orte, nach unferer Art und in unferer
Sprache. Und auch zum freien, immer neuen Suchen und Finden Gottes.

Auch das Dogma ill Wahrheit. Seine Wahrheit ftammt aus der
Wahrheit des Reiches Gottes. In den lebendigen, warmen Strom diefer
Wahrheit muß es wieder hinein, um felbft wieder lebendig zu werden.
Es muß fich auflöfen, um fich erfüllen zu können, und es muß fich
erfüllen, um fich auflöfen zu können.

So läuft das Bekenntnis aus in das Gebet, und zwar in die Bitte:
„Dein Reich komme!" Leonhard Ragaz.

Stehen wir vor einer Wendung?
Daß wir in unferer allgemeinen chriftlichen Lage vor einer Wendung

von fall unabfehbarer Tragweite flehen, ifl wohl jedem klar, der dafür
Augen hat. Aber die Zeichen mehren fich, daß diefe Wendung im
Großen und Allgemeinen fich auch in der kirchlichen und theologifchen
Situation widerfpiegelt. Es ill in diefen Blättern vor kurzem von zwei
folchen Zeichen die Rede gewefen: von der, jedenfalls pfeudonymen,
Schrift von Thomas Brendel: „Die Abfchaffung des Chriftentums", und
der fchlichteren, aber viel folideren und wichtigeren von Johannes Ste-

59


	Das Bekenntnis : Vorbemerkung. I., Das Bekennen ; II., Das apostolische Glaubensbekenntnis

