
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (8): August-Sendung

Artikel: Ezechiel, der Prophet der Umkehr, und die Bestimmung des jüdischen
Volkes : ein Vortrag

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den Herrn harren, in diefem Sinne mit ihm gehen, in diefem Sinne auf
ihn trauen, in diefem Sinne zu ihm flehen, in diefem Sinne es mit
ihm wagen, in diefem Sinne fich aus ihm erneuern und fich wandeln.
Sie werden immer wieder neue Kraft bekommen, daß fie auffahren
mit Flügeln wie Adler, daß fie laufen und nicht ermatten, daß fie wandeln

und nicht müde werden. Leonhard Ragaz.

Ezechiel, der Prophet der Umkehr,
und die Beftimmung des jüdifchen Volkes.

EinVortrag.
Unfere prophetenlofe Zeit hat durch den furchtbar aufrüttelnden

Gefchichtsunterricht, den wir heutigen Menfchen erfahren, doch wieder
einen ganz anderen Zugang zu den verfchütteten Wahrheiten der
Prophétie, als die dumpferen, fchlafenden Zeiten früherer Gefchlechter.
Die Gefchichte Ifraels, die immer Wirklichkeit und Symbol zugleich ift,
immer im Zeitlichen zugleich Ewiges ausfagt, ill uns durch den Einbruch
übermächtig aufrüttelnder Kataftrophen, für die keine rein zeitliche
Erklärung ausreicht, wieder näher gerückt. Und gerade die Zeit des

Propheten Ezechiel hat trotz des unermeßlichen Abftandes in einer Hinficht

eine Verwandtfchaft mit der unferen. Wie die unfere ift fie für die
Völkerwelt eine Zeit des Umbruchs, der Grenze zwifchen zwei
Zeitaltern, ifl fie zugleich eine Zeit der Krife, in der es um Leben oder Tod
des jüdifchen Volkes geht.

Der Prophet Ezechiel fteht an einer Weltwende. Er ill felbft ein
ungeheurer Menfch der Wende. Mit ihm hebt ein Neues an. Durch den
Zeitpunkt feines Wirkens felbft ill ihm zum erftenmal feit der Wüften-
wanderung ganz konkret das Problem der Exiftenz des jüdifchen Volkes

überhaupt geftellt; Er zuerft fteht fo Auge in Auge mit dem dunklen

Rätfei, der Anomalie und Paradoxie eines Volksfchickfals, das zu
allen Zeiten fo fchwer in feinem wahren Sinn zu begreifen, fchwerer
noch zu leben und unter ftändig fich wandelnden, immer aber
unausdenkbar fchweren Dafeinsbedingungen von einem Volke feilzuhalten
war: dem Schickfal, auf das das Prophetenwort hinweift, daß Ifrael
nicht ein Volk ifl wie andere Völker.

Ezechiel ill der eigentliche Prophet des Exils. Ill die Haltung
Jeremias, ausgedrückt in den rückwärts gewandten, der verlorenen Heimat
fchmerzlich zugewandten Klageliedern, die feinen Namen tragen, fo
klagt Ezechiel nicht mehr. Sein Blick ill rein vorwärts gewandt. Er ftellt
fich in das Exil als in eine fruchtbare Lage ein. Was Jeremia verkündet
hatte, das ift ihm Gegenwart und Aufgabe geworden. Die harte
Wirklichkeit des Exils felbft wird ihm zu dem Stein, aus dem er, ein gewal-

8



tiger Menfchenbildner, eine neue Geftalt des jüdifchen Lebens hervor-
fchlägt.

Der Tempel ift zerftört, das Land innerlich zerfallen, äußerlich
verwüftet, das Volk hinweggetrieben, es hat weder Kultilätte noch Staat
noch Heimat mehr. Was tut nun der Prophet mit dem verftörten Volke?
Er klagt nicht mit ihm um das Verlorene. Aber er verfucht zunächft
auch keineswegs, es aufzurichten. Er führt es im Gegenteil, indem er
ihm feine eigene Schuld an dem Gefchehenen einhämmert, erft in die

ganze Tiefe feines Unglücks hinein. Tiefer, immer tiefer flößt er es

hinab in die Nacht feiner Verlorenheit, um fo hindurchzuftoßen in den
Sinn feines Schickfals. Denn ihm ill gewiß: durch das Schickfal des
Exils felbft will Gott fein Volk an fich reißen, zu fich emporreißen. Und
doch erfcheint dies im höchften Grad widerfinnig. Denn fchon in der
Heimat hatte das Volk, den leidenfchaftlichen Warnungen und
Drohungen der Propheten zum Trotz, fremden Göttern gedient. Im Exil,
in der Zerftreuung unter die anderen Völker mit ihren leichteren,
bunteren, lockenderen Dienften wächft die Gefahr, von ihnen hingenommen

zu werden, unermeßlich an. An diefem Punkt äußerfter Gefährdung
fetzt der Prophet ein. Der Baum des Volkes ill aus dem heimatlichen
Erdreich ausgeriffen, er wächft und wurzelt nicht mehr. Da wird Ezechiel

gewiß: die Wurzelung war verfehlt. Und nun gefchieht das
Ungeheure: der Prophet ergreift mit gewaltiger Hand den im Leeren
hängenden Baum, reißt ihn vollends heraus aus dem alten Erdreich,
reißt auch noch die letzten Wurzelfafern, die fehnfüchtig im Heimatboden

hängen, aus, reißt ihn herum in die entgegengefetzte Richtung und
pflanzt ihn in einer ungeheuren Umkehrung gegen alles natürliche
Wachstum, die Wurzeln nach oben, wieder ein.

Diefe Umwurzelung, die Einwurzelung in Gott ill von je der
innerfte Sinn Israels, und alle Forderung und Verheißung der Prophétie

geht in Zeiten, da die Wurzelung fich zu lockern droht, darauf aus,
fie wiederherzuftellen. Die gefchichtliche Lage zu ihrer Verwirklichung
aber fand erft Ezechiel vor; darum ill fie durch ihn aus der unabläffigen
Forderung und Verheißung zu einer gefchichtlichen Wirklichkeit
geworden.

Aber dafür muß vom Propheten felbft ein ungeheurer Preis gezahlt
werden. Denn was die Propheten Israels von den Sehern und Kündern
der übrigen Antike fcheidet und zu völlig einzigen Geftalten macht, ift,
daß fie, fo hoch fie in Schau und Ueberfchau über das Volk fich erheben

und feine Schickfale aus ewigen Verhältniffen deuten, doch immer
zugleich dies Volk felbft find, es in einer fo abgründigen Tiefe und
Wirklichkeit find, daß das Volk fich in ihnen nicht mehr erkennt und
fie von fich flößt. Denn fie allein muffen Schickfal, Not und Fluch des
Volkes zu Ende leben, es in zufammengepreßter Wucht, der Eine für
alle, verwirklichen. Es ill der Gedanke der Stellvertretung, der ftellver-
tretenden Sühnung — wie follte nicht der Stärkere die Laften des Schwä-



cheren tragen? — es ift diefer ganz fchlichte, ganz und gar menfchliche,
aber eben darum alles Leben in Gerechtigkeit zurechtrückende Gedanke,
den die perfönlichen Schickfale aller Propheten verkörpern.

Indeffen: Wie alle Gedanken der Prophétie ift er fchlicht nur als
Gedanke; in der Wirklichkeit ift er übermäßig, furchtbar. Die Laft des
Ganzen auf dem Einzelnen ift als menfchliche Wirklichkeit untragbar.
Darum greift Gott feinen Beauftragten ganz anders an, als je fonft Menfchen

angegriffen werden, darum weicht jeder der Propheten am Anfang
vor dem Uebermaß des göttlichen Anfpruchs zurück; darum führt von
Abraham über Mofe, Hiob, Jeremia bis zum Gottesknecht des Jefaja
eine einzige Kette übermäßiger Qualen als Zeichen der Erwählung.
Dies totale Hineingeriffenwerden der Perfon in die Tiefe des
göttlichen Auftrags erfcheint in feiner vollen meffianifchen Weite und
Wucht im Kapitel Jefaja 53, wo der von Gott Auserwählte nicht mehr
nur das Schickfal feines Volkes, fondern Leid, Krankheit, Schmach und
Sünde der ganzen Menfchheit auf fich nimmt.

Wenn in der Berufung Ezechiels diefe Stellvertretung nicht in
gleichem Maß weltweiten, menfchheitvertretenden Charakter hat, fo wird
doch gerade an ihrer konkreten Befonderheit in wahrhaft beftürzender
Weife klar, was mit dem Einfatz der ganzen Perfon in feine Sendung
vom Propheten gefordert ift. Zweifach entfetzlich ift das über ihn
Verhängte. Ihm ifl bei feiner Berufung die gewaltigfle, umfänglichlle Got-
tesvifion zuteil geworden, eine Vifion von fo übermäßiger, alle
Schranken irdifcher Sichtbarkeit fprengenden Gewalt und Deutlichkeit,
daß fie als Eindringen in das dem Menfchen verborgene Heiligtum
Gottes felbft vor der Oeffentlichkeit als Geheimnis bewahrt werden
mußte. Und gerade ihm, dem im Schauen über alles Erhöhten, wird
dann in der Wirklichkeit die demütigendfle, fchmachvollfte Knebelung
auferlegt. Nicht nur darin, daß Gott ihm befiehlt, fich unbeweglich,
in Stricke gebunden, erft 390 Tage lang auf die linke, dann 40 Tage
lang auf die rechte Seite zu legen, um fo (die Zahl der Tage entfpricht
der der Jahre der Verfehlung) die Miffetaten des Haufes Ifrael und
Juda fühnend zu erleiden; — diefe dem großen Schauenden auferlegte
Demütigung und Qual ift nichts, gar nichts gemeffen an der, die ihm
als Priefter auferlegt wird. Denn Ezechiel ill der Priefter unter den
Propheten. Aus altem, vornehmem Prieftergefchlecht flammend, bleibt
er auch als Prophet ftets Priefter. In ihm ift der Gegenfatz zwifchen
dem bewahrend priefterlichen und dem vorwärtsdrängend prophetifchen
Geift verföhnt. Derfelbe, der im Exil nach dem Verluft des Tempels
wie kein anderer den Dienft Gottes von allem Kultifchen zu löfen
und ihn rein in die Unmittelbarkeit des Herzens zu verlegen wußte,
hat fpät für die Zeit der Rückkehr in die Heimat ein fymbolifches, bis
in alle Einzelheiten gehendes Bild des neuen Tempels und feines Kults
entworfen, das uns beklagen ließe, daß fo bei diefem gewaltig vifionären
Geift zuletzt anftelle der Menfchheitsfchau der anderen großen Prophe-

10



ten ein rein räumliches Bild, anftelle der Menfchheitsberufung eine
kultifche Wirklichkeit tritt, wenn nicht am Ende diefer räumlich-kultifche
Entwurf fich wieder zutieffl mit der prophetifchen Tat verbände. Denn
nun wird ihm von Gott das Waffer gezeigt, das unter der Schwelle des
vollendeten Tempels hervorfließt, und Gott felbft fpricht zu ihm: „Dies
Waffer... wird durch das Blachfeld fließen ins Meer, und wenn es

dahinkommt..., fo follen diefelben Waffer gefund werden — ja, alles,
was darin lebt und webt, dahin diefer Strom kommt, das foil leben
denn fein Waffer fließt aus dem Heiligtum." Diefe Speifung alles lebendigen

Tuns aus dem Heiligften und Reinften, diefe Heiligung der Tat
aus dem Bereich des Heiligtums felbft ill die Grundwahrheit des priefterlichen

Propheten.
Und nun gefchieht das Unfaßliche: Gerade diefem priefterlichen

Manne wird als ftellvertretende Sühnung für fein Volk etwas auferlegt,
was in fchroffflem Gegenfatz zu allem fonft den Propheten Aufgetragenen

fteht. Zu ihm fteigt nicht wie zu Jefaja der Engel herab, der ihm
mit glühender Kohle die unreinen Menfchenlippen zur Verkündung
feiner Botfchaft rein brennt; nein — ihm, dem priefterlichen Propheten,
der nie Unreines über die Lippen gebracht hat, wird auferlegt, während
der Zeit feiner Sühnung nur Speifen zu fich zu nehmen, die mit dem
Unreinften, ja Entfetzlichflen, jeder Menfchenlippe Widerilrebenden:
mit Kot zubereitet find. In folcher Schmach und Verworfenheit foil der
Auserwählte des Herrn die Unreinheit feines Volkes ilellvertretend
erleiden.

Ungeheures leuchtet in diefer graufamen Stellvertretung auf. Wir
lloßen in den Kern des Dienftes am Einen Gott hinab. Er, der Eine, ift
der Ganze, der unabdingbar das Ganze fordert. Es gibt nichts, gar
nichts, das davon ausgenommen wäre. Noch in fein eigenes Heiligtum
bricht Gott mit der Uebergewalt feiner Forderung ein. Mit einem
gewaltigen Federzug feiner Hand ftreicht er feine eigene Schrift für diefen

Augenblick wieder aus, hebt er fein allgemeines Gefetz, das feinem
Priefter teuerfte Heimat, eine zweite heiligere Natur geworden ift, wieder

auf, um ihn hinauszuftoßen in das Fremdefte, Entfetzlichfte, um ihn
unter ein ihm ganz und gar widerftrebendes, fremdes, und doch nur für
ihn allein geltendes Gefetz zu zwingen. Nicht in Licht und Erleuchtung
und Gnade, wie fie ihm im Schauen widerfuhr; in Grauen, Unreinheit
und Verwerfung, in der Verftoßung von Seinem Antlitz, in der Ver-
lloßung aus Seinem Gefetz felbft muß der Mann Gottes die Aufgabe
feines Volkes verwirklichen. Ein reiner, abgeänderter Priefter, hätte
er nie die ganze Wirklichkeit feines Volkes erfahren. So nur, indem er
ihnen ihr Schickfal, ihre Schuld und Buße vorlebt, wird er ganz zu dem,
wozu Gott ihn immer wieder aufruft, zum Wunder, zum Wunderzeichen

feines Volkes. Wunder aber nicht nur als Zeichen, als Beweis
und Hinweis, fondern auch als das radikal Herumgewendete, das
Uebermäßige, Unfaßliche, als Umkehrung gegen alles Gewohnte, Feft-

ii



flehende, als Einbruch einer völlig anderen Ordnung in alle menfchlichen

Ordnungen. — Immer geht Gott fo, im Gegenfatz zu feinem
klaren, allgemein bindenden Weg mit dem Priefter, mit dem Propheten
ungebahnte, weglofe Wege. Und ganz und gar hat er in diefem Augenblick

den Priefter um des Propheten willen preisgegeben. Hätte der
Priefter Ezechiel nicht lieber fein Leben gegeben, als derart das Heiligfle
zu verletzen, verworfenen Unrat über die Lippen zu bringen? Eben
darum hätte fein Leben nicht genügt. Mehr als fein Leben wird von ihm
gefordert. Indem er das Schickfal feines Volkes verwirklicht, verwirklicht

er fo zugleich in voller Wucht die Umkehrung gegen das natürliche

Dafein, die fein Auftrag ift.
Und nun bricht es aus ihm hervor; aus der unterrien Tiefe feiner

Erfahrung verkündet er dem Volke feine Erwählung durch den Einen
Gott unter allen Völkern der Erde: „Und follft eine Schmach, Hohn,
Exempel und Wunder fein allen Völkern wenn ich über dich das
Recht gehen laffe mit Zorn, Grimm und zornigem Schelten — das fage
ich, der Herr Mein Auge foil deiner nicht fchönen, daß ihr erfahret,
ich fei der Herr... Ja, alfo follen fle erfahren, daß ich der Herr bin,
wenn ich fie unter die Völker verftöße und in die Länder zerflreue."

So fieht die Erwählung des Volkes inmitten der Völkerwelt aus.
Ueber das Volk, dem allein unter allen Völkern der Erde verheißen ift,
daß es durch Gerechtigkeit bereitet werden foil, daß es ferne fein foil
von Gewalt und Unrecht, bricht diefe gnadenvolle Verheißung in
ihrer ganzen irdifchen Furchtbarkeit herein.

Denn die Gerechtigkeit Gottes offenbart fich als Gericht: als Gericht
über das Volk, dem dies irdifche Maße überfteigende Gefchenk, das

Jefaja wie Ezechiel ihm als den kollbaren Brautfchmuck Gottes
umlegen, angeboten wurde und das es, als ein allzu fchweres, abgewiefen
hat. Nun follen fie und die anderen Völker an der Furchtbarkeit feiner
Gerichte erkennen, daß er der allein Gerechte, daß Er, der Eine, der
Herr, Herr über Götter und Menfchen ift.

Durch Gericht und Strafe zieht fo der Prophet das Volk gewaltfam
aus den Kulten fremder Götter heraus. Und wenn dies: die Herausreißung

des Menfchen aus der mythifch-magifchen Exiftenzform, aus
dem Verflricktfein in die Vielheit blinder Mächte der Grundfinn
aller Prophétie ift, fo ill wieder dem Propheten Ezechiel ganz
anders als den früheren Propheten die Möglichkeit in die Hand
gelegt, diefen Sinn in die Wirklichkeit überzuführen. Denn nun ifl
ja die Vorausfage Gottes: „Und will euch bringen in die Wüfte
der Völker und dafelbft mit euch rechten von Angeficht zu AngeficM'
nicht mehr nur Verkündung einer Zukunft, fondern greifbare gegenwärtige

Wirklichkeit geworden. Angeficht gegen Angeficht, wie nie feit den
Zeiten des Sinai, flehen Gott und Volk einander gegenüber: das Eine
Volk vor dem Einen Gott. Angeficht, reines Angeficht, find fie beide
für einander geworden. So, losgeriffen von der irdifchen Heimat, ver-

12



flößen in die Wüfte der Völker, ill das Volk, jeder Einzelne des Volkes,

auch von außen her ganz zurückgeworfen auf fich felbft, auf die
eigene nackte Exiftenz. Diefe Lage hat Ezechiel in großartiger Weife
genutzt und für die Erweckung einer neuen menfchlichen Wirklichkeit
fruchtbar gemacht.

Auch bei Jeremia fchon finden wir das berühmte Wort von den
Herlingen, den unreifen Trauben, die die Väter gegeffen haben und
von denen den Söhnen die Zähne flumpf wurden, mit dem die
Vererbung der Sünden der Väter auf die Söhne zurückgewiefen, der Menfch
im fittlichen Bereich rein auf fich felbft geftellt wird. Auch Jeremia fchon
hat dies gerechtigkeitsfremde, rein mythifche, weil die Seelen in fremde
Gewalten verftrickende Band zwifchen den Generationen gelöft und
jeder Seele die Verantwortung ausfchließlich für ihr eigenes Tun
auferlegt. „Welche Seele fündigt, die foil flerben." Aber Ezechiel geht weiter.

Er erft führt die Verkündigung, die Gott durch Jeremia dem Volk
gibt: „Ich will mein Gefetz in ihr Herz geben", wahrhaft zu Ende, führt
fie über in eine neue Lebensgeflalt. Denn er macht nicht nur jede Seele

von dem Blutserbe vergangener, nicht felbft begangener Sünden frei, er
verkündet nicht nur jeder Seele den Tod um der eigenen Sünde willen;
er löft fle auch noch aus dem unbedingten Verhängnis um der eigenen
Sünden willen los. Auch die eigene Sünde ill nicht unbedingt
todeswürdig. Mit der Frage Gottes: „Meinft du, daß ich Gefallen habe am
Tode des Gottlofen und nicht vielmehr, daß er fleh bekehre von feinem
Wefen und lebe?", bricht etwas Neues, Gewaltiges in die Menfchengefchichte

ein. Mit ihr ift dem Menfchen, ill jeder einzelnen Seele eine
ungeheure, nie mehr zurückzunehmende Möglichkeit gegeben. Der
Menfch ill auch in fein eigenes Selbft nicht unwiderruflich gebannt, er
ift nicht nur dies ftarre gegenwärtige Selbft, das fich aus den Taten
feiner Vergangenheit unwiderruflich geformt hat. Die Zeit ill von Gott
dem Menfchen übergeben. Das Tor der Vergangenheit ill nicht
endgültig zugefallen; es kann von der Zukunft her aufgefchloffen werden.
Gott gibt dem Menfchen den Schlüffel in die Hand; er muß ihn
empfangen und ergreifen. Denn Gott will nicht den Tod des Sünders,
fondern fein Leben. Das Leben aber ill nicht Stillftand, fondern Wandlung.

Der Menfch kann fich wandeln, er kann ein neuer Menfch werden.
Vernimmt man nicht das Braufen eines Auferflehungsflurmes, der

löfend durch die Welt geht? Ezechiel hat nicht nur die Einzelfeele
entdeckt, fondern ihr lebendiges Heil. „Es foil aller feiner Uebertretung
nicht gedacht werden." Wir fühlen, wie fich ein ungeheurer Druck von
der durch ein blindes Fatum gefeffelten Seele löft, wie ihr Flügel einer
neuen Hoffnung wachfen. Jene einzige Frage, die nach einem Wort des

Talmud von dem himmlifchen Richter an jede Seele, die vor ihm
erfcheint, geftellt wird: „Haft du gehofft auf das Heil?", diefe Ur- und
Kernfrage jüdifchen Glaubens hat durch den Propheten Ezechiel die
Möglichkeit zu einem neuen inbrünftigen Ja empfangen.

13



Denn nun heißt es nicht mehr nur wie bei Jeremia: „Ich will mein
Gefetz in ihr Herz geben", und auch nicht mehr nur wie bei Ezechiel
felbft: „Ich will das fleinerne Herz aus ihrer Bruft nehmen und ihnen
ein fleifchernes Herz geben", fondern nun erwächft aus beiden
Verheißungen zufammen der Aufruf an den Menfchen felbft: „Macht euch
ein neues Herz und einen neuen Geift!" Ihr, Ihr felbft follt es tun, nicht
Gott ohne euch, fondern Ihr durch Gott! Ihr felbft follt das Gefetz,
das Gott in euer Herz gegeben hat, mit eurem lebendig gewordenen
Herzen erfüllen. Ihr follt euch ein neues Herz und einen neuen Geift
fchaffen, indem ihr umkehrt.

Umkehr: das ift das Heilswort, das Auferweckungswort, mit dem
Ezechiel die im Irdifchen entwurzelte Seele zu fich felbft: zu ihrer echten
Heimat aufruft. Wie alle Prophetenworte, ifl auch diefes Forderung
und Begnadung zugleich, ift es als Forderung fo nüchtern wie als
Begnadung überfchwänglich. Umkehr — das ill die unnachfichtige Forderung,

uns gegen alles, was wir find und waren, herumzuwenden; Uith
kehr — das ifl die überfchwängliche Gnade, die wir nie und nirgends
verdient haben. Denn Umkehr ill nicht freie Tat, nicht Selbftmächtig-
keit der Perfon; fie ift Ergriffenfein des ganzen Menfchen von Gott.
Nur der ganze und nur der von Grund aus aufgerüttelte Menfch geht in
die Umkehr ein. Die Forderung des Propheten: „Macht euch ein neues
Herz und einen neuen Geift!" ift eins mit der Verheißung Gottes: „Und
ich will euch ein neues Herz und einen neuen Geift geben." In der Ver-
fchlingung beider liegt das Urgeheimnis der von Gott angetretenen Seele,
ihr letztes nächtliches Ringen mit ihm um feinen Segen. Denn Forderung
wie Verheißung fagen dem Menfchen: Wenn Gottes Gericht über das
Volk ergeht fo kannft du mit der Sühnung einzig bei dir felbft beginnen.

So hat der Prophet, indem er den im Leeren hängenden Baum des
Volkes endgültig ausgerufen und umgekehrt: in Gott eingepflanzt hat,
auch jede einzelne Seele aus ihrem alten Erdreich ausgeriffen und im
Erdreich ihres echten Lebens eingepflanzt. In der Umkehrung des Baumes

gefchah die Umkehr jeder feiner Blüten. Aus der umgekehrten
Wurzelung des Baumes erwuchs die Umkehr der einzelnen Seele,
erwuchs die Seele in einer neuen Geftalt.

Aber damit erwuchs aus der Umkehr der Seelen auch eine neue
Wirklichkeit des Volkes. Aus der unterften Tiefe der Menfchenherzen
fteigt hier die Erneuerung des Volkes felbft auf. Wenn die einzelne
Seele aus der Sünde zu Umkehr und Buße fich zufammenrafft, fo ift der
Kern des Volkes gerettet; es wird Volk in einem neuen, von allen
bisherigen Formen und Dafeinsbedingungen gelöften Sinne. Es ifl nicht
mehr wie in der Frühzeit Theokratie, Gottesherrfchaft im Sinne des

antiken Kultverbandes, indem der Einzelne vor Gott im gemeinfamen
Dienft verfinkt, es ifl Gottesherrfchaft im genau umgekehrten Sinne:
als Aufgerufenfein jedes Einzelnen zu fich felbft, zu feiner eigenften
Verantwortung. Es ift Theokratie im Sinne der Demokratie —, einer



fo radikalen Demokratie, daß ihr einziger Garant der jede Seele zu fich
aufrufende Gott ifl. — Volk! Welcher Glanz ill um dies Wort, wo es
derart aus aller Verklammerung in äußere Dafeinsbedingungen und
Formen, in Land, Staat und Macht gelöft, einzig eine große Geftalt des
Menfchentums ill! Geeint allein durch eine Solidarität der
Verantwortung, wie fie kein anderes Volk kennt. Denn wo jeder ganz
verantwortlich ill für fich felbft, wo damit das gefamte Leben des Volkes
auf die Verantwortung geftellt ift, da ill jeder verantwortlich für jeden.

Von dem heutigen roh naturaliftifchen Volksbegriff ift diefer durch
den weiteften Abgrund getrennt. Nirgends fo klar wie bei Ezechiel wird
der radikale Gegenfatz der Erwählung des Volkes durch Gott gegen
alle Volksvergottung, Selbftvergottung der Völker offenbar.
Leidenfchaftlich eifert er gegen allen nationalen Hochmut, der fich auf irdifche
Abftammung, auf naturhafte Herkunft und äußere Dafeinsbedingungen
flützt. Tief, fo tief, wie er es in feiner eigenen Schmach erfahren hat,
demütigt er in diefer Hinficht das Volk. Seinem natürlichen Urfprung
nach erfcheint es als das niedrigfte der Völker. Der Prophet kann nicht
genug Worte für diefe Demütigung und Herabfetzung finden. So
fpricht Gott durch ihn zu dem Volke: „Deine Geburt ifl alfo gewefen:
Dein Nabel, da du geboren würdeft, ift nicht verfchnitten; fo hat man
dich auch mit Waffer nicht gebadet, daß du fauber würdeft, noch mit
Salz gerieben, noch in Windeln gewickelt. Denn niemand jammerte
deiner, daß er fich über dich hätte erbarmet..., fondern du würdeft auf
das Feld geworfen. Alfo verachtet war deine Seele, da du geboren
würdeft." Furchtbarer kann die Verachtung, das Weggeworfenfein durch
die Menfchen, nicht ausgedrückt werden. Aber dann fährt Gott fort:
„Ich aber ging vor dir über, und fah dich in deinem Blute liegen, und
fprach zu dir, da du in deinem Blute lagefit: Du follft leben!"

Du follft leben! Dies Wort göttlicher Erweckung entreißt blitzartig
das verachtete Volk der Schmach feiner irdifchen Geburt, reißt es heraus

aus Schmach und Tod und erhebt es über alle Völker der Erde.
Nicht den unteren Mächten verdankt es fein Leben, fein Leben hat es

allein von Gott. Aber damit ill es über alle Völker erhöht, nicht in dem,
was es ifl, fondern in dem, was von ihm gefordert ifl, nicht in feiner
Wirklichkeit, fondern in feiner Beftimmung.

Denn es hat den Aufruf zum Leben nicht von einem Gott unter
Göttern, nicht von einem mythifch-geftalthaften, irdifch vollendeten
Gott, aber ebeniowenig von einem abftrakten, gedanklichen Gott
empfangen, fondern von dem Einzigen und Einen, der das Ganze ill und
das Ganze fordert, der darum nicht mehr in Bild und Gleichnis
dargeftellt werden, von dem überhaupt nicht mehr „Er" gefagt werden,
deffen Name nicht mehr ausgefprochen werden kann, der nur fich
felbft von Ewigkeit zu Ewigkeit ausfpricht als Ich: „Ich bin der ich
bin" Abfall von diefem Gott ill nicht Abfall von einem Anderen;
er ift Abfall des Menfchen vom Ich, von feinem Selbft; Umkehr

15



zu dielem Gott ill — das hat Ezechiel in wunderbarer Kraft deutlich
gemacht — Heimkehr des Menfchen zu lieh felbft. So erweift fich diefer
Gott nicht nur als ein mächtigerer Gott, nicht als eine Macht unter Mächten,

und auch nicht nur als eine Macht über allen Mächten, fondern als
eine Macht von völlig anderer Art; nicht nur als ein mächtiger, fondern
als ein heiligen, heilender Gott, ein Gott des Heils. Er erweifl fich als der,
der von fich gefagt hat: „Ich kann töten und lebendig machen, ich kann
verwunden und heilen — der, wenn je feine Macht über die ganze
Erde ausgebreitet wäre, wahrlich die Tränen hinwegwifchen würde von
jeglichem Angeficht."

Umkehr, Heilung, Heil, Auferflehung — es ift eine einzige ineinan-
derhängende Kette des Lebens, es ift die Entfaltung aus dem einen
lebendig vorgegebenen Keim. Ueberall verkündet der Prophet der Umkehr

Sterben und Neugeburt, Tod und Auferftehung. Nicht die Unfterblichkeit,

die die übrige Antike kannte; Unfterblichkeit ill in Ewigkeit
fortlaufendes Leben; Auferftehung faßt den Tod in fich, fetzt das Ge-
llorbenfein voraus. Bevor wir auferftehen können, muffen wir geftorben
fein, ganz untergegangen fein im Tod. So enthüllt fich als der letzte
Sinn des fchrankenlofen Einfatzes des Lebens in die Umkehr die
Auferftehung. Damit ift Ezechiel, der Prophet der Umkehr, auch der Prophet

der Auferftehung geworden. Und greifbar, fichtbar wird ihm, der
als die Kraft des Volkes zur Auferftehung in der Einzelfeele die Kraft
der lebendigen Umkehr entbunden hat, die wirkliche Auferftehung
feines in den Tod verfunkenen Volkes offenbart. Er wird vom Geift
des Herrn hinausgeführt auf ein Feld voller verdorrter Totengebeine.
„Und er fprach zu mir: ,Du Menfchenkind, meinft du auch, daß diefe
Gebeine wieder lebendig werden? Und ich fprach: Herr, Du weißt es. /

Und er fprach zu mir: Du Menfchenkind, weisfage von diefen Gebeinen
und fprich zu ihnen: Ihr verdorrten Gebeine, höret des Herrn Wort!
Und ich weisfagte, wie mir befohlen war; und fiehe, da raufchte es,
als ich weisfagte, und fiehe, es regte fich, und die Gebeine kamen wieder
zufammen, ein jegliches zu feinem Gebein. / Und ich fah, und fiehe, es

wuchfen Adern und Fleifch darauf, und er überzog fie mit Haut; es

war aber noch kein Odem in ihnen / Und er fprach zu mir: Weisfage

zum Winde; weisfage, du Menfchenkind, und fprich zum Winde:
So fpricht der Herr, Herr: Wind, komm herzu aus den vier Winden,
und blafe diefe Getöteten an, daß fie wieder lebendig werden!... / Und
ich weisfagte, wie er mir befohlen hatte. Da kam Odem in fie und fie
wurden lebendig, und richteten fich auf ihre Füße. Und es war ihrer ein
fehr großes Heer / Und er fprach zu mir: Du Menfchenkind, diefe
Gebeine find das ganze Haus Ifrael. Siehe, jetzt fprechen fie: Unfere
Gebeine find verdorret, und unfere Hoffnung ifl verloren, und ill aus mit
uns... / Darum weisfage und fprich zu ihnen: So fpricht der Herr,
Herr: Siehe, ich will eure Gräber auftun, und will euch, mein Volk, aus
denfelben herausholen... / Und follt erfahren, daß ich der Herr bin,

16



wenn ich eure Gräber geöffnet und euch, mein Volk, aus demfelben
herausgebracht habe / Und ich will meinen Geift in euch geben, daß ihr
wieder leben follt... und follt erfahren, daß ich der Herr bin. Ich
rede es und ich tue es auch', fpricht der Herr."

Er hat es durch den Propheten Ezechiel getan. Durch ihn ill es ein
einziges Mal in der Gefchichte der Menfchheit gefchehen, daß aus einer
gewaltigen nationalen Kataftrophe, die fonft ein Volk in Splitter feel-
lofer Maffen zerfchlägt, eine tiefere, lebendigere Menfchlichkeit feiner
Glieder und damit eine neue Volkswirklichkeit geboren wurde. Aber
damit ill eine gefchichtliche Entfcheidung höchften Ranges gefällt: das

Exil, die Loslöfung des Volkes von jeder- es außerhalb feiner tragenden
Macht und Wirklichkeit ill zum Sinn des. Volkes felbft geworden. Und
taucht nicht auch darin eine menfchliche Wahrheit überhaupt herauf?
Ift nicht das Exil letzthin Ausdruck des Menfchenfchickfals überhaupt?
Ift es nicht aller Menfchen Los, heimatlos und flüchtig zu fein auf
Erden? — Alle Mächte und Wirklichkeiten, mit denen die Völker fich
verbünden, die fie als gründendes Land unter fich fefllegen, als Mauern
des Staates um fich her aufrichten, als fchützende Schilde der Macht
über fich halten, verdecken nur diefe Grundtatfache des menfchlichen
Dafeins: die Flüchtigkeit und Vergänglichkeit, die Heimatlofigkeit des

Menfchen auf Erden. •

Das jüdifche Volk allein hat das allgemeine Menfchenfchickfal, die
Vergänglichkeit, den Tod, den irdifchen Untergang vorbehaltlos in fein
Volksfchickfal aufgenommen und zum Exil im Exil vertieft. Aus
diefem Annehmen des Todes ift ihm feine Auferftehung erwachfen. Daß es

allein von allen Völkern der Erde feine Verbindung mit den fremden
irdifchen Gewalten gelöft, als das einzige Volk ohne Land, Staat und
Macht unter die anderen Völker verftreut als Volk fich erhalten und
diefe im tiefften Sinne widernatürliche Lage mit all ihren tödlich fchweren

Folgen durch die Jahrtaufende getragen und ertragen hat, das war
nur möglich, weil einmal das Volk fein rein naturhaftes Sein nicht
angenommen, weil es den Ruf: „Du follft leben", nicht aus der Natur
empfangen hat, fondern von Gott. So erwuchs ihm aus dem Annehmen
des irdifchen Todes immer neu die Kraft zur Auferftehung. Nicht
unfterblich ill das Volk, es ill durch zahllofe Tode gegangen, aber
immer wieder ill es auferftanden.

So liegt auf dem Grunde des dunklen Erdenfchickfals des jüdifchen
Volkes als der nie bis zum Ende gehobene ftrahlende Schatz der immer
erneute göttliche Ruf zur Umkehr, der eins ift mit der Verheißung
der Auferftehung.

Und fo fchwach, von fo unzähligen Stimmen übertönt der Ruf
heute klingt, fo verwifcht und zertreten die Spuren in uns find — die
Botfchaft der Prophétie geht uns gerade in der heutigen Welt wieder
ganz und gar an. Jener Urfinn der Prophétie: das Herausreißen des

Menfchen aus der mythifch-magifchen Exiftenzform, aus dem Ringen

17



zahllofer blinder Mächte um die menichliche Seele; der ungeheure
Kampf gegen Mythos und Magie, den alle Prophétie kämpft, um die
Seele zu fich felbft: zur Einheit und Ganzheit, zur Verantwortung vor
dem Einen zu zwingen, erhält in unferer Zeit einen neuen vertieften
Sinn. Unerhört, über jedes Maß ift ja heute die Herrfchaft der Mächte
über den Menfchen angefchwollen und reißt ihn, Leib und Seele, in
Fetzen. Wenn heute ein Prophet aufftände, um die Umkehr zu
vollziehen — er fände fich ganz anderen, weit furchtbareren Mächten
gegenüber. Nicht Mächten der Natur, des Lebens, nicht mächtigen
blinden, aber doch lebendigen Gottheiten, fondern fpukhaften wefen-
lofen Dämonen, einer dämonifchen Welt reiner Todesmächte, einer
Welt des Todes felbft. Und auch wieder nicht nur felbftgefchaffenen
Götzen aus Holz und Stein, fondern der Herrfchaft felbflgefchaffener
antlitzlofer Sachen und Mafchinen, die der Macht des Menfchen
entglitten, in blinder Dämonie über ihn felbft fortrafen und feine Welt
in den Untergang reißen.

Sich gegen die ungeheure Magie diefer Todesmächte zu wenden,
die uns alle mitergreifen, fleh damit auch nur zum Teil aus dem entfetzlichen

Alptraum diefer Welt zu löfen, wäre ganz und gar unmöglich,
wenn nicht die Forderung der Umkehr einmal an das Volk ergangen,
wenn nicht diefe von allen Todesmächten gewaltfam übertäubte Lebens-
botfchaft der Auferftehung von ihm in alle Welt ausgegangen und
Ereignis geworden wäre in der Geftalt deffen, der — höchfler, gewal-
tigfler Gipfel des Volkes und zugleich fein Umfchlag und Ende — durch
feine Göttlichkeit die Weltzeit in eine leere und in eine erfüllte Zeit
gefpalten hat.

Aber wenn alle Völker diefe Botfchaft heute in den blutigen Grund
flampfen und doch durch die ewige Vertretung aufgenommen find und
bleiben — das Volk, von dem fie ausgegangen ill und das, indem es

einmal diefe Vertretung ausgefchlagen hat, immer noch vor ihrer
Verwirklichung in der leeren Zeit fteht: das Volk, in dem die Botfchaft als

unerfüllte, als reine Kraft der Sehnfucht und des Wollens weiterbrennt,
kann dies nicht tun, ohne fich felbft aufzugeben. Denn der Ruf Gottes:
„Du follft leben!" wäre mit dem Augenblick verklungen und damit
feine einzige Lebensquelle verfiegt, wo es haltlos diefer Wirklichkeit
verfiele, wo es nicht mit jedem Atemzug fich gegen fie wendete, mit
feinem ganzen Sein lebendig aus ihr umkehrte.

Es gibt in der Tat keinen großen modernen Juden, der das nicht
getan, der nicht in feiner befonderen Weife feinen Geift lebendig wider
die heutige Wirklichkeit geflemmt hätte. Ich möchte das nur an einem
einzigen, befonders klaren und fchönen Beifpiel andeuten. Ein Wort
des Talmud fagt: „Alle Termine find abgelaufen, und es gibt
allein noch die Kraft der Umkehr." Dies ill reinfle konzentrierte
prophetifche Wahrheit. Die Zeit als bloßer Ablauf, wie wir fie zu fehen
gewohnt find, gilt in der Prophétie nicht mehr. Der Ablauf ift umge-



wendet, umgekehrt in die reine Gegenwartskraft des Menfchen. Wo
begegnen wir diefer Wahrheit heute wieder? Die Zeit als unfere
eigenfte, innerfte Kraft, als das von uns gegen fich felbft Herumzuwendende,

als lebendige Kraft unferer Seele, unferes Geiftes, die es dem
Ablauf felbft entgegenzuftemmen gilt: fo hat fie ein großer moderner
jüdifcher Denker aus heutigem Wiffen wieder aufgefchloffen: Henri
Bergfon. Diefe Zeit, die unfer ift, die leer ift und durch uns erfüllt werden

will, diefe Zeit, die wir felbft find, ifl in der alten wie in der neuen
Wahrheit reine Kraft der Umkehr. Wie durch ein verworrenes Palim-
pfeft ift in diefer großen Konzeption des heutigen Denkers die Urfchrift
der Prophétie durch alle fpäteren Schriften, alle gefchichtlichen Wahrheiten

und Wandlungen des Geiftes hindurchgedrungen. Und wenn es
feither im abendländifchen Denken keine Konzeption von Zeit gibt,
die nicht an diefe große Neuentdeckung anknüpfte, fo findet das Judentum

durch fie fich einem durch Jahrtaufende von ihm Getrennten
wunderbar beftätigend wieder nah. Hinter der bloßen Menfchenzeit taucht
damit eine andere Zeit, taucht die Zeit des PfaimWortes herauf: „Denn
taufend Jahre find vor dir wie der Tag, der geftern vergangen ift, und
wie eine Nachtwache." Was find alle Wandlungen der Gefchichte gegenüber

diefer unwandelbaren Zeit einer wahrhaftigen inneren Wirklichkeit?

—
Damit aber, daß fo feiner inneren Wirklichkeit nach das jüdifche

Volk in eine befondere, nur ihm eigene Zeit geftellt ift, daß für fein
eigentliches Dafein die Zeit als allgemeine nicht zählt, daß es damit an
den zeitlichen wie an den räumlichen Ordnungen der Völker, fo fehr
es in fie hineingeftellt ill und in ihnen mitlebt, ja, daß es an ihrer
gefamten Zeitrechnung felbft im ftrengen Sinne keinen Anteil hat, fteht
es in jedem Augenblick inmitten der Zeit außerhalb der Zeit. Daß es

durch fein Schickfal aus jedem feilen Raum, durch feine Beftimmung
aus jeder feilen Zeit herausgehoben ift, daß fo der jüdifche Menfch in
doppeltem Sinne der feilen Prägung entbehrt, hat feinen Geift und
feine Seele tief beftimmt. Immer wieder erfcheinen uns, wenn wir auf
die repräfentativen jüdifchen Menfchen und von ihnen auf unfere Welt
blicken, die Juden als die warmen, lebendigen Tränen, die durch die
erftarrten Ordnungen der Welt hindurchrinnen, um fie erlöfend aufzutauen.

Immer wieder erfcheint dies — wie fo tief und klar auch bei

Bergfon, der alles „raidissement", alle Verfteifung des Lebendigen
überhaupt leidenfchaftlich verwirft — als der innerfte Sinn des jüdifchen
Geiftes, dem einmal für immer das Gute als das Leben, das Böfe als
der Tod vorgelegt wurde. Ganz und gar fremd ill diefem Geift
das öde, tote, trennende Zwifchen, das die Völker immer höher
um fich her auftürmen; ganz und gar fremd ill ihm eine Volksgemeinfchaft,

die alle ihre lebendigen Kräfte in den Dienft des Todes ftellt.
Nicht gegen ein beftimmtes Volk fteht er, fondern gegen den heutigen
totalen Zerfall des Volksbegriffs durch das Uebermaß der Mächte, die

19



die Völker zu ihrer Bewahrung in fich aufgenommen haben und durch
die fie in ihren Untergang und in den Untergang alles Menfchlichen
hineingeriffen worden find. Wohl ill die gefamte heutige Jugend
generationsmäßig, fchickfalsmäßig durch alles, was fie an Wirklichkeit in
fich aufnimmt, in diefem Sinne angefochten; aber ein Menfch, der fich
den ungeheuren magifchen Kräften, die von diefem Weltwirrfal
ausgehen, wahrhaft, nicht nur mit feinem Verftande (der Verftand kann
immer irren, und gewiß in einer Zeit wie der unferen) — wer fich
ihnen mit feinem Herzen verfchriebe, würde im felben Augenblick
aufhören, Jude zu fein. Auch der leidenfchaftlichlle Zionift, und
gerade der leidenfchaftliche Zionift, darf und kann ja niemals
vergeffen, daß über Zion das Wort gefprochen ift: „Mein ift das
Land, fpricht der Herr", daß Zion im eigentlichen Sinne unfer
ift nur als heiliges Land, daß auch über ihm, und gerade über
ihm, das Gefetz der Umkehr aus allen nur natürlichen Ordnungen fteht.
Und wie fehr der echte Zionismus: die glühende Hingabe und
Aufopferung einer ganzen Jugend in die Wiederbelebung der geftorbenen
Heimat im Aufbauwerk Paläftinas — allem, was fich dort fremd und
Hörend einmifcht, zum Trotz — letzthin in diefem Zufammenhang
fteht, was die echte Hoffnung, das wahre Ziel des Zionismus ift, das

fpricht klar das Wort des hebräifchen Dichters Bialik aus: „So viel
Schweiß, fo viel Blut, fo viel Liebe wird in den Boden von Erez Ifrael
eingejenkt, daß der Bauch der Erde früher oder fpäter fchwanger werden

und ein Prophet von ihr ausgehen wird." —
Mit diefer übernatürlichen Hoffnung im Kern feines natürlichen,

mit diefer menfchheitlichen Hoffnung im Kern feines nationalen
Dafeins ill freilich das jüdifche Volk heute ganz, weit tiefer noch als zu
der Zeit Ezechiels in die Wüfte der Völker verftoßen. Denn gewiß: die
widernatürliche Stellung des winzigen Volkes, das mit feiner Wahrheit
für alle und wider alle fteht, muß teuer bezahlt werden. Sie muß um fo
teurer bezahlt werden, je mehr fie in der wachfenden Ueberwältigung
durch die Umwelt die Klarheit ihres Sinnes einbüßt. Der im Irdifchen
entwurzelte Baum wächft fremd, und je mehr auch feine Wurzeln im
oberen Reich fich löfen, um fo unkenntlicher, haltlofer und ungeftalter
in die Völkerwelt herab. Wir felbft haben keine Freude an ihm; wir
tragen Leid um feine Ungeftalt. Und dennoch, trotz allem: Dies fremdartige,

im Irdifchen entwurzelte und nun auch aus der echten Heimat
weithin ausgewurzelte Volk, diefe duftere Volkswirklichkeit ohne
Glanz, ohne die irdifche Lieblichkeit der Völker, dies Bild ohne Geftalt
und Schöne: Volk ohne die äußeren Bindungen und Gewalten, ohne
jeden äußeren Zufammenfchluß, der ihm Schutz böte gegen die Mächte
der Zerftörung, die jede irdifche Form umlauern, und taufendfältig
diefe, die fich von allen gewohnten Formen abhebt, ift — und es ift
dies auch heute noch — der äußerfte, radikalfte Begriff von Volk, der
je auf Erden erfchienen ift. In ihm fpüren die trüben Gewalten, in die

20



die Völker zu ihrer Bewahrung fich verftricken, und je abgründiger
diefe Verftrickung ifl, um fo mehr, ihren echten Feind. Denn in diefem
Volksbegriff, diefer Volksform, die einzig für fich felbft fteht, ihrem
Sinn, ihrer Beftimmung nach einzig Menfchliches verkörpert, — wächft
unaufhaltfam der Keim, gegen deffen Entfaltung die ganze land- und
ftaat- und machtgebundene Völkerwelt, ihrer wurzelhaften Zerriffen-
heit zum Trotz, wie ein Mann fteht und auffteht: der Keim des
Friedens.

Aber auch diefer Keim — und gerade diefer — entfaltet fich ja in
diefer Volksform keineswegs von felbft. Wir muffen ihn entfalten.
Und mit der Entfaltung diefes Keimes erft flößen wir hinab in die
allerletzte Tiefe deffen, was Umkehr bedeutet, was die gewaltige Schlichtheit

der Forderung meint, mit uns felbft, mit dem vorbehaltlofen Ein-
fatz unferes Selbft zu beginnen. Verwirklicht finden wir ja den Frieden
nie und nirgends, verwirklicht ift er nicht einmal im ftellvertretenden
Wunder des Ezechiel, verwirklicht ill er einzig in der dunklen, unirdifch
aufftrahlenden Geftalt deffen, der die Umkehr bis zum letzten Ende
vollzog, der fich bis in den Tod hinein einfetzte, auf dem all unfere
Krankheiten und Sünden lagen, „auf daß wir Frieden hätten".

Entfinkt uns nicht der Mut? Aber nun gefchieht wieder das Wunder.

Was die Propheten zur Verwirklichung ihrer überweltlich großen
Friedensvifionen von den Menfchen fordern, find nicht mächtige,
weltumwälzende Taten, fondern es ill immer wieder das Allerfchlich-
tefte, Nüchternfle, Befcheidenfte, jedem Erreichbare: das einfach
Menfchliche. Umkehr ift ja beim Menfchen nicht Erfüllung, nicht
Vollendung; fie ifl Beginn, Neubeginn, ein erfter noch zagender Schritt in
umgekehrter Richtung. Die fchon am Sinai vernommene, von Ezechiel
machtvoll wiederholte, fo befcheidene Forderung: „Du follft den
Fremdling in deinen Toren halten wie dich felbft" — diefe allerfchlich-
tefte, primitivfte, im Grunde felbftverftändliche Forderung der Umkehr
von dem natürlichen Herzen, das böfe ift von Jugend auf, ift der un-
fcheinbare Same, aus dem der weltüberfchattende Baum des Menfch-
heitsfriedens aufwächft. Aber wenn diefe Forderung einfach, felbftverftändlich

ill, horchen wir heute nicht auf? Beginnen wir nicht zu
begreifen, welch unermeßlicher Abftand auch noch die befcheidenfte
Forderung der Prophétie von ihrer Erfüllung trennt? Hier gibt es ja keine
Ausflucht, bei aller Befcheidenheit des Anfpruchs kein Mehr oder Weniger.

Das „Ganz follft du fein mit dem Ewigen deinem Gott!" hängt
auch noch über der unfcheinbarften prophetifchen Forderung und rückt
fie ins Unbedingte. Das aber bedeutet, daß der Abgrund zwifchen dem
winzigen, verborgenen, ungreifbaren Punkt unferes Ich, der uns als
einziger Anfatzpunkt gegeben ill — und dem ganz und gar Unerfchwing-
lichen: dem neuen Himmel und der neuen Erde, dem Gottesreich, dem
Friedensreich der Propheten, nicht tiefer ill als der Abgrund, der uns
felbft von diefem winzigen, immer wieder fich uns entziehenden und

21



doch allein zu ergreifenden Punkt unferes Ich trennt. Damit erft ftürzen
wir ganz in das dunkle Geheimnis und Wunder der Umkehr hinab. Wir
erkennen: fie ift felbft fchon ein erfter Schritt auf dem Boden des Reiches,
fie ift der erfte dämmernde Anbruch des Reiches felbft. Und das erweift
fich wieder in großer Schlichtheit daran, daß fie, die begonnen werden
kann nur am letzten, einfamften Punkt des Ich, offenbar werden kann
nur am Bruder.

Und damit ift zugleich das meffianifche Friedensreich, letzthin
Zeichen und Ausdruck für die menfchliche Unerfüllbarkeit der Aufgabe,
dennoch ganz und gar nicht abftrakt, unwirklich oder traumhaft; es

beginnt in unferem Leben fo befcheiden wie konkret und wirklich: In
einem freundlichen, fegnenden Blick, in einer Tat fchlichter Liebe,
brüderlicher Geduld, in einer gütigen Handbewegung; in einem fo winzigen
Keim, daß wir ihn als Umkehr noch gar nicht erkennen und doch im
innerften Herzen als gegen das Weltleid und die Weltfchuld gerichtet
fpüren, hebt an, was durch das brennendfte Ringen, die dunkelften
Abgrund menfchlichen Bemühens nicht verwirklicht, durch Blut und Tränen,

durch Not und Tod ganzer Gefchlechter nicht erftickt, emporwächft
zu der überfchwänglichen Friedensbotfchaft der Propheten. —

Ich rede nicht von fernen, vergangenen Dingen. Unfere Aufgabe
befteht. Sie ift noch nie und nirgends erfüllt, darum durchaus zukünftig,
und damit gegenwärtig: in der immerwährenden Gegenwart des
göttlichen Anfpruchs und des immer noch beftehenden Volkes, an das er
zuerft ergangen ift. Ift aber das jüdifche Volk als Volk in diefem Sinne
nicht längft geftorben? Aber geftorben war auch das Volk Ezechiels; wie
bei ihm geht es um die Auferftehung. Und es gibt für fie einen gefchichtlichen

Fingerzeig. Der jüdifche Menfch ift fo tief in die heutige Welt
mitverftrickt, daß vielleicht nur fein Ausgeftoßenfein uns ihr vor dem
völligen Verfchlungenwerden durch fie bewahrt. Darum ill es dies ihn
fo tief entkräftende Schickfal felbft, aus dem er. die Kraft gewinnen
muß, fich ihr mit allem, was er ifl und tut, entgegenzuwenden. In einer
Welt, in der das Selbft mehr und mehr zerfällt, in der die Einzelfeele,
in genauer Umkehrung gegen ihre ftrenge Bindung in die antike Kult-
gemeinfchaft, fich auflöft in leere Maffe, muß das Volk, das anders,
brennender, fchmerzlicher zum reinen Ichfein aufgerufen ift als die anderen
Völker, fich immer neu herausreißen aus einem Erdreich, das nicht das
feine ifl, muß es lebendig aus ihm umkehren.

Ich weiß: alle, aber auch alle Mächte der Zeit liehen diefer Umkehr
entgegen. Im Grunde haben wir heutigen Menfchen ja nicht einmal unfer
Selbft mehr, an dem wir anfetzen könnten; es ill uns von den Mächten
der Wirklichkeit und des Geiftes gleich fehr entriffen. Aber auch wenn
wir nicht bis zu ihm vordrängen, es nicht bis zum Ende ergreifen könnten:

es geht um die Haltung, um die Leidenfchaft der inneren Haltung.
Wenn wir auch nur einen befcheidenen Zipfel von dem gewaltigen Erbe
der Prophétie fefthalten wollen — und wozu fonft lohnte es fich, uns als

22



Volk zu erhalten? — Hegt nicht in ihr unfer einziges, unverlierbares
Gefchenk an die Menfchheit? liegt nicht in ihr immer, zu allen Zeiten,
unfere einzige, wahrhafte Größe? das einzige, aber auch das echte Dafeins-
recht unferer tief problematifchen Exiftenz unter den Völkern? — dann
muffen wir auch heute, und gerade heute wieder, wo fie reinfle Gegenkraft

einer Welt ift, — die Aufgabe ergreifen, die mit unferer Volksform

gegeben ift und mit deren Verleugnung fie felbft zerfiele.
Daß es niemals, zu keiner Zeit, in keinem Raum für uns eine höhere

Aufgabe gibt als diefe, dafür findet ein Wort einer mittelalterlichen
Frauenbibel einen wunderbar endgültigen, eigentümlich modernen
Ausdruck: „Wenn felbft die Kinder Ifrael Sterndienft tun, und es ift Friede
unter ihnen, dann kann Gott fle nicht ftrafen."

Diefe fchlicht gewaltige Wahrheit: daß die Friedensgefinnung feiner
Kinder, die beginnende Verwirklichung des Friedens in jeder Gemeinfchaft,

Gott felbft ihnen gegenüber die Hände bindet, fagt, daß mit
diefer Verwirklichung fein Reich begonnen hat: fein eigenftes Reich,
in das Gott felbft fich dienend einfügt. Daß er dies nach dem alten Wort
auch noch in einer Zeit des radikalen Abfalls von Ihm felbft tut: diefe
äußerfte Erhebung der Verwirklichung feines Reiches noch über den
unmittelbaren, den kultifchen Dienft an Ihm ruft uns feine Entfcheidung
im Schickfal des Ezechiel gegen den Priefter, den Mann des Dienftes,
für den Propheten, den Mann der Stellvertretung, den mit feiner ganzen
Kraft das Menfchliche vertretenden Menfchenfohn zurück.

Menfchenfohn, Menfchenkind! Es ift diefer Name, in dem Ezechiel
immer wieder mit ungeheurer Eindringlichkeit von Gott zu feinen
Verkündungen und Taten aufgerufen wird. In diefem Namen find wir alle
mitenthalten: wir, nicht nur das Volk, fondern alle Menfchen, auch in
der äußerften Ferne und Entfremdung, heute und immer. Menfchenfohn

— das ifl das Friedenswort, das Gnadenwort, in dem Gott die
Menfchheit flellvertretend eint. In ihm ift die Verheißung befchloffen,
mit der der Prophet der Umkehr durch fein Volk hindurch die Menfchheit

zur Heimkehr in ihre echte Heimat aufruft: „O ihr Schafe, ihr
Schafe meiner Weide, dann werdet ihr Menfchen fein, und ich
euer Gott, kündet der Herr, mein Gebieter."

Margarete Susman.

Von der Gerechtigkeit Gottes.
Ein Briefwechfel.

28. Juni 1942.

Verehrtefter Herr Redaktor!
Ich empfange die Hefte, die Sie uns an Stelle der „Neuen Wege"

fenden, immer mit Dankbarkeit, obfehon fie die „Neuen Wege" felbft
natürlich nicht erfetzen können und auch nicht erfetzen wollen. Aber

23


	Ezechiel, der Prophet der Umkehr, und die Bestimmung des jüdischen Volkes : ein Vortrag

