Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (7): Juni-Sendung

Artikel: Der heutige Mensch und das Dogma : eine freundschaftliche
Aussprache : Teil [ und I

Autor: Fiedler, Kuno / Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wahrheitszeugnis dadurch der Boden und das Anfehen entzogen
wurde, Es mufl uns heute wieder bewuflt werden: literarifche und
- wiflen{chaftliche Leiftung ift noch lange nicht das Hochite, Sie {chafft
oft nur blafierte, kraftlofe Intellektuelle, die den Krifen der Gegenwart
meift nicht gewachfen find. Das {chlichte prophetiiche Wort, das ein-
fache aber mutige, zeitnotwendige Wahrheitszeugnis und _bekenntnis
ift unter diefen Umftinden hundertmal mehr wert, ja es ift etwas
ganz anderes, es ift eine religios-fittliche 7T at, eine Tat des Glaubens-
mutes, die nicht nur fiir das Reich Gottes, {ondern auch fiir den Zeu-
gen felbft von grofitem Wert und von grofSter Bedeutung ift. Denn es |
{chafft nicht nur Kopfe und Kapazititen, fondern Minner und
Charaktere. H.

Der heutige Menich und das Dogma.
Eine freundichaftliche Ausfpraché.

1,

* Das cigentliche Problem des Dogmas ift heute kaum mehr das Pro-
blem feines Anfpruchs auf gefchichtliche Richtigkeit und Zuverliffig-
keit. Denn iiber diefes find die Akten wohl {o ziemlich geichloflen,
nimlich in durchaus verneinendem Sinn. Das eigentliche Problem des
- Dogmas ift fiir uns vielmehr zundchft und vor allem das Problem
einer Ver{chiedenheit der Sprachen, — und zwar nicht der rdumlich
nebeneinander ftehenden, {fondern der zeitlich aufeinander folgenden
" nicht der {chon in Lauten {ich ausdriickenden, fondern der erft in Vor-
ftellungen und Denkformen zum Reden anfetzenden, Es ift, kurz
gefagt, das Problem zweier von einander grundfatzlich abweichender
- Geiftesdialekte; die fich im Lauf der Jahrtaufende einer nach dem an-

‘dern herausgebildet haben.
. Die Dogmen entftammen — zum grofiten Teil wenigftens — einer
Periode der Menichheitskultur, die {ich faft ausfchliefflich noch der
Bilderfprache zur Darftellung abgezogener Erkenntnifle bedienté. Wir
* Gegenwartsmenichen aber kleiden unfere Gedanken vornehmlich in die
Sprache der Begriffe. Und damit ift ein Unterfchied bezeichnet, der

weit tiefer geht als der Unter{chied der Worte.

Die Worte konnen bei beiden Denkftilen genau diefelben fein, —
ihr Inhalt und ihre Bedeutung find trotzdem véllig andere. Und das
hat in der Praxis begreiflicherweife etwas ungemein Verwirrendes.
Denn es fithrt mit Notwendigkeit zu zwei weit auseinandergehenden
(und ftreng ausemanderzuhaltenden) Auffaflungen der Wahrheit.

., Wahr* find ficher auch die Dogmen, — oder zum mindeften fteht
dem, daf fie es {ind, an f{ich nichts im Wege. Aber fie {ind wahr darum
doch noch kemeswegs nach Mafigabe heutiger Anforderungen Und fie

I2



{ind es gerade dann am wenigften, wenn man fich bemiiht, fie fo wort-
— lich wie nur-méglich-zu nehmen.

Wortlich genommene Dogmen f{ind im Munde des modernin, Wien-
{chen einfach ausgefprochene Unwahrheiten. Und fie kénnen nichts an-
deres {ein, weil unfere Worte heute — mehr oder weniger allerdings —
eigentlich verftanden werden wollen, wahrend die Dogmen durchaus
und welentlich uneigentlich zu verftehen find.

Das aber heiflt unfraglich, dafl, wie Leonhard Ragaz fich neulich
mit Recht einmal ausgedriickt hat (April-Sendung 1942, S. 34), die

© Wahrheit der Dogmen, um fiir uns brauchbar zu werden, ,,umgedacht ,
umgelchmolzen® und ,,zugleich an einen andern Ort und in einen an-
dern Zufammenhang gebracht werden mufl, Das jedoch ift ungeheuer
{chwer, ja es ift im Grunde eine vollig unlsbare Aufgabe.

Und warum fie es ift, das ldfit fich einigermaflen {chon am Bei-
fpiel der dichterifchen Redeweife deutlich machen. Denn diefe ift
gleichfam noch ein zeitgenoffifches Refervatgebiet des bildhaften und
uneigentlichen Denkftils, — freilich auch nicht mehr in vollem Um-
fang. Aber verfuchen wir nur einmal, etwa ein Gedicht wie das
Goethe’{che ,,Wer nie fein Brot mit Trinen aB i in die Sprachformen
wiflenichaftlicher Erkenntnis zu iibertragen, — wir werden f{ehr bald
verzweifelt davon abftehen. Denn der befondere Reiz des Uneigent-
lichen und Bildhaften ldft fich begrifflich iiberhaupt nicht wiedergeben,
— {o wenig wie der Reiz eines Bildes von Gaugum in einer nuchternen
Schwarz-weif}-Reproduktion.

Und es kommt noch etwas anderes hinzu. Die Dogmen ﬁnd nicht
gleichzeitig entftanden und deshalb auch nicht gleichwertig, das heifit
gleich uneigentlich gemeint. Man kann fehr alte, unmifiverftindlich
heidnifche, von der chriftlichen Kirche nur iibernommene und not-
diirftig chriftianifierte (wie etwa die Jungfrauengeburt oder die Ver-
{ohnung durch das Blut), daneben aber auch verhaltnismiflig neue und
{pezififch chriftliche (wie etwa die Zweinaturenlehre oder.die Hollen-
fahrt) unterfcheiden. Und jede diefer Gruppen ift religionspiycho-
logifch ganz anders zu betrachten — und zu behandeln. Das will
fagen: ihr Wahrheitsgehalt ebenfo wie ihre Ausdruckskraft {ind voéllig -
unverglelchbar Aber unvergleichbar ift auch fchon ihre erkenntnis-
miflige Struktur. Denn die,,neuen*“Dogmen weifen bereits ein betricht-
liches Maf} von abfichtsvollem Rationalismus und Moralismus auf, fie
find alfo nicht geworden, fondern ge[chaffen, fie {ind nicht mytho—
logifch-religidfen, fondern hirnlich-konftruktiven Urfprungs. Und wie
{oll man folche Abweichungen der Welensart auf einen Nenner brin-
gen, der es geftattet, die Einheitlichkeit der chriftlichen Lehre zu
bewahren? :

Vieleicht {cheint es nach dem Gefagten, daf} die ,,alten Dogmen
,tiefer und fomit geeigneter {eien, die Grundlage einer neuen Form
der ,,Lehre” zu bilden. Und in gewiffer Hinficht mag das ja fogar

.13



auch ftimmen. Sie {ind in jedem Fall beziehungsreicher, geheimnisvoller,
chrwiirdiger. Aber fiir das im eigentlichen Wortverftand religitfe Emp-
finden werden fie dadurch doch nicht ohne weiteres annehmbarer, Denn
wie {chon eine fehr oberflichliche Unterfuchung zeigt (eingehendere
{ind noch kaum angeftellt worden, — ein falich verftandenes Takt-
gefihl hat es bisher verhindert), ift ihr Erkenntnisgehalt gar nicht rein
religiofer Natur. Sie weifen vielmehr — neben dem dichterifchen —
auch ein naturwiflenfchaftliches und ein philofophifches Element auf.
Und es ift von vornherein {ehr die Frage, ob wir dem, was fie natur-
wiflen{chaftlich und philofophifch ausfagen wollen, felbft nach Vor-
nahme aller erforderlichen Abziige und Zurechtriickungen noch beizu-
pflichten vermogen. Wie aber verhilt es fich dann mit threm damit in
untrennbarer Verbindung ftehenden religitfen Gehalt?

Nehmen wir die Jungfrauengeburt, die wahricheinlich zu der aller-
alteften Dogmenfchicht gehdrt. Was bekundet fie?. Man kénnte es
verfuchsweife (denn von Gewifiheit kann hier noch keine Rede fein)
einmal fo formulieren: '

Naturwiflen{chaftlich: Das Auftauchen des Genies ift verftandes-
miflig nicht reftlos zu erkliren. | »

Philofophifch: Das Gefchlechtliche ift ein Notbehelf, und die Jung-
fraulichkeit bedeutet ein Ideal.

Religits: Das Gottliche ift nicht an die Gefetze men{chlicher Un-
vollkommenheit gebunden. :

Sicher ift die letzte Tiefe des Symbols damit noch bei weitem nicht
erfchopft. Denn wie die Gelchichte diefes Dogmas zeigt, offenbart es ja
zum Beifpiel auch einen beftimmten Gefchlechtsgelchmack (nimlich
eben den fiir die Vereinigung von ,, Jungfraulichkeit” und ,,Miitterlich-
- keit*). Aber bleiben wir einmal bei dem Feftgeftellten ftehen und fpre-
chen wir zunichft von dem naturwiflen{chaftlichen und philofophifchen
Wert des Behaupteten!

-~ Ift es ohne weiteres richtig, daf das Auftauchen des Genies nicht
reftlos zu erkldren fei? Es it vorldufig noch nicht reftlos zu erkliren
(heute fo wenig wie damals). Aber diefes ,,Vorldufig noch nicht® gilt
fiir alle wiflen{chaftliche Forfchung. Und das heifit: es befagt praktiich
hier {iberhaupt nichts. |

Und wie fteht es mit der philofophifchen Verurteilung des Ge-
{chlechtslebens, die das Dogma nach unferer Annahme gleichfalls in
fich {chliefit? Sie trifft augen{cheinlich nur die primitive und rein natur-
hafte Gefchlechtlichkeit, nicht aber die veredelte und vergeiftigte, In-
fofern jedoch bietet auch fie nichts Weiterfithrendes. Denn felbftver-
ftindlich ift alles Primitive und Naturhafte lediglich Rohmaterial fiir
~ den Geitt,

- Wenn man f{ich dariiber aber erft einmal klar geworden ift, fo
wird man unwillkiirlich auch dem religiofen Gehalt des Dogmas gegen-
tiber mifdtrauifch geftimmt, Ift es wirklich ohne Einfchrinkung wahr,

14



dafl das Gottliche nicht an die Gefetze men{chlicher Unvollkommen-
heit gebunden ift? Haben wir uns das Wunder (das nicht geleugnet
Werden foll) alfo lediglich als eine gelegentliche Durchbrechung der
" Naturgefetze vorzuftellen? Man wird das bezweifeln diirfen. Und
zwar gerade vom Standpunkt religiéfer Ehrfurcht aus.

Es {pricht nun freilich viel dafiir, daf} der religiofe Wahrheitswert
etwa des Stellvertretungs- und Verfohnungsdogmas bedeutend hoher
einzufchdtzen ift. Aber immerhin wird man zugeben miiffen, daf} die
Dogmen religids zum Teil nicht eben uniiberbietbar {ind.

Und wenn das bereits von den ,,alten” Dogmen gilt, in denen fich
die religife Erfahrung von ganzen Jahrtaufenden zufammenfaflt, fo
~erft recht von den ,neuen, die ja auf den erften Blick {chon einen
ziemlich gekiinftelten und gezwungenen FEindruck machen (wie etwa
das von der Auffahrt oder das von der realen Gegenwart des Auf-
gefahrenen in Brot und Wein des Heiligen Abendmahls). Es gilt von
thnen fogar in dem Mafle, dal fie teilweile von der evangelifchen
Kirche bekanntlich wieder aufgegeben worden find, Aber wo ift da
die Grenze zu fetzen? Sie ift offenbar fliefend.

Damit aber fteigt auch {chon die Frage auf: lohnt es f{ich iiber-
haupt, die Dogmen — gleich verfiegelten Paketen — von Jahrhun-
dert zu Jahrhundert fortzufchleppen? Und lohnt es fich andererfeits,
fie — unter Oeffnung ihrer Hiille — einem verwickelten Prif- und
Deutungsverfahren zu unterziehen, das weder viel Neues noch viel
Sicheres oder gar Unumf{tofiliches zutage zu férdern verfpricht?

Wirklich religiofe Perfonlichkeiten haben niemals Dogmen notig
gehabt. Und die Men{chen, die Dogmen nétig gehabt haben, find durch
fie beftimmt nicht rellg1ofer geworden, — gle1chv1el ob und wie fie fie
ausgedeutet haben,

- Wo find etwa die Dogmen, in denen Jefus fein Wiflen um Gott
niedergelegt hat? Sie find nicht vorhanden. Denn {elbft feine Voraus-
fage eines bevorftehenden Gerichts, die die Kirche {piter (unter vor-
fichtigem Verzicht auf ihre Termmbeﬂ:lmmung) dogmatifch verabfolu-
tiert hat, ift bei ibm noch keineswegs dogmatifch zu verftehen. Und
gereicht 1hr das etwa zum Nachteil? Sie ift, hiftorifch angefehen, als
teilweife irrig zu bezeichnen (infofern das Gericht in der erwarteten
Ausdehnung ja eben nicht zur Zeit des damals lebenden Gefchlechtes
eingetreten ift, Matth, 24, 34); im iibrigen aber zeugt fie doch von
einer {o lebendlgen und unwiderlegbaren inneren Gewifheit nahender
Kataftrophen, daff man gut tun wiirde, fie ein wenig ernfter zu neh-
men, als es ihre Dogmatifierung, die fie in nebelhafte und ungefihrliche
Ferne geriickt hat, heute noch erlaubt,.

Jelus-war kein Dogmatiker, aber er war im hochften, nimlich ro-
phetifchen Sinne religids. Ja, vielleicht hat man zu fagen: Er war kein
Dogmatiker; denn er war religids.

Hingegen: die Zeit etwa der lutherifchen Rechtgliubigkeit war

Iy




dogmatifch. Aber war fie auch religios? Die Friichte, die fie gezeitigt
hat (Matth. 7, 18), {prechen keineswegs dafiir, Sie konnte es gar nicht
fein, — deshalb nicht, weil fie dogmatiich war.

Damit indeffen ftehen wir bereits vor einer vorliufigen Entichei-
dung iiber Nutzen und Schaden des Dogmas.

Der Nutzen braucht gar nicht in Abrede geftellt zu Werden Er
liegt vornehmlich darin, daf} es das Religitfe in einer Form darbietet,
die erftens einmal die Autoritdt des Alters befitzt und die zweitens
vonbdcr Ebene jedes geiftigen Ranges aus einen ent{prechenden Sinn
ergibt

Aber freilich hingen mit diefen Hauptvorziigen auch die Nachteile
aufs engfte zulammen. Und fie iiberwiegen die Vorziige bei weitem.

Weil das Dogma alt ift, wirkt es fremdartig auf den heutigen
Men{chen. Es vermag die ihm gemifle Art von Religion nur fehr un-
zureichend zum Ausdruck zu bringen.

Und weil das Dogma vieldeutig ift, tberliefert es den, der nicht
{chon felbft religits ift, einer vollkommenen Willkiir der Auslegung,
— einer. Willkiir, fiir die nicht nur die Mannigfaltigkeit in den Auf-
fafflungen der verichiedenen chriftlichen Kirchen, fondern fiir die {ozu-
fagen auch bereits jede Predigt Beweife erbringt.

gibt nun allerdings ein Mittel, diefe Willkiir weitgehend zu
befe1t1gen Aber das ift ein Mittel der Verzweiflung, ja des nahezu
reftlofen religidfen Bankerotts. Es ift dasjenige, das die Katholiken,
neuerdings aber in fteigendem Mafl auch die orthodoxen Proteftanten,
anwenden, Es befteht in nichts anderem als der Feftlegung des Dogmas
auf feinen Sinn gerade fiir die allerniedrigfte und primitivite Stufe,
das heifit: in der Behauptung einer eindeutig wortlichen Wahrheit des
Dogmas. Aber einmal ift damit deflen wichtigfter Vorzug, nimlich
feine religiofe Ausdeutbarkeit fiir alle geiftigen Rangftufen, wieder
preisgegeben, Und dann wurde ja bereits gefagt, dafl wortlich genom-
mene Dogmen lediglich Unwahrheiten find. Sie miiffen den religiéfen
- Wahrheitsfinn felber aufs empfindlichfte beeintrichtigen. Und ihnen
- gegeniiber ift darum der vulgire Rationalismus {chlechthin immer im
Recht. Denn fo, wie der Wortlaut der Dogmen die Dinge darftellt,
laflen fie fich fchon durch ein einfaches ,,Das trifft doch aber nicht zu“
zum Verftummen bringen.

Dem heutigen Menfchen ift es nicht mdglich, zwei Wahrhelten
nebeneinander anzuerkennen. Er kann nicht, wie noch Matthius in
Kapitel 1 feines Evangeliums, auf der einen Seite an die davidifche
Abftammung Jefu glauben und diefe fich durch einen bis zu Jofeph
filhrenden Stammbaum beweifen laffen, auf der andern aber an-
nehmen, daf} nicht Jofeph, {fondern der Helhge Geift Maria in andere
Umftinde verfetzt habe (fo daf} Jefus mit dem aufgeftellten Stamm-
baum Jofephs nicht das geringfte mehr zu tun hitte). Denn beides
widerfpricht fich nach feiner Empfindung, Und wenn diefer Wider-

16



{pruch die Viter der Kirche nicht geftort hat, — ihn {t6rt er und mufl
er {toren, fofern es ihm noch ernfthaft um die Erfaflung der Wahrheit
zu tun it

Alle Befchwichtigungs- und Vertufchungsver{uche aber, auf die eine
{olche Unfumme von Scharffinn verwandt worden ift, konnen hier nur
den einen Erfolg haben: den Blick von dem, worum es in der Religion
wirklich geht, abzulenken, — abzulenken nimlich auf das Gebiet einer
vollig unfruchtbaren, rein rationaliftifchen und nirgends in der greif-
baren Wirklichkeit fuflenden Spekulation. Und diefe Fehlleitung des
religiofen Dranges, deren Spuren fich durch alle Jahrhunderte nach-
weilen laffen und heute mit befonderer Deutlichkeit zu Tage treten, ift
unftreitig das {chlimmfte Unheil, das das hartnickig feftgehaltene
Dogma bisher angerichtet hat, — {elbft die Religionskriege und die
Ketzerverbrennungen mit eingerechnet. Sie hat bewirkt, daf§ beifpiels-
weife die Verkiindigung Jefu in ithrer wahren, revolutiondren, auf die
Vorbereitung des Reiches Gottes hin gerichteten Bedeutung iiberhaupt
nicht mehr gewiirdigt, gefchweige denn durch Taten anerkannt wer-
den kann. | , : . |

Man darf wirklich geradezu fagen: es gibt kein Chriftentum mehr,
weil und infoweit es ein Dogma gibt. Die Menichen bemiihen fich
wohl noch um den ,,Glauben®, d. h. um die — ginzlich ausfichtslofe —
Vereinigung des Dogmas mit ihrem Begriffsvermodgen, aber fie bemii-
hen fich nicht — denn dazu kommen fie {chon gar nicht — um die
Darlegung deflen, was fiir Jefus einft von aus{chlaggebendem Belang
gewelen ift, ‘

Das Dogma hat die Nachfolge, der ,,Glaube” den Gehorfam
ertotet. Und das heif3t zugleich: Dogma und ,,Glaube* haben den Weg
zu echter Religion verfperrt. Denn nach Jeflu Meinung — und nach
aller bisheriger Erfahrung — f{ind Nachfolge und Gehorfam allerdings
der Weg zur Religion, — und zwar der einzig mogliche.

»30 jemand will des Willen tun, der wird innewerden, ob diefe
Lehre von Gott {ei oder ob ich von mir {elbft rede (Joh. 7, 12). Das
Tun des gottlichen Willens fithrt zum Wiflen um Gott, das Wiflen
um Gott macht empfinglich fir feine Offenbarung, und feine Offen-
barung ift Religion — fo und nicht anders fteht es.

Warum alfo fich nicht endlich, endlich von den Fefleln des Dogmas
freimachen, das im beften Fall nur die Uebernahme fremder Religiofi-
tit — auf autoritire Biirgfchaft hin — ermoglicht? Warum nicht
— nach dem Vorbild des Verlorenen Sohnes (Luk. 15, 18) — f{elber
und unmittelbar zu Gott vorftoflen, wenn das Mittel dazu einem in
die Hand gegeben, die Richtung dahin einem gewiefen ift?

Es 148t fich — nimlich vom Boden der Religion aus — in keiner
Weife mehr einfehen und rechtfertigen.

Und darum: fort mit dem Dogma! Es ift religids von zweifel-
haftem Wert, es fetzt feiner Ausdeutung und Uebertragung in die

17



Begriffsiprache unferer Zeit faft uniiberwindliche Widerftinde entge-

gen, es leitet den Wahrheitsfinn irre, es macht blind fiir das eigentliche

Wefen der Religion, es verhindert die religiofe Miindigwerdung des

Einzelnen, es ift ein Hemmnis auf dem Wege zu Gott. Und das,

follte man meinen, geniigt zu feiner Verwerfung.

.. Es geniigt dann, wenn der aufrichtige Entichlufl zur Nachfolge
und zum Gehorfam da ift. Kuno Fiedler.

AL

Die vorftechenden Ausfiihrungen iiber das Dogma find, auf Ver-
anlafflung des Herausgebers diefer Blitter, im Anfchluff an die Befpre-
chung des Buches ,,Schrift und Schriftgelehrte” von deflen Verfaffer
gefchrieben worden. Ich kann fie infofern nicht als eine Antwort auf
die Befprechung betrachten, als in bezug auf den Gefichtspunkt, unter
dem fie ftehen, zwifchen ihm und mir kein grundfatzlicher Unter{chied
befteht. Auch ich bejahe nicht das Dogma als Dogma, fondern blof}
das, was, in falfcher Form, das Dogma meint. Zwilchen thm und mir
it blof dic Art und Weile ftreitig, wie das Dogma . als' Dogma
bekampft werden foll und kann, Aber eine Ausfprache iiber Sinn und
Bedeutung des Dogma.s ift gewifl gerade in der gegenwirtigen Lage
von Wert.

Zunichft {cheint mir notig, daft wir uns tber den genauen Begriff
des Dogmas klar werden. Dariiber herricht viel Unklarheit. Der
Sprachgebrauch nennt ja oft jede Glaubensausfage Dogma und verur-
teilt fie damit. Namentlich geht es nicht an, gewifle bibli[che Ausfagen
als Dogma zu bezeichnen. Das Dogma ift vielmehr ein fehr beftimmtes,
{charf umriffenes geiftiges Gebilde. Es ift, innerhalb des chriftlichen
Denkens, zunichft einmal die Form, welche beftimmte, wefentliche
Glaubensausfagen der Bibel auf dem Boden der von den Lehrern der
Kirche vorausgefetzten griechifchen Religionsphilofophie angenommen
haben und die dann in den {ogenannten Bekenntniflen (Symbolen) der
Kirche zulammengefalit worden find, als deren wichtigftes in diefer
Bezichung das {ogenannte Athanafianum gilt, Dazu kommt dann {pi-
ter eine zweite Hauptichicht: das Dogma, welches, im f{echzehnten
und fiebzehnten Jahrhundert entftanden, die konfeffionellen Unter-
{chiede feftlegt und fich auf der proteftantifchen Seite in fehr vielen-
Bekenntniffen niederfchligt. Den wefentlichen Inhalt des auf dem
Boden der alten Kirche entftandenen allgemeinen chriftlichen Dogmas
bildet die Lehre von den zwei Naturen in Chriftus, die in der Trini-
tdtslehre zum Abichlufl kommt, den des {piteren, konfeffionell geprig-
‘ten Dogmas das Problem der erche und des Verhiltniffes von Glau-
ben und Werken.

Es gehort aber zum Dogma, dafl es als Gefetz betrachtet, d. h.
geletzlich giltige Lehre innerhalb der Kirche wird, ohne deren An-

18



nahme man nicht zu ihr gehort, fondern Ketzer wird, wahrend fie
felbft die Orthodoxie, d. h. die Rechtgliubigkeit, darftellt.”)

Was ift von diefem damit genauer definierten Gebilde, Dogma
genannt, zu halten?

Zunichft it doch wohl, wenn auch mit einigem Vorbehalt, feft-
zuftellen, dafl es ein Verfuch ift, die Glaubensaus{agen des Evangeliums
in die Formen des Denkens zu faflen. Es ift Theologie, alfo eine Art
Wiffenfchaft. Was im Evangelium ,,Bildnis und Gleichnis“ ift, wird
zum Begriff. Es ift allo genau das Umgekehrte deffen der Fall, was
Fiedler vom Dogma ausfagt: Nicht das Dogma reprifentiert das Bild,
fondern das, was er ,,Religion” nennt, ich aber lieber Bibel, Evan-
gelium oder Reich Gottes nenne, Weil es fich beim Dogma alfo um
Denken und Wiflen{chaft handelt, fo miifite eigentlich der Rationalis-
mus daran Freude haben. Das Dogma ift eine Form des Rationalismus.
Darum haben gerade die groflen Rationaliften (in einem etwas weiteren
Sinne des Wortes — es miiffen nicht gerade Intellektualiften fein) auch
wirklich daran Freude gehabt. So, um nur diefes naheliegende Beifpiel
zu nennen, Hegel und der grofle Ziircher Theologe Biedermann, der
* Schiiler Hegels. Sie haben blof die alten Formeln in neue iiberfetzt,
aber im gleichen Geift und Stil.

Der moderne Rationalismus hat freilich den Einwand gegen das
Dogma zu erheben, daf es {feine Wahrheit auf eine duflere Autoritit
ftiitzte und zu einem Gefetz gemacht wurde, wihrend der echte Ratio-
nalismus nur auf dem Boden der autonomen Vernunft ftehen will.
Aber auch wir Andern lehnen diefe geletzlich-autoritire Form der
Wahrheit ab, wenn auch nicht aus dem gleichen Grunde.

Wir lehnen aber die Art des Denkens, die im Dogma zum Aus-
druck kommt, auch darum ab, weil diefes Denken {feinem Inhalt nicht
angemeflen ift. Nicht nur find die Denkformen der griechifchen Philo-
fophie jener Zeit fiir uns zum guten Teil veraltet, fondern es kommt
dazu noch ein anderes, bis jetzt zu wenig beachtetes Moment, Das
griechifche Denken ift, wie das ganze heidnifche Denken, [latifch
geartet. Es rechnet mit einer rubenden Gottheit und einer rubenden
Welt. Darum kann es den lebendigen Gott und das werdende Reich
nicht faflen, und es entfteht eine Mifchung aus griechifchem Denken
und biblifcher Art. Diefer Sachverhalt tritt befonders klar in der
Trinitdtslehre hervor, worin der lebendige Gott der Bibel und der
ruhende Gott des Ariftoteles, der ,,unbewegte Beweger des Alls“ zu

1) Dogma ift bezeichnenderweife ein griechifches Wort und heiflt eigentlich:
Meinung. Man brauchte das Wort auch von den Lehren der Philofophen. Ortho-
doxie heifit alfo wortlich: die rechte Meinung. Aber es handelt fich dabei eben um
die gefetzlich giiltige, allein erlaubte Meinung. Alles andersartige Denken ift
Hirefie, wortlich iiberfetzt: Abipaltung. Aus dem Hiretiker wurde {piter, im
zwblften und dreizehnten Jahrhundert, im Zufammenhang mit der gewaltigen
Oppofitionsbewegung der Katharer (wortlich: der Reinen), der Ketzer.

19



einem feltfamen logifchen Unding verbunden f{ind, das feinen tiefen
Sinn gerade darin hat, daf} es iiber die griechifche Logik hinausgeht.
Es muf darum diefe Form zerbrochen und fiir die Bot[chaft vom
lebendigen Gott und feinem Reiche eine andere gefunden werden.

Aber auch noch aus einem andern Grunde. Die auf das Dogma
gebaute Orthodoxie fetzt den Akzent auf den Intellekt, auf den rech-
ten Glauben im Sinne des rechten dogmatifchen Bekenntnifles, nicht
etwa des rechten Vertrauens und Wagens mit dem daraus entipringen-
den Hoffen, und nicht auf die Licbe. Sie ift alfo intellektualiftifch.
Darum lenkt fie von der Hauptfache ab, vom Trachten nach dem
Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit und von der Nachfolge, darum
bedeutet fie eine elementare Entartung und Schidigung der Sache
Chrifti. Was Fiedler dariiber in feinem Artikel viel ausfiihrlicher, und
-noch gewaltiger in {einem Buche fagt, trifft darum vollkommen zu
und mufl heute wieder neu betont werden. Es ift bloff paradox, daf
gerade der Rationalismus, den Fiedler in {einer Kritik des Dogmas zu
vertreten {cheint, {ich darin ganz gleich verhilt, wie die Orthodoxie.
(Ich denke dabei an die philofophifche Denkweife, die Rationalismus
heifdt, nicht an die kirchenge{chichtliche Bewegung, die man auch etwa
fo nennt, die aber befler als ,,Aufklarung® bezeichnet wird). Nur wird
damit blof} aufs neue bewiefen, dafl Fiedlers Kritik der Orthodoxie
‘aus einem viel tieferen und gewaltigeren Motive ftammt, als der
Rationalismus f{ein kann,

Und wie {oll man {ich nun endgiltig zu Fiedlers Kritik {tellen?

Ich antworte: Zuftimmend, foweit das Dogma wirklich als Dogma
und als Orthodoxie in Betracht kommt. Wir {ind, wie gezeigt worden
ift, mit thm vollkommen darin einig, dafl im Namen der Bibel, der
Sache Chrifti und des heutigen Denkens das Dogma aufgeloft und die
Orthodoxie als folche, vor allem die ,,neue Orthodoxie®, bekimpft
werden mufl. Aber wie? Das ift die grofle Frage.
~ Machen wir uns, bevor wir nochmals diefe Frage in Kiirze zu
beantworten verfuchen, klar, um was es fich handelt, Fiedler verfteht
unter ,,Dogma“ offenbar beftimmte biblifche Glaubensausiagen, wie
Schopfung und Siindenfall, jungfriuliche Geburt Chrifti, Ver{chnung
durch den Kreuzestod Chrifti, Auferftehung und Himmelfahrt, Wie
ich {chon erklirt habe, kann ich diefe Ausfagen nicht als Dogma gelten
laflen. Ich nenne einen Teil von ithnen Symbole, durch die fundamen-
tale Wahrheiten ausgedriickt werden, welche nicht in begriffliche For-
men gehen, oder auch einfach Berichte von beftimmten gefchichtlichen
Tatfachen (denen freilich auch ein fymbolifches Element anhaften
kann) und betone das ewige Recht der fymbolifchen Darftellung;
Fiedler aber mochte fie mehr oder weniger durch das moderne Denken
erfetzen. Aber was ift denn das moderne Denken? Etwa das {oge-
nannte naturwiflenichaftliche, das zum fogenannten naturwiflenfchaft-
lichen Welthild gehort? Aber dann ftellen fich zwei weitere Fragen.

20



£

Einmal: Kann denn das Denken Antworten auf die letzten Fragen
von Gott und Welt geben? Sind das nicht immer Ausfagen des Glau-
bens (in einem weiteren Sinne des Wortes) anders ausgedriickt: Den-
tungen der Intuition, des Schauens? Inwiefern diirfen diefe dann bean-
{pruchen, der Deutungsform des Symbols iiberlegen zu fein? Sodann: Ift
nicht diefes ,,moderne” Denken und das ihm ent{prechende Weltbild in
voller Aufl6fung begriffen, alfo gar nicht mehr modern, befler gefagt,
nicht mehr lebendig? Kommen wir nicht vielmehr auf der ganzen Linie
gerade zu der Lebendigkeit und zum Symbolismus des biblifchen Den-
kens zuriick oder befler: vorwirts?

Was aber Fiedlers Kritik im Einzelnen betrifft, {o wiirde ich zu-
nichft die Unterfcheidung von alten und neuen Dogmen nicht gelten
laflen, etwa in dem Sinne, daf} die Lehre von der’ Jungfrauengeburt
ein altes und die Zweitnaturenlehre ein neues Dogma wire, fondern
hochftens in dem Sinne, daf} etwa zwilchen dem Nizinum und Atha-
nafianum auf der einen und der Auguftana, der Confessio Helvetica bei-
der Faflungen und dem Tridentinum auf der andern Seite als altem und
neuem Dogma unterfchieden wiirde. Doch das ift eine Neben{ache.
Wichtiger ift die Behauptung Fiedlers, dafl die biblifchen Ausfagen, die
er Dogmen nennt, ftark auch ein naturwiflen{chaftliches und philofo-
phifches Element enthielten und die Betonung ihres teilweife heid-
nifchen Urfprungs. Beidem wider{preche ich aufs Entichiedenfte, Die
biblifchen Ausfagen haben immer nur einen ,,religiofen® Sinn, fte reden
von dem lebendigen Gott und feinem Reiche, und was darin an ur-
fpriinglich ,,heidnifchem Material vorkommt, ‘it diefem Sinn fo vollig
eingeordnet, wie etwa antike Bauelemente einer altchriftlichen Bafilika,
- ja noch volliger. Auch darf man die Bedeutung jener Elemente nicht
‘Uber{chitzen, wie man eine zeitlang getan hat, So beruht, um nur das
eine zentrale Beifpiel zu nennen, die Verfohnungslehre wefentlich auf
Jefaja 3, alfo auf urbiblifchem, prophetifchem Denken, nicht auf
irgendwelchen heidnifchen Mythologlen

Von diefem Boden aus wire der Kritik Fiedlers an einzelnen bib-
lifchen Berichten und Symbolen zu begegnen. So der an der jungfriu-
. lichen Geburt. Diefer liegt es — nebenbei gefagt — ganz ferne, das
Gelchlechtsleben zu verdichtigen. Im Gegenteil: Es wverklirt gerade
feine Reinheit. Ein {fogenannter Zufall fiigte es, dafl ich gerade nach-
dem ich Fiedlers Buch gelefen und beiprochen und feiner Kritik der
jungfriulichen Geburt eine {charfe Gegenkritik gewidmet hatte, zwei
Wochen in einem Zimmer {chlief, wo iiber dem Bette eine Madonna
von Raphael aufgehidngt war. Welch tiefen Eindruck machte mir da
aufs neue diefes Symbol der Jungfriulichkeit der Mutter! Und doch ift
nicht das der wefentliche Sinn jenes Symbols; es will vielmehr das Waun-
der der Ericheinung Chrifti, die ,,neue Schopfung die mit ithm durch-
bricht, darftellen. Und da fcheint es mir nun ein entfchiedener Mifigriff
Fiedlers und ein Riickfall in iiberwundenes Denken zu fein, wenn er

21



in Ausficht ftellt, dafl die Wiflenichaft dazu gelangen konnte, eines
Tages diefes Wunder zu ,erkldren®,

Was bildete nun, falls meine Auffaflung die richtige wire, das
Ergebnis diefer freundichaftlichen Ausiprache?

Soviel ich {ehe Folgendes: e

Einig gehen wir in der Forderung, dafl das Dogma als folches
aufzuldien und dafl die Orthodoxie als fchweres Hemmnis der Sache
Chrifti zu bekdmpfen fei. Nur betone ich, daf dies nicht durch blofle
Verftandeskritik gefchehen diirfe, {fondern nur auf Grund der Aner-
kennung der darin enthaltenen Wahrbeit. Diefe Wahrheit miifle in ein
anderes Denken und eine andere Sprache iiber{etzt werden, in eine
neue Sprache, die aber nicht bloff die des Begriffs oder gar die des
,naturwiflenichaftlichen Denkens* fein diirfte und konnte und die
ohne Biblizismus ftark auch biblifche Art haben miifite, Ich habe das
auch fo ausgedriickt, dafl die veraltete und verhdrtete Wahrheit des
Dogmas aufgeloft werden miifite in. den lebendigen Strom der Bot-
fchaft vom lebendigen Gott und Chriftus und ihrem Reiche der
Gerechtigkeit. Wie das gefchehen miifite, habe ich in meinem neuen
Buche ,,Die Botichaft vom Reiche Gottes” zu zeigen verfucht und
werde ich im befonderen in der bald zu verdffentlichen Deutung des
apoftolifchen Glaubensbekenntniffes zu zeigen verfuchen. Das ift
- keine Kiinftelei. Nichts ift vielmehr echter und natiirlicher als das.
Denn es it doch einfach eine Riicknahme des vom Lebendigen
Abgekommenen in den warmen Strom {eines urfpriinglichen Zufam-
menhanges. Dabei foll aber Fiedler gerade darin unbedingt -recht
gegeben werden, dafl die Sprache des Propheten, wie ich {agen mochte,
nie die des Theologen ift, nie mit dem Dogma als Dogma arbeitet,
fondern revolutionires Zeugnis vom Reiche Gottes und {einer Gerech-
tigkeit ift und revolutionire Nachfolge der Tat.

- Dem Zwecke, dafiir die Bahn frei zu machen, und fie nicht gerade
wieder dadurch zu verfperren, dafl ,,neue Orthodoxie durch ,,neuen’
Freifinn* bekampft wiirde, foll auch diefe kleine freund{chaftliche Aus-
{prache dienen, welche der Lefer fo verftehen wolle. |

Leonhard Ragaz.

Chriftoph Blumhardt.’)

Wirklichkeit Gottes,
Werfet doch Alles andere weg, {eid einmal ganz frei von Allem,
“das euch umgibt und feid véllig Eigentum eures Gottes, als kleine Kin-
der, die einen hohen, heiligen Schutz brauchen. Wenn wir mit dem

) Am 1.Juni find es hundert Jahre gewelen, feit Chrifloph Blumbard:
geboren worden ift. Es widerftrebt mir, aus einer ftarken Empfindung heraus, da-
zu einen jener Jubiliumsartikel zu f{chreiben, wie fie bei folchen, heute fo fehr
hiufigen, viel zu hiufigen Anliffen iiblich find, Aber ich bin in der glicklichen

22



	Der heutige Mensch und das Dogma : eine freundschaftliche Aussprache : Teil I und II

