Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (7): Juni-Sendung

Artikel: Selbstprifung, Selbsterkenntnis, Selbstgericht
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138089

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INHALT

Selbftpriifung, Selbfterkenntnis, Selbftgericht / Leonhard Ragaz
Umgehung des prophetifchen Wortes heute / Leonhard Ragaz

‘Der heutige Menfch und das Dogma. Eine freundichaftliche
Ausfprache / Kuno Fiedler und Leonhard Ragaz

Chriftoph Blumhardts Bot{chaft

Ein Japaner iiber den Aufbau einer neuen Gefellichaft /
Leonhard Ragaz

Biicher | Leonhard Ragaz

Selbftpriifung, Selbfterkenntnis, Selbftgericht.

Wenn wir uns felbft richteten, wiirden wir nicht
gerichtet werden, 1. Korinther 11, 31.
Nicht, daf} ich es {chon ergriffen hitte oder ichon
vollkommen wire, ich jage ihm aber nach, auf
dafl ich es ergreife, aut Grund davon, dafl ich

felbft von Jelus Chriftus ergriffen bin,
Philipper 3, 12.
- Wenn man viel mit den Menichen zu ichaffen hat, wenn man
mannigfache Menfichen{chickfale auf dem Herzen trdgt und gewifle
Menichen — f{o fage ich wohl befler — ganz befonders; wenn man
dazu noch den Menichen etwas zumutet, ihnen vielleicht Aufgaben fiir
das Reich Gottes zumutet, und wieder gewiflen Men{chen ganz befon-
ders, dann ft6fit man immer wieder auf eine Tatfache, die Einen mehr
als vieles andere entmutigen will: auf die UnverbefJerlichkeit der Men-
fchen, Da find Menichen, die uns wichtig {ind, mit deutlichen Fehlern
behaftet, Fehlern, die ithr ganzes Wefen und Wirken {chidigen, wie
etwa ein Wurmfrafl eine Frucht zerftort oder eine Schlingpflanze einen
Baum ausfaugt, Diefe Fehler liegen offen zutage. Jedermann ficht fie
— nur fie felber nicht. Sie {ind darin wie mit volliger Blindheit
gefchlagen. Sie {cheinen keine Ahnung von dem zu haben, was doch
}eiermann weifl oder zum mindeften {chdrfere Augen deutlich genug

ehen.

Wenn wir uns nach der Urfache diefes Unheils fragen, dann
ftoflen wir befonders auf eine — auf eine, die fich nun eigentlich von
{elbft verfteht: Es fehlt diefen Menichen offenbar ganz an der Luft
und Fahigkeit zur Selbflpriifung, zur Selbflerkenntnis und damit zum

I

N



Selbfigericht. Es fehlt thnen an der entiprechenden Arbeit an fich {elbft.
Sie {ehen, fo {cheint es, nie nach Innen, immer nur nach Auflen.

Die Folgen diefer Haltung {ind verhidngnisvoll. Nicht nur wirken
diefe Fehler — oder diefer Fehler; denn gew6hnlich gehen fie auf einen
Fehler zuriick, einen Grundfehler — fich allgemein aus, ihr ganzes-
Wefen und Tun fchidigend, oft zu Kataftrophen treibend, fondern fie
haben befonders eine Wirkung: diefe Men|chen kommen nicht vor-
wiarts. Sie bleiben ftechen, und das bedeutet: fie gehen zuriick. Jener
Wurm wird immer grﬁﬁer, jene Schlingpflanze faugt immer mehr den
Stamm aus. Mit Schrecken beobachten wir diefen fortichreitenden Ver-
fall von Menfchen, auf die wir einft viel gefetzt hatten. Aber noch eine
andere Folge tritt hiufig ein: diefe Menfchen, die fich nicht kritifch
nach Innen wenden, wenden fich oft um fo kritifcher nach Auflen; das
Gericht, das fie nicht an fich felbft vollziehen, vollziehen fie defto
elfrlger an Andern. Das Ende ift Verbitterung, Verw1rrung, Unfrucht-
barkeit, wenn nicht gar Bankrott.

Ach wenn diefe Men{chen nur Eines tun rnochten wenn fie die
Wendung machten, die Wendung nach Innen, die Wendung gegen fich
felbft! Damit horte {chon das Verhingnis auf. Dann fiele {ofort die
Selbftgerechtigkeit weg, und das ift {chon fehr, fehr viel. Dann fiele
die Neigung weg, Andere zu richten, ftatt {ich {elbft. Dann beginne die
nie ruhende Arbeit an f{ich {elbft. Dann horte der innere Stillftand auf,
der zum Riickgang wird, und beginne ein Aufftieg, ein ftetiger, ftiller,
ein mith{amer, aber lohnender, ein {chmerzlicher, aber auch freudiger.
Dann wiirde das Leben, das gefchloflen war, offen — offen fiir reichen,
tiberfchwenglich reichen Sieg und Gottesfegen. Dann erfiillte fich an
folchen Menfchen die Verheiflung: ,,Selig {ind die Armen, denn ihrer
ift das Reich Gottes!* Aber fie machen die Wendung n1cht fie tun die--
fen einfachen und doch fo entfcheidenden Schritt nicht. Es 1& als ob fie
nicht konnten als ob es einfach ihre Natur wire, {o zu feln, wie fie

{ind, und ein Anders{em nicht moglich.
" Das Gleiche, wie fiir den einzelnen Men{chen, gilt auch fiir die Ge-
meinfchaflen. Wir fehen Vélker vor uns, vielleicht hochbegabte, zu Gro-
lem, ja Grofitem Berufene, aber die Kehrieite diefer Grofle find
{chwere Gefahren des Wefens und Wollens, {chwere Fehler, die viel- -
leicht auch auf einen einzigen Grundfehler zuriickgehen, Jedermann
fieht diefe Fehler, nur fie felber nicht. Sie halten vielleicht ihre {chwer-
ften Fehler fiir ihre hochften Tugenden, die bloff noch vermehrt
werden miifiten. So taumeln fie verblendet, ja trunken dem Verhingnis
entgegen. Wenn {ie nur einen Augenbhck die Augen auftun und fich
richtend fehen konnten wie fie find — fie wiren gerettet, Wenn fie
gar die Wendung nach Innen machen wiirden — was konnten fie fein!
Aber fie machen erft recht die Wendung nach Aufen. Sie priifen um fo
intenfiver andere Volker, je weniger fie fich {elbft priifen. Damit gehen
{ie zuriick, verleugnen ihr Beftes, verlieren ihre Berufung, verarmen, und

2



der Bankrott, ja Untergang it dann nicht ferne. Und was von den
Volkern gilt, gilt von den Kirchen. Wieder diefe unbegreifliche Blind-
heit gegen fich felbft bei fehr viel Rede von Siinde und Bufle. Jeder-
mann fieht, wo es bei thnen fehlt, jedermann fieht, wo die Umkehr ein-
fetzen miifite. Nur fie {elbft {ehen es nicht, Warnende mahnende, den
Weg weifende Stimmen wollen fie nicht hren. Und je weniger fie fich
felbft richten — nimlich im Ernft, durch die Tat, nicht bloff mit Worten
und Gebirden! — defto geneigter find auch fie, "die Andern zu richten.
Oh, wenn fie doch Augen bekimen zum Sehen! Wenn fie doch Ohren
bekiimen zum Horen! Wenn fie doch die Wendung nach Innen, die
Wendung gegen {ich felbft machen konnten! Aber fie {cheinen es nicht
zu konnen. Es liegt wie ein Fatum auf ihnen.

,» Wenn wir uns {elbft richteten, fo wiirden wir nicht gerichtet wer-
den“ — fo wiirden wir gefegnet werden, und wie!

Was ift gegen diefe grofle Not zu machen — bei den Einzelnen
und bei ,den‘Gemeinfchaﬁen? Ift iiberhaupt etwas zu machen?

Denken wir zuerft wieder an die einzelnen Menichen. Das Nichft- .
liegende Icheint zu fein, dafl wir ihnen um jeden Preis die Augen
Sffnen Tollten. Als ob das fo leicht wiire! Als ob wir nur fo ohne weiteres
etwas konnten, was — fo fcheint es wenigftens — Gott {elbft nicht
kann! Wir denken wohl etwa an icharfes Anfaflen und Schiitteln, an
riickfichtslos harte Wahrheitsrede. Es {oll auch nicht geleugnet werden,
dafl das auch etwa fein mufl und feine heilfame Wirkung haben
kann. Aber ob es nicht auch das Gegenteil von dem wirken kann, was
es wirken follte: die Seele erft recht verfchlieen, ftatt fie zu Sfnen?
Bedenken wir: Die Seele kann fich nur von Innen her dndern, die Seele
kann nur annehmen, was fie {elbft, im tieferen Sinne des Wortes, an-
nehmen will, was fie im Grunde f{elbft verlangt; die Seele, befonders
die edel geartete Seele, will vornehm behandelt fein. Denn fie ift ja auch
von vornehmer Abkunft und fie hat ein Bewufitfein ihrer freigeborenen
Art; fie ertrdgt keine Vergewaltigung, und mdge es die beftgemeinte
fein — um von Erniedrigung zu {chweigen. Bedenken wir: Wenn wir
die Seele {o leicht umwenden kdnnten, dann hitte fie es wohl auch von
{elbft getan. So kann fie uns nicht einmal verftehen; denn verftiinde fie
uns, fo brauchte fie uns nicht. Es mufl ihr die Wahrheit anders gezeigt
werden und von jemand anderem. Aber wie und von wem? Wir ftehen
vor einer ver{chloflenen, ritfelhaft verfchloflenen Tiire.

Und fo ift die Aufgabe auch Gemeinfchaften gegeniiber faft un-
16slich fchwierig. Es gilt wieder von ihnen das Gleiche, was vom Einzel-
nen gefagt ift. Wahrheitsrede, Wahrheitszeugnis, Bufipredigt, alles unter
Umftanden in duflerfter Schiarfe — das hat alles fein Recht, und es ift
darum verhidngnisvoll und frevelhaft, wenn nun in Zeiten, wo Selbft-
priifung, Selbfterkenntnis und Selbftgericht fiir ein Volk geradezu die
einzige Rettung wiren, von denen, welche die Macht in den Hinden
haben, dafiir geforgt wird, dafl gerade die Wabrbeit nicht zu Worte

3



kommen darf. Aber bedenken wir auch hier: Diefe kann nur verftanden
werden, wenn von Innen etwas entgegenkommt. Ein Volk z. B. ift, wie
der einzelne Menich, {o, wie es ift, gefchloflen und verichloffen. Wie der
einzelne Men{ch ficht und hort es auch wie es iff, nicht wie es {ein
follte. Wie der einzelne Menfch fieht es und hort es das, was ithm paflt,
was 1hm zuginglich ift, was feinem jetZigen Zuftand entipricht. Es
mag auch einen Bet- und Bufitag haben — man liflt diefe offiziellen
Bufipredigten, diefe offiziellen Gebete an f{ich ablaufen und ift nachher
wie vorher, wenn man nicht gar dadurch in feiner {felbfigerechten
Verhartung geftirkt worden ift. Das Volk fieht fich nach wie vor fo,
wie es felbft nun gerade ift. Es bleibt in fich befangen und gefangen.
Es bewegt fich wie der Einzelne in einem circulus vitiosus. Und mit
harter Rede allein — ich fage: allein! — wiirdeft du es blof beleidigen
und nicht erlofen,

Wer und was erloft aber? Wer und was {prengt diefen Bann? Wer
und was zerbricht diefen circulus vitiosus?

. Die erfte Antwort ift: Das kann Goit allein tun. In {einem Gericht.

Diefes Gericht kommt in Leiden, vielleicht in Kataftrophen tiber die Ein-
zelnen und iiber die Volker, in Leiden und Kataftrophen, deren Urfache
wefentlich jene Fehler find. Dann 6ffnet fich das Auge, dann tut die
Tiire fich auf, Das ift ein Hauptfinn alles Leidens. Wir tun gut, nach
ihm zu fragen, wenn wir leiden, -

,Aber o6ffnet fich das Auge wirklich? Tut die Tiire fich wirklich
auf? Zeigt nicht die Erfahrung, dafl fie fich auch erft recht fchlieen
kann? Dafl Leiden verhirten, ftatt aufzuweichen, Kataftrophen ein
Ende find ftatt ein Anfang?“

Gewif}; fo ift es. Die Erfahrung zeigt das nur zu deutlich, Zwar
wird das Auge nach einem folchen Hammerfchlag Gottes wohl immer
fiir einen Augenblick {ich 6ffnen und die Tiire fiir einen Moment fich
auftun; aber dann konnen beide fich rafch erft recht wieder {chlieflen.
Was dann?

Die zweite Antwort ift:

Hier fetzt nun unfere Aufgabe ein. Sie ift dreifacher Art. Wir
miiflen vor dem Hammer{chlag Gottes unfer Werk getan haben. Wir
miiflen die Wabrbeit vertreten haben, vielleicht in Schirfe, befonders
dem Hochmut gegeniiber, der Macht gegeniiber, oder auch in Zartheit,
der bloflen blinden Schwachheit gegeniiber, am beften ohne es zu
wiflen, indem wir einfach [elber der Wahrheit dienten. Es mochte da-
bei einem Einzelnen gegeniiber unter Umitidnden gentigen, wenn das
ein Einzelner tat, obichon vielleicht mehrere auch noch mehr aus-
gerichtet hitten. Es mochte vielleicht fogar ein Einzelner fiir eine ganze
Gemeinfchaft gentigen — man denke blof an Mofes, Elias, Jeremias! —,
aber noch grofler war die Verheiflung, wenn es eine Schar war, ein
»heiliger Reft“. Es mochte in duldender Liebe gelchehen, es durfte, ja
mufite unter Umftdnden, auch in bitterer Schirfe gefchehen — bei

4



Peftalozzi war beides der Fall, abwechfelnd: man denke an ,,Lienhard
und Gertrud® auf der einen und an die ,,Fabeln® auf der andern
Seite! —, in Reinheit und Lauterkeit mufSte es geichehen, in Giite und
Milde, aber auch da, wo Schirfe nétig war, in Achtung und Liebe. Das
wurde nicht verftanden, aber doch gefehen. Nun wird es verftanden,
ohne Erniedrigung fiir die Seele.

Zu diefem Erften gehort aber ein Zweites. Mehr als das Wort
wirkt das Beilpiel, mehr als das Lehren das Sein. Jenes hat nur einen
mittelbaren Wert, Wir miiflen {elbft {olche fein, welche die Wen-
dung nach Innen gemacht haben und immer wieder machen. Wir diir-
fen keine Selbftgerechten fein. Nie hat ein Pharifder einen Zollner
bekehrt. Wir miiffen felbft die am meiften unter uns felbft Leidenden
fein. Wir miifflen — im tiefften Sinne — die Schuldigen fein, die
Schuldtragenden, auch ftellvertretend Tragenden. Das ift der Schlif-
fel, der die ehernen Pforten der Holle offnet, der Schliiffel, der die
Tiefen der einzelnen Seele wie der Volker und fonftigen Gemein-
{chaften aufichliefit.

Das Dritte aber liegt auf der gleichen Linite. Es gibt keinen un-
mittelbaren Zugang zu der Seele, {ei’s des Einzelnen, fei’s der Ge-
meinfchaft, Und das ift an fich gut fo. Es ift nach Gottes Ordnung fo.
Er allein hat den Schliiffel zu der ehernen Pforte, Aber es gibt doch
einen Zugang: durch Gott [elbfl, iiber Gott felbft. Und das ift ein
grofles, koftbares Geheimnis, faft zu zart, um davon zu reden. Sagen
wir: Wir vermogen vielleicht, {cheinbar, gar nichts gegen jene Ver-
{chloffenheit fiir die Wahrheit, gegen jene faliche Haltung. Ein blofies
Riitteln an der Pforte, vielleicht Fauftichlige daran, wiirden die Pforte
nur noch fefter ver{chlieffen. Gewifl. Wir konnen aber etwas anderes
tun: Wir konnen diefen Menichen, diefes Volk — um bei dem einen
Beifpiel fiir die Gemeinichaft zu bleiben — auf dem Herzen tragen.
In Liebe, in Schmerz, aber ohne Gewaltlamkeit; in heiliger Scheu vor
Gottes Weg, in der Geduld die daraus fliefit, im Glauben in der Hoft-
nung. Wir konnen das im innerften Helllgturn vor Gott, tun. Und es
wird nicht umfonft fein. ,,Klopfet an, fo wird euch aufgetan

,,Immer?

Immer! Auch da, wo wir es nicht fehen. Es wird nicht umfonit
gefchehen fein. Das Wunder gefchieht ficher., Auch wo wir es nicht
fehen. Es gibt kein Fatum. Es gibt keine blofle Natur. Es gibt in
letzter Inftanz nur den freien Gott und den freien Men{chen.

Nun {ind wir aber beinahe dem gleichen Fehler verfallen, den wir
bei Andern fo {chwer beklagten. Wir beklagten {chwer, dafl es Menfchen
gibe, welche fo gar nicht {Zhen, wie fie wirklich find, welche ihre
Fehler nicht {Zhen, die jedermann fonft fieht und wie Blinde oder
Trunkene ihren Weg taumelten, dem Verhingnis und Fall entgegen.
Wir konnten es nicht begreifen und fragten, wie da geholfen werden
konnte, Da fahrt plotzlich ein Erfchrecken durch unfere Seele. ,,Wie?

5



Wenn wir am Ende auch felbft fo wiren? Wenn wir an dem gleichen
Uebel litten, das wir an den Andern fo fehr tadeln oder doch
beklagen? Wenn wir am Ende auch den Splitter im Auge des Andern
{ahen und den Balken im eigenen nicht?*

Es ift fehr wahricheinlich, es ift faft ficher, ja, es ift ficher, daf} wir
folche Menichen find. Dann aber gibe es nichts Wichtigeres und nichts
Eiligeres fiir uns, als dafl wir felbft aus. diefer todlichen Gefahr
gerettet wiirden,

Aber wie? Auch hier ftellt {ich die gleiche Schwierigkeit ein wie in
den andern Fillen. Wie follen wir uns gegen uns {elbft wenden, da wir
eben doch — wir {elbft {ind? Wir {ehen uns felbft und beurteilen uns
felbft eben auch nach der Art, die wir haben, die wir find. Wie follen
wir uns auf einmal anders fehen und beurteilen? Konnen wir denn
Andere werden? Kénnen wir iiber unfern Schatten fpringen?

Wir ftehen alfo wieder vor einem circulus vitiosus ohne Ausgang.

Ohne Ausgang? Wirklich?

Es ift doch Eins fchon wichtig: diefes Er[chrecken. Schon diefes
rettet uns vor dem Verhingnis., Schon damit 6ffnet fich das Auge. Es
fangt an zu {fehen. Und nun ift es {o, daf} es immer mehr ficht; oft faft
zuviel — zuviel, wenn nicht das Wort der Gnade wire und in die tief-
ften Tiefen, ja in die Holle {elbft das Kreuz {chaute. Wir werden in
der Tat Andere. Denn wir find ja nicht einfach wir felbft. Wir haben
tieferen Grund. Gott ift der creator spiritus — wir find nicht blof§
gelchaffen, {fondern werden gelchaffen — unaufhérlich. Und es heift:
»1ft Einer in Chriftus, fo ift er eine neue Schopfung.” Der neue Menich
aber fieht den alten fo wie diefer iff. Er erfchrickt; er flicht vor ihm
immer hoher hinauf. Die Wendung kann gefchehen, fie gefchieht. Und
damit ift der Weg offen zu allem Sieg und Segen Gottes. Nur das-
Er{chrecken ift notig! Nur die Wendung muf} fein! Sonft geht es uns
wie den Andern — fonft geht es uns noch {chlimmer als ihnen. :

Selbftpriifung, Selbfterkenntnis, Selbftgericht {ind die grofie Aufgabe,
fir die Volker und fiir die Einzelnen; fie find die Vorbedingung fiir
alles andere, was wir fein und tun follen.

Aber wie? Lauert hier nicht eine neue Gefahr? Fithrt eine {olche
Haltung nicht zum Gribeln siber fich [elbft und ift nicht gerade dies
geeignet, uns tiber uns {elbft irre zu fithren? Wenn nicht zur Schwer-
mut, die daran verzweifeln mochte, dafl es ein fittliches Vor-
Wartskommen gebe, fithrt es dann nicht vielleicht zur Eitelkeit in
Form der Selbftbefpiegelung, zum falfchen Wichtignehmen feiner
Selbft, vielleicht auch zur Selbfigerechtigkeit, weil wir meinen, wir
hiitten es doch fchon mit uns recht weit gebracht, befonders im Vergleich
mit Andern? Und kommen wir damit nicht auf das Problem zuriick,
ob es denn tiberhaupt moglich fei, fich felbft zu {ehen, wie man ift?

Das Bedenken ift duflerft r1cht1g und duflerft W1cht1g Es fithrt uns
zZu einer letzten und hochften Antwort.

6



Es gibt drei Spiegel, worin wir unfer Bild fehen konnen. Der eine
Spiegel ift die Welt, ift das Urteil der Menichen und der Zuftand der
Menfchen, Wer wiiite nicht, wie triigerifch diefer Spiegel ift? Wehe
dem, der nur ihn kennte! Von diefem Spiegel weg konnen wir, Troft
fuchend, uns zu dem zweiten fliichten: das find wir [elbfl. Aber diefer
Spiegel ift — wir haben ja gezeigt, warum — wenn moglich noch triige-
 rifcher. Gibt es keinen andern, keinen, der uns die Wahrheit_zeigte,
die Wahrheit iberhaupt und die iiber uns felbft? Es gibt einen. Diefer
dritte Spiegel ift Gott. Blicken wir in diefen! Diefer Spiegel zeigt uns
zweilerlel: Zuerﬂ: wie wir von Gott aus find und fein {follen, und fo-
dann, wie wir wirklich find. Er zeigt uns wie wir handeln follen
und wie wir nicht handeln. Er zeigt uns unferen Auftrag und zeigt uns
unfer Verfagen. Er zeigt uns das Gericht und zeigt uns die Rettung.
Er zeigt uns die Wahrheit. Er {chmeichelt nicht, aber er verzerrt auch
nicht. Es blickt der Richter dem Angeklagten, aber auch der Vater
feinem Kinde entgegen. Mehr brauchen wir nicht zu wiflen, als was
diefer Spiegel uns zeigt. Es ift genug. Wir brauchen nicht griiblerifch
in uns {elbft zu verfinken, {ei’s zur Schwermut, fei’s zur egozentrifchen
Eitelkeit, wir brauchen auch keine Selbﬁgerechtlgkmt zu firchten, wir
brauchen nur auf Gott zu Ichauen, Nur Gotteserkenntnis ift echte
Selb fterkenntnis. Wir diirfen und follen vielleicht auch in den Spiegel
der Welt {chauen, und in den Spiegel des Ich, aber nur, um dann in
den Spiegel Gottes zu blicdken: zu Demut und Troft.

Und dann gefchieht das hohe Wunder: Der Blick in diefen Spiegel
_werdndert uns. Wir brauchen nicht mithfam alles felbft zu tun: Gott
tut felbft das Befte. Er [chafft, er {chafft uns um. Nicht das Griibeln,
das {chwermiitige oder hochmiitige, hilft uns, fondern die Wendung.
Denn diefer Wendung kommt Gott entgegen. Die Wendung zu ihm
bringt das grofle Anderswerden. Von {elbft. Als neue Schopfung, als
Wunder. .

Das Gleiche gilt auch fiir die Gemeinichaften. Sie brauchen nicht
tieffinnige Spekulationen anzuftellen i{iber ihre Volksart oder gott-
liche Berufung, und follen es nicht. Auf diefem Wege kommt es doch
nur zu Mythenbildung, Selbftverherrlichung und Selbftbetrug, aber
unter Umftinden auch zur Verzweiflung, zum Defaitismus. Sie {ollen
auf Gott blicken, der ihnen ihre Aufgabe deutlich genug zeigt, wenn fie
diefe fehen Wollen und der ihnen auch die notige Kraft gibt. Auch hier
- kommt es nicht auf miihfames Tun an, {ondern auf die Wendung Sie
ift die grofie Aufgabe; aus ihr folgt alles iibrige von felbft. Und auch
diejenigen, die eine Berufung haben, Gemeinichaften Weg und Wahr-
heit zu zeigen, konnen und diirfen das nicht nach den Gedanken ihres
eigenen Kopfes und den Tridumen ihres Herzens tun, fondern konnen
und diirfen es nur {o tun, daf} fie ihnen Gottes offenbaren Willen und
Weg zeigen. Alles andere wird dann von {elbft recht.

Und damit find wir auf das Letzte gekommen, auf jenen Weg, in



den alle rechten Wege einmiinden und von dem alle rechten Wege aus-
gehen: ,, Trachtet am Erften nach dem Reiche Gottes und f{einer Ge-
rechtigkeit, fo wird euch folches zufallen.” Du brauchft dich, einzelner
Menfch oder Gemeinichaft von Menichen, nicht zu zergriibeln, um dich
zu finden, um die Wahrheit deiner felbft, die Wahrheit tiber dich und
fiir dich zu finden: gib dich nur Gottes Sache ganz und lauter hin und
fie wird dich fchon zurechtbringen. Leonhard Ragaz.

Umgehung des prophetifchen Wortes heute.

Motto: ,,Charakteriftifch ift fir heute: Man redet nicht von dem Zerfall, man
befchreibt ihn nicht, man meint darum, er fei gar nicht vorhanden, — aber um fo
heftiger nimmt gerade dann der Zerfall zu. Der Zerfall it wie unkontrolliert,
wenn das Wort nicht zu ithm gelangt. Er wichft ins Unermefiliche, in das vom
Wort nicht Gemeflene. Der Zerfall ift wie unbeauffichtigt, er wird nicht vom kla-
ren Wort geholt und vor das Gewiffen geftellt,

Der Zerfall ift nicht nur darum fo groff, weil der Menfch von Gott abfiel,
fondern weil der Zerfall nicht als folcher erkannt, in das Wort geholt und vor
das Gewiflen gebracht wurde, Auf diefe Weife vollzieht fich der Zerfall auflerhalb
des menf{chlichen Bezirkes. Denn auflerhalb des menfchlichen Wortes ift auflerhalb
des men{chlichen Bezirkes. Das gerade ift das Unheimliche an thm und das gibt
ihm das Dimonifche; denn alles was auflerhalb des Wortes, des vom Logos ftam-
menden Wortes, gefchicht, wird dimonifch.

Anftatt diefes notwendige aber unbequeme Wahrheitszeugnis zu wagen, ver-
legt man fich aufs Organifieren. Der Trieb, alles zu organifieren, Minner, Frauen,
Kinder, Spiele etc., verdringt heute alles andere. Und das ift falfch. Es kommt
heute nur auf das Gebet an und auf das Zeugnisgeben, nicht aber auf die
Organifation des Nebenfichlichen. Im Organifieren werden wir Chriften immer
ins Hintertreffen geraten gegeniiber den Maichten, die das befler verftehen. Nur im
Beten und im propbetifchen Geift {ollten und kénnten wir den anderen iiberlegen
fein. Auch haben wir nicht fo fehr Diplomatie und Klugheit ndtig; auch darin
find uns die anderen iiber, Nicht kluge Diplomaten brauchen wir heute als Fiih-
rer, fondern Minner von prophetifcher Art. Nicht die Organifation durchbricht
heute das Zement des Viehifchen und Verftodkten und Unchriftlichen, fondern der
prophetiiche Geift, der Ueberfall vom Prophetifchen her, das Unberechenbare des
Prophetifchen. Nur das ganz und gar andere vermag diefe Welt der Unchriftlich-
keit zu vernichten, mnicht aber etwas, was mit ihr konkurriert. Und Organifation
ift ein Konkurrieren mit dem Unchriftlichen. Nur vom ganz und gar anderen her
kann man diefe Welt des Unchriftlichen heraushebeln, nicht aber, indem man fich
der gleichen Art des Geiftes, nur mit anderen Vorzeichen, bedient.” (Max Piccard.)

In der Tat: im heutigen religiofen, kirchlichen und kulturellen Leben
findet fich folch eine Hypertrophie an Organifatori{fchem und an Kul-
tilchem, an fportlichen und religit{en Veranftaltungen, dafl {chon da-
durch das prophetifiche Wort verdringt wird und als deplaciert er-
{cheint, Allein es wird auch abfichtlich vermieden und umgangen, fo daf}
man mit dem Propheten Jeremias klagen konnte: ,,Mein Volk! Deine
Lebrer und Priefler liefen dich in Irrtum, Blindbeit und Unkenntnis; -
fie [agten iiber deine [chlimmflen Siinden nichts, fie weckten dich nicht
auf, wum dadurch dein Ge[chick zu wenden, fie predigten dir nur [chone

8



	Selbstprüfung, Selbsterkenntnis, Selbstgericht

