Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (5): April-Sendung

Artikel: Das Prophetische im Gegensatz zum Poetischen und Theoretischen
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138080

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nicht gekommen wire, oder anders gekommen wire, und dafl es von.
uns weiche. Dann wird es zum koftbarften Befitz unferes Lebens. Dann
umtont uns das Wort: ,,Sei getreu bis in den Tod, fo will ich dir die
Krone des Lebens geben.*

Jede Sache lebt von der Lauterkeit und Ganzheit derer, die fie tra-
gen oder tragen follen; fie lebt davon, dafl fie ihrem Selbft abfagen
um der Sache willen, und das heifit zuletzt: um Gottes willen, und daf}
fie um ihretwillen, und das heifdt: um Gottes willen, das Kreuz auf fich
nehmen — ihr Kreuz; aber auch jeder Menich lebt davon, dafl er nicht
{ich {elbft lebt und fich felbft fucht, {ondern eine Sache hat, eine grofle
Sache, eine Sache, die von Gott kommt, und fich ihr ganz gibt. Die
grofite, {chwerfte, freudigfte Sache aber ift die Nachfolge Chrifti,

Leonhard Ragaz.

Das Prophetifche im Gegenfatz zum Poetifchen
und Theoretifchen.

»Das Eine ift: zu leiden, ein anderes: Profeflor darin
zu fein, dafl ein anderer . litt. Das erfte ift der Weg,
das andere ift: den Ort umgehen.* Kierkegaard.

Damit hat Kierkegaard das exiftenzielle Chriftentum vom theo-
logifchen Chriftentum, beziehungsweife das Reichgottes-Chriftentum
vom Kirchenchriftentum unter{chieden. Das eine geht den Weg Chrifti,
der Apoftel, Propheten und Mirtyrer: es kimpft, ringt und leidet um
die Wahrheit und um der Wahrheit willen. Das ift ,,der Weg, die
- Wahrheit und das Leben®, das heiflt:- der Weg der lebendigen Wahr-

heit und des wahren Lebens. Es ift der Weg der ernften Nachfolge, des
Bekennertums, des Wahrheitszeugniffes, der lebendigen, exiftenziellen
Verkiindigung, des Leidens und des Verfolgtwerdens um der Wahrheit
willen. Es ift das Prophetifche gegeniiber dem Theoretiichen, Schul-
mifligen, das unmittelbare Reichgottesleben gegeniiber dem erbaulichen
Kirchenleben; es ift die gottliche Wirklichkeit gegeniiber der poetifchen
Feier des Gottlichen, ,,dem Feft frommer Erinnerungen und Gottes-
dienfte”, wie Nietziche fich einmal ausdriickt.

Anders ift es mit dem theologifchen Chriftentum und dem anbetenden
Kirchenchriftentum. Da wird, in erfter Linie wenigftens, nicht der Weg
Chrifti und der Heiligen felbft gegangen. Das erichiene als eine iiber-
triebene Zumutung. Da wird der Ort, an welchem Chriftus fteht, nicht
felbft betreten, er wird vielmehr fingend und anbetend umkreift und
umgangen, lobend und preifend umichrieben; er wird ftudiert, tief und
f{chon dargelegt, gelehrt, erbaulich und korrekt gepredigt, mit Blumen
und Weihrauch gefeiert. Das alles mag [eine Berechtigung haben, Es
gibt auch ein Bediirfnis des Kultes und der Anbetung. ,,Erft in einer

9



kiinftigen Welt wird kein Tempel mehr fein® (Hilty). Aber daf}
hier die Nachfolge in der Anbetung und Bewunderung untergebt, dafl
die korrekte Lehre und der wahre Kult in allem Ernft, ja mit hochftem
Ernft als das Chriftentum betrachet wird, ja allein als Chriftentum
betrachtet wird; dafl man alfo {ogar den Blickpunkt dafiir, was Ernfl ift
und #m was es letztlich eigentlich geht, verriickt; dafl man die Feier von
dem Ernft nicht untericheidet, {endern beide miteinander verwechfelt;
daffl man (um im obigen Bild Kierkegaards zu bleiben) den Sprung
vom Karuffelpferd der Kirchlichkeit, das fich nur im Kreife dreht,
zum wirklichen Pferd des wirklichen Lebens nicht findet: das ift das
Bedenkliche und Tragifche, das zeigt die Grofle der Spannung, die -
zwilchen dem theologifchen Kirchenchriftentum und einem prophe-
tifchen Reichgotteschriftentum befteht. Diefen Gegenfatz zwilchen dem
Prophetifchen und dem Kultiichen, Religiofen, haben wir indeflen
bereits in einer friheren Abhandlung beleuchtet. Hier wollen wir da-
her uns mehr mit dem Unterichied befafien, der befteht zwilchen dem
Propheti{chen und dem Poetentum und Gelehrtentum im allgemeinen.

Inwiefern fteht nun das Prophetifche im Gegenfatz zum Poetifchen
und Theoretifchen tiberhaupt? Der Prophet, als Wahrheitszeuge und
Richter {einer Zeit, ift dem herrichenden Zeitgeift hochft unbequem, und
mull es fein. Was die Welt nicht priamieren kann oder nicht in eine
ithrer Schubladen einreihen kann, das fiirchtet und liftert und bekimpft
fie. Solange f{ie einen Geiftesmann in die Schublade des Gelehrten oder
Poeten unterbringen kann, ift alles gut — aber auch harmlos. Es pal-
fiert nichts belonderes; es dndert fich nichts in der Welt, und das ift
den meiften die Hauptfache. Es wird im Gegenteil der beftehenden
Ordnung Intereflantes, Genufl und Unterhaltung geboten. Allerdings,
die Wartenden, jene, die auf die Erlofung Ifraels harren, die Sehn-
{tichtigen und Unzufriedenen, {ind enttdufcht. ,,Nur ein Gelehrter, nur
ein Poet!” fagen fie, Er {chreibt zwar {chone Biicher, aber es ift nur
Literatur, Nichts fiir den einfachen Mann.

,Das Volk geht voriiber, bedauert nur:
Jch hab’ keine Zeit fiir Literatur!®

Er mag als Gelehrter und anerkannter Dichter {fogar gewifle Frei-
heiten und Kithnheiten fich erlauben: die Maflgebenden laffen ihm
diefe Lizenzen. Sie wiflen: fiir fie, fiir die beftehende Ordnung, ift er
nicht gefihrlich. Sie find feiner ficher: ift er doch abhingig von ihrem
Geld und ihrem Lob. Er macht fogar Reklame fiir ihre Sache. Und
alles bleibt beim alten:

,»Es geht in der alten Schlenderweife

Ein jeder die ausgetret’'nen Geleife,

Und den Philiftern zum Plifier

Bleibt das Himmelreich blof} auf dem Papier!*

IO



Auf der Linie des Poetentums und des Gelehrtentums mag viel Sché-
nes und Intereffantes gefchafft werden, gegen die eigenen Zeitgenoflen
wird dabei aber nur blind gefchoflen. Der Prophet dagegen fteht auf
der ungemiitlichen Linie exiftenzieller Wirklichkeit, wo es ernft gilt,
wo man {charf {chief3t.
- Es paffiert nun zuweilen dem Weltgeift und dem XKirchengeift,
daf} er {elbft, wider feinen Willen, den Propheten erwecken muf}, der
mit feinem Iebendlgen Wort das Urteil und Gericht Gottes vollzieht.
Durch iibermifligen Druck von Unrecht und Gewalt {chlagen fie den
prophetifchen Funken aus dem Stein. Ja, jeder Zeitgeift {chafft {ich den
Propheten, der gegen ihn die Sache Gottes zu vertreten hat, felber.
Wahre Erkenntnis, prophetifche Erkenntnis und prophetlfches Zeug-
nis erwacht flets nur auf dem Weg des Kreuzes, auf dem Weg leid-
voller Erfahrung, nicht am Studlertlfch ) Wer diefern Kreuz dcr leid- -
vollen Erfahrung klug aus dem Weg geht, der kann es vielleicht zum
erfolgreichen Sduiﬁﬂ:eller bringen, aber nicht zum Propheten. Der
Poet will in erfter Linie gefallen, durch den Klang und Stil feiner
Worte fich und anderen Freude machen, der Prophet aber will auf-
wecken und ziinden. Der Poet blift dle Schalmei, der Prophet die
Trompete. Die Arbeit des Poeten und Literaten ift meift ein eintrig-
liches Gelchift, es trigt Geld und Ehre ein, das Amt des Propheten
trigt feinem Trager zu Lebzeiten meift nur Kritik und Verfolgung ein.
Darum f{ind diefe {o {elten und fehlen zeitweile ganz. Mancher Pro-
phet hat durch menfchliche Diplomatie und Klughext fich felber ver-
dorben. Denn es gibt keine ,,klugen Propheten”. Womit nicht gefagt
ift, dafl er nicht vorfichtig umgehen foll mit der Wahrheit, Er wird fo-
gar {chweigen, bis er nicht mehr {chweigen kann. .

Treffend hat fchon der alte Goethe den Unterfchied zw1{chcn
Poetentum und Prophetentum herausgeftellt: ,,Wollen wir den Unter-
{chied zwifchen Poeten und Propheten niher andeuten, fo fagen wir:
beide {ind von einem Gott crgnffen und befeuert, der Poet aber ver-
geudet die ihm verliechene Gabe im Genuf}, um Genuf hervorzubrin-
gen. Alle iibrigen Zwecke verfaumt er, fucht mannigfaltig zu fein, fich
in Gefinnung und Darftellung grenzenlos zu zeigen. Der Prophet hin-
gegen fieht nur auf einen einzigen, beftimmten Punkt und Zweck, und
folchen zu erlangen, bedient er fich der einfachften Mittel, Irgendem
beftimmtes Wort hat er zu verkiinden, wie um eine Standarte will er
durch dasfelbe und um dasfelbe die Menfchen {ammeln. Hierzu bedarf .
es nur, dafl die Welt glaubt; er mufl alfo (in gewiffer Hinficht) ein-
tonig und eindeutig reden und bleiben.*

In der Tat: (furch das eindeutige prophetifche Wort erft werden
~ Siinde und Irrtum einem Menfchen oder einer beftimmten Zeit fo recht

1y ,In cruce robur mentis*:s Im Kreuze liegt die Kraft des prophetlfchen '
Geiftes.

II



ins Bewufitfein gehoben. Mit dem prophetifchen Wort erft kommt der
»Okandal®. Er war zwar fchon da, vielleicht drgerten fich {chon Ein-
zelne, aber man getraute fich nichts zu fagen, weil dem Einzelnen die
Vollmacht und auch die Sprache dazu fehlte. Der Prophet erft vermag
die Wahrheit in die rechten Worte zu faflen, er erft wagt die Ruhe-
- ftorung, die mit der Aufdeckung des fiindhaften oder irrigen Zuftandes
gegeben ift. Niemand vor ithm konnte fich iiber diefen Zuftand Rechen-
fchaft geben, wenn man auch noch {o fehr darunter litt. Das macht den
Propheten verhaflt. Er ift nicht nur eine Art ,,Hofnarr, wie mancher
Poet und begabte Schriftfteller es ift, dem der fehlerhafte Zuftand nur
Stoff fiir ein paar geiftreiche und anziigliche Witze liefert, der die
Wahrheit nur poetifch ,,durch die Blume* aus{pricht; oder ein Kanzel-
prediger, der die Wahrheit nur den kleinen und armen Sindern mit
Salbung und Emphafe ins Gewiflen hineindonnert, {ondern ein Mann,
der es wagt, die unangenehmfte Wahrheit nicht nur nach unten, fon-
dern auch nach oben, den Michtigen und Herrfchenden; zu fagen, der
nicht nur die private, fondern auch die kollektive, 6ffentliche Siinde
anklagt.

Der Prophet hat zwar mit dem Dichter etwas gemein. Beide haben
die Fihigkeit, etwas Erlebtes oder Gelchautes {prachlich zum Ausdruck
zu bringen. Allein der Dichter und Poet verklirt nur das Beftehende in
Natur und Gefchichte und hebt es ins Bewufltfein des Volkes, wihrend
der Prophet mit feiner Sprachgewalt das Seinfollende und Kiinftige
dem Volk ins Bewufltfein himmert. Wo daber Poeten und Gelebrte,
Schulméinner und T heologen den Propheten erfetzen wollen, da wer-
den fie zu falfchen Propheten, Infofern gilt, was Paul Schitz {agt:
,2Die Theoriften, das find die falfchen Propheten der Gegenwart.”
»Ole fagen ,gut fteht’s, gut fteht’s, wo es iibel fteht, und ,Friede,
Friede’, wo kein Friede ift.” Ebenfo gehéren Poeten und Priefter leicht
zu Jenen die die toten Propheten und Heroen der Vergangenheit prei-
fen, wihrend fie die lebendigen Propheten fteinigen.

Da ift aber noch ein anderer {ehr wichtiger Unter{chied zu beachten:
Poeten und Gelehrte, religiofe Schriftfteller, Theologen und Priefter
‘befchiftigen {ich mit dem laufenden, ordentlichen Dienft an der Bildung,
Unterweifung und Erziehung der Menichen. Das mufl fein und kann
und will durch die Propheten nicht erfetzt werden. Der Prophet {etzt
aber da ein, wo das ordentliche Bildungswefen, Lehrertum und
Prieftertum verfagt: in auflerordentlichen Zeit{ituationen, in Zeiten kol-
lektiver Fehlentwicklung in Staat und Kirche. In f{olchen Situationen
{find die ordentlichen Bildungstriger meift blind und {chwerhdrig: fie
bemerken nicht die Achfendrehung der Welt und die Willensdnderung
Gottes, die da eingetreten ift. Denn — das wird oft iiberfehen — Gott
ift in bezug auf die Menichen nicht ,,unverdnderlich®. Gott geht nicht
ftarr gefetzlich oder doktrindr vor in der Behandlung der Men{chheit,
fondern pidagogifch, heilpidagogiich. Gott kennt in der Leitung fei-

12



nes Volkes nicht nur ein ftarres ,,Entweder — Oder®, ein blofles Gut
oder Bos, fondern er kennt auch ein ,,Vorgeben und Nachgeben®, ein
Sich-Anpaffen an den feelifchen Zuftand der Men{chen. Seine Forde-
rungen konnen daher bald milder, bald ftrenger fein; was er geftern
geduldet, das kann er heute verbieten.

»Was geftern wohlgeklungen,
Ift heute falich gefungen.

So konnte ein Prophet Amos den Opfergottesdientt, den einft Mofes
auf Geheifd Gottés eingefiihrt, als einen Greuel bezeichnen, ,,den Gott
nicht riechen mag®; fo konnte einft der gleiche Samuel heute unter den
firkften Ausdriicken fein Volk davon abhalten, einen Konig zu wih-
len (als Abfall von Gott, ja beinahe als Gétzendienft hatte er dies hin-
geftellt), wihrend er nachhcr als alles nichts niitzte, ihrem Willen will-
fahrte und ihnen den Konig als von Gott gegeben Vorﬂ:ellte dem fie ge-
horfam fein follen. So konnten im Laufe der Zeit die gle1chcn Einrichtun-
gen, Konigtum und Tempelwelfen, von den einen Propheten gefordert,
von andern Propheten wiederum bekdmpft und als bos bzw. als erledigt
hingeftellt werden, je nachdem die konkrete Situation es erforderte. Das
gleiche fehen wir {pdter in erhohtem Mafle bei Chriftus: ,,Von den
Alten ift euch gefagt worden, Ich aber {age euch.” Was einmal ,,der
Herzenshirtigkeit eurer Viter wegen erlaubt war, ift jetzt Siinde etc.
Hier gilt das Wort: ,,Die Groflen haben immer Recht, auch wenn fie
einander wider{prechen. Propheten {ind eben nicht Theoretiker, fon-
dern fie ftehen als Korrektoren in der lebendigen Ge{chichte. Sie {ind
es, die die Zeichen der Zeit erkennen und die Willensinderung Gottes
-~ wahrnehmen. Der Prophet ift {ozufagen ein ,,éyrpos avip®, ein Arzt
feines Volkes, er hat im Gegenfatz zum Theoretiker und Gelehrten
eine arztliche Aufgabe, und zwar vor allem die Aufgabe, enem
beflimmten Volk in einer beflimmten Zeir die richtige Diagnofe zu
ftellen. Der Prophet ift wefentlich Diagnoftiker, nicht Theoretiker und
nicht Aktivit und auch nicht Wundertiter, Darin liegt die Grofle und
die Grenze der prophetifchen Miffion. Diefe ihre Bedeutung kann
kaum hoch genug gelchitzt werden.

Worin liegt denn folche prophetiiche Diagnofe? Wenn zwei das
gleiche Ausfehen haben, find {ie nicht notwendig die gleichen. Es kann
zum Beifpiel ein Volkskdrper oder ein Kirchenkdrper uns heute fo
ordentlich und gefund erfcheinen wie vor hundert Jahren oder eher
noch gefunder und beffer, und doch kann eine tiefer dringende Dia-
gnole eine bedenkliche Verichlimmerung feftftellen. Wenn mancher in
feinem inneren Wefen echt und gut ift, fo dafl man ithm Vertrauen
entgegenbringen kann, {o ,,mag es viel leiden®, das heifit, man ertrigt
dann den Staub und den Schmutz, die Flecken und Fehler an f{einer
dufleren Erfcheinung leicht. Nichts vermag uns an ithm irre zu machen.
Die Fehler find dann eben nicht Symptome {eines inneren Seins, {on-

I3



dern mehr zufalhger Natur der Trlbut {einer Men{chlichkeit, die Fol-
gen feines Helfenwollens mitten im Staub und Kampf diefes Lebens.
Seine Wunden und Schrammen und Fehler machen ihn uns eigentlich
echer noch ehrwiirdig und liebenswiirdig, {ind fie doch ein Zeichen
dafiir, daf} er etwas wagte und fich einfetzte. Die Fehler eines wahr-
haft heiligen und guten Menfchen niitzen uns daher mehr als feine
Tugenden, ebenfo wie umgekehrt die Tugenden eines {chlechten Men-
{chen uns mehr fchaden wie feine offenbaren Lafter. Denn die Men{ch-
lichkeiten und Fehler an einem Heiligen find uns ein Beweis feiner
Lebendigkeit und Gefchichtlichkeit, fie bringen uns thn men{chlich niher,
fo dafl {ein Beifpiel uns ein Halt wird. So ift es auch im Groflen mit
- der gefchichtlichen Erfcheinung eines Volkes oder einer Kirche (oder
befler einem beftimmten Syftem oder einer beftimmten Regierung der-
felben). Solange fie noch lebendig und fchopferifch titig in der Ge-
{chichte ftand und im allgemeinen {egensreich wirkte, konnte man an
ihr vieles ertragen, man nahm alles in Kauf um des Guten willen, das -
fie wirkte. Man weif} ja, wie lange ftaatliche und kirchliche Herr{cher
das Vertrauen des Volkes miflbrauchen, wie lange fie auf Koften diefes
Vertrauens, diefes Volkskredits, {iindigen konnten. Das kann aber anf
einmal anders werden, Wihrend frither die Lafter und Fehler einen
nicht irre machen durften an der Kirche, fo kann es morgen viel-
leicht fo fein, dafi uns umgekebrt ihre [cheinbare Tugendhafligkeit
nicht irre machen darf an ibrer tat[dchlichen Dekadenz und Gefallen-
beit. Wenn es nicht mehr viel leidet, um an der Kirche irre zu werden,
wie das heute zum Beifpiel der Fall ift, {o ift das bereits ein {chlimmes
Zeichen. Gewifle in Erfcheinung tretende Fehler, felbft {cheinbar geringe
Fehlentwicklungen, machen uns viel rafcher bedenklich und nehmen
wir viel ernfter, als dies friiher bei viel groberen Fehlern der Fall war.
Warum? Die Febler werden jetzt eben zu Symptomen der Dekadenz,
der inneren Pervertierung. Darum auch von feiten der Kirche die iiber-
grofle Empfindlichkeit, die krampfhafte und krankhafte Selbftapologie.
Es mag nicht mehr viel leiden, fie mag nichts mehr ertragen. Das ift
- ein Zeichen der inneren Schwiche und Unficherheit. Darum fiirchtet

fie auch jeden Hauch der Kritik gleich einem Kartenhaus. Gewif}:
Kirche bleibt immer noch Ideal, ,,Anfich-Wahrheit, wie immer ihr
konkreter Zuftand fein mag. Aber hic et nunc, die empirifche Erichei-
nung derfelben befindet fich dann laut der propheufchen Diagnofe in
einem Krankheits- oder Erftarrungszuftand. Wihrend die Gelehrten
nur das ,,an {ich® einer Er{cheinung im Auge haben (der Anthropofoph
zum Beifpiel ,,den Menfchen an fich®, der Theologe ,,die Kirche an
fich*), hat der Arzt den konkreten Menfchen im Auge und der Pro-
phet die konkrete Men[chheit, die konkrete Kirche, nicht bloﬁ eine
lehrhafte dogmatifche Sicht derfelben. Er hat die Fihigkeit, eine rich-
tige Diagnole und Prognofe zu ftellen iiber den wirklichen Zuftand
des Patienten, ob er gefund, krank oder fterbend fei. Und der Theo-

14



- retiker mag entfetzt {ein iiber diefe Diagnofe, weil fein Bild von der
Kirche immer gleich ideal und wundervoll ift. Aber es gilt dennoch
vom Propheten das Wort, das Homer vom Arzt fagt: ,/prpds ydp
dvip moAddy dyrdbeos GAdwy™, ) Der heilende Mann ift iiber alle an-
dern zu f{chdtzen.“ Denn die rechte Diagnofe ift von ent[cheidender
Wichtigkeit, . | , H.

Die Nachfolge.

Choix.

Si Jésus revenait

il choisirait de n’appartenir point

a une race particuliere, & une nation, 2 une classe,

pour étre tout A tous!

A moins qu’il ne choisisse, pour encore porter une croix,
la race la plus honnie,

la nation la plus meurtrie,

la classe la plus méprisée et la plus exploitée.

Suivre.

Que les hommes de bonne volonté

tombent,

n’ayant rien accompli de leur haut dessein,

Je ne leur reprochera1 rien,

sauf avoir été si peu suivis.

Ils me répondront, le sourire triste,

les mains lasses,

que ’essentiel pour eux n "était pas d’&tre suivis,
mais d’ av01r eux-meémes sulvis, Jusqu’é ’échec méme,
leur rnaltre

Si I'ame capitulait . . .

Que serait la vie si "Ame capitulait,

si devant les résistances de la masse pesante

et les avances de la vie fac1le

elle se déterminait a n’espérer plus,

é ne désirer plus,

a ne vouloir plus,

se contentant de subir la vie.

Diit-elle se dire, pour se donner ﬁgure de volonté libre:
Je veux étre esclave, je préfére la mort?

I



	Das Prophetische im Gegensatz zum Poetischen und Theoretischen

