
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (5): April-Sendung

Artikel: Das Prophetische im Gegensatz zum Poetischen und Theoretischen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nicht gekommen wäre, oder anders gekommen wäre, und daß es von
uns weiche. Dann wird es zum koftbarften Befitz unferes Lebens. Dann
umtönt uns das Wort: „Sei getreu bis in den Tod, fo will ich dir die
Krone des Lebens geben."

Jede Sache lebt von der Lauterkeit und Ganzheit derer, die fie tragen

oder tragen follen; fie lebt davon, daß fie ihrem Selbft abfagen
um der Sache willen, und das heißt zuletzt: um Gottes willen, und daß
fie um ihretwillen, und das heißt: um Gottes willen, das Kreuz auf fich
nehmen — ihr Kreuz; aber auch jeder Menfch lebt davon, daß er nicht
fich felbft lebt und fich felbft fucht, fondern eine Sache hat, eine große
Sache, eine Sache, die von Gott kommt, und fich ihr ganz gibt. Die
größte, fchwerfte, freudigfle Sache aber ift die Nachfolge Chrifti.

Leonhard Ragaz.

Das Prophetifche im Gegenfatz zum Poetifchen
und Theoretifchen.

„Das Eine ift: zu leiden, ein anderes: Profeffor darin
zu fein, daß ein anderer litt. Das erfte ift der Weg,
das andere ift: den Ort umgehen." Kierkegaard.

Damit hat Kierkegaard das exiftenzielle Chriftentum vom
theologifchen Chriftentum, beziehungsweife das Reichgottes-Chriftentum
vom Kirchenchriftentum unterfchieden. Das eine geht den Weg Chrifti,
der Apoftel, Propheten und Märtyrer: es kämpft, ringt und leidet um
die Wahrheit und um der Wahrheit willen. Das ift „der Weg, die
Wahrheit und das Leben", das heißt:- der Weg der lebendigen Wahrheit

und des wahren Lebens. Es ift der Weg der ernften Nachfolge, des

Bekennertums, des Wahrheitszeugniffes, der lebendigen, exiftenziellen
Verkündigung, des Leidens und des Verfolgtwerdens um der Wahrheit
willen. Es ift das Prophetifche gegenüber dem Theoretifchen,
Schulmäßigen, das unmittelbare Reichgottesleben gegenüber dem erbaulichen
Kirchenleben; es ift die göttliche Wirklichkeit gegenüber der poetifchen
Feier des Göttlichen, „dem Fell frommer Erinnerungen und
Gottesdienfte", wie Nietzfche fich einmal ausdrückt.

Anders ill es mit dem theologifchen Chriftentum und dem anbetenden
Kirchenchriftentum. Da wird, in erfter Linie wenigftens, nicht der Weg
Chrifti und der Heiligen felbft gegangen. Das erfchiene als eine
übertriebene Zumutung. Da wird der Ort, an welchem Chriftus fteht, nicht
felbft betreten, er wird vielmehr fingend und anbetend umkreift und
umgangen, lobend und preifend umfchrieben; er wird ftudiert, tief und
fchön dargelegt, gelehrt, erbaulich und korrekt gepredigt, mit Blumen
und Weihrauch gefeiert. Das alles mag feine Berechtigung haben. Es

gibt auch ein Bedürfnis des Kultes und der Anbetung. „Erft in einer



künftigen Welt wird kein Tempel mehr fein" (Hilty). Aber daß
hier die Nachfolge in der Anbetung und Bewunderung untergeht, daß
die korrekte Lehre und der wahre Kult in allem Ernft, ja mit höchftem
Ernft als das Chriftentum betrachet wird, ja allein als Chriftentum
betrachtet wird; daß man alfo fogar den Blickpunkt dafür, was Ernft ift
und um was es letztlich eigentlich geht, verrückt; daß man die Feier von
dem Ernft nicht unterfcheidet, fondern beide miteinander verwechfelt;
daß man (um im obigen Bild Kierkegaards zu bleiben) den Sprung
vom Karuffelpferd der Kirchlichkeit, das fich nur im Kreife dreht,
zum wirklichen Pferd des wirklichen Lebens nicht findet: das ift das
Bedenkliche und Tragifche, das zeigt die Größe der Spannung, die
zwifchen dem theologifchen Kirchenchriftentum und einem prophetifchen

Reichgotteschriftentum befteht. Diefen Gegenfatz zwifchen dem
Prophetifchen und dem Kultifchen, Religiöfen, haben wir indeffen
bereits in einer früheren Abhandlung beleuchtet. Hier wollen wir
daher uns mehr mit dem Unterfchied befaffen, der befteht zwifchen dem
Prophetifchen und dem Poetentum und Gelehrtentum im allgemeinen.

Inwiefern fteht nun das Prophetifche im Gegenfatz zum Poetifchen
und Theoretifchen überhaupt? Der Prophet, als Wahrheitszeuge und
Richter feiner Zeit, ill dem herrfchenden Zeitgeift höchft unbequem, und
muß es fein. Was die Welt nicht prämieren kann oder nicht in eine
ihrer Schubladen einreihen kann, das fürchtet und läftert und bekämpft
fie. Solange fie einen Geiftesmann in die Schublade des Gelehrten oder
Poeten unterbringen kann, ill alles gut — aber auch harmlos. Es paffiert

nichts befonderes; es ändert fich nichts in der Welt, und das ill
den meiften die Hauptfache. Es wird im Gegenteil der beftehenden
Ordnung Intereffantes, Genuß und Unterhaltung geboten. Allerdings,
die Wartenden, jene, die auf die Erlöfung Ifraels harren, die Sehn-
füchtigen und Unzufriedenen, find enttäufcht. „Nur ein Gelehrter, nur
ein Poet!" fagen fie. Er fchreibt zwar fchöne Bücher, aber es ill nur
Literatur. Nichts für den einfachen Mann.

„Das Volk geht vorüber, bedauert nur:
,Ich hab' keine Zeit für Literatur!' "

Er mag als Gelehrter und anerkannter Dichter fogar gewiffe
Freiheiten und Kühnheiten fich erlauben: die Maßgebenden laffen ihm
diefe Lizenzen. Sie wiffen: für fie, für die beftehende Ordnung, ift er
nicht gefährlich. Sie find feiner ficher: ift er doch abhängig von ihrem
Geld und ihrem Lob. Er macht fogar Reklame für ihre Sache. Und
alles bleibt beim alten:

„Es geht in der alten Schlenderweife
Ein jeder die ausgetret'nen Geleife.
Und den Philiftern zum Pläfier
Bleibt das Himmelreich bloß auf dem Papier!"

io



Y

Auf der Linie des Poetentums und des Gelehrtentums mag viel Schönes

und Intereffantes gefchafft werden, gegen die eigenen Zeitgenoffen
wird dabei aber nur blind gefchoflen. Der Prophet dagegen fteht auf
der ungemütlichen Linie exiftenzieller Wirklichkeit, wo es ernft gilt,
wo man fcharf fchießt.

Es paffiert nun zuweilen dem Weltgeift und dem Kirchengeift,
daß er felbft, wider feinen Willen, den Propheten erwecken muß, der
mit feinem lebendigen Wort das Urteil und Gericht Gottes vollzieht.
Durch übermäßigen Druck von Unrecht und Gewalt fchlagen fie den
prophetifchen Funken aus dem Stein. Ja, jeder Zeitgeift fchafft fich den
Propheten, der gegen ihn die Sache Gottes zu vertreten hat, felber.
Wahre Erkenntnis, prophetifche Erkenntnis und prophetifches Zeugnis

erwacht ftets nur auf dem Weg des Kreuzes, auf dem Weg
leidvoller Erfahrung, nicht am Studiertifch.1) Wer diefem Kreuz der
leidvollen Erfahrung klug aus dem Weg geht, der kann es vielleicht zum
erfolgreichen Schriftfteller bringen, aber nicht zum Propheten. Der
Poet will in erfter Linie gefallen, durch den Klang und Stil feiner
Worte fich und anderen Freude machen, der Prophet aber will
aufwecken und zünden. Der Poet bläft die Schalmei, der Prophet die
Trompete. Die Arbeit des Poeten und Literaten ift meift ein einträgliches

Gefchäft, es trägt Geld und Ehre ein, das Amt des Propheten
trägt feinem Träger zu Lebzeiten meift nur Kritik und Verfolgung ein.
Darum find diefe fo feiten und fehlen zeitweife ganz. Mancher Prophet

hat durch menfchliche Diplomatie und Klugheit fich felber
verdorben. Denn es gibt keine „klugen Propheten". Womit nicht gefagt
ift, daß er nicht vorfichtig umgehen foil mit der Wahrheit. Er wird
fogar fchweigen, bis er nicht mehr fchweigen kann.

Treffend hat fchon der alte Goethe den Unterfchied zwifchen
Poetentum und Prophetentum herausgeftellt: „Wollen wir den Unterfchied

zwifchen Poeten und Propheten näher andeuten, fo fagen wir:
beide find von einem Gott ergriffen und befeuert, der Poet aber
vergeudet die ihm verliehene Gabe im Genuß, um Genuß hervorzubringen.

Alle übrigen Zwecke verfäumt er, fucht mannigfaltig zu fein, fich
in Gefinnung und Darflellung grenzenlos zu zeigen. Der Prophet
hingegen fieht nur auf einen einzigen, beftimmten Punkt und Zweck, und
folchen zu erlangen, bedient er fich der einfachflen Mittel. Irgendein
beftimmtes Wort hat er zu verkünden, wie um eine Standarte will er
durch dasfelbe und um dasfelbe die Menfchen fammeln. Hierzu bedarf
es nur, daß die Welt glaubt; er muß alfo (in gewiffer Hinficht)
eintönig und eindeutig reden und bleiben."

In der Tat: durch das eindeutige prophetifche Wort erft werden
Sünde und Irrtum einem Menfchen oder einer beftimmten Zeit fo recht

*) „In cruce robur mentis": Im Kreuze liegt die Kraft des prophetifchen
Geiftes.

II



ins Bewußtfein gehoben. Mit dem prophetifchen Wort erft kommt der
„Skandal". Er war zwar fchon da, vielleicht ärgerten fich fchon
Einzelne, aber man getraute fich nichts zu fagen, weil dem Einzelnen die
Vollmacht und auch die Sprache dazu fehlte. Der Prophet erft vermag
die Wahrheit in die rechten Worte zu faffen, er erft wagt die Ruhe-
ftörung, die mit der Aufdeckung des fündhaften oder irrigen Zuftandes
gegeben ifl. Niemand vor ihm konnte fich über diefen Zuftand Rechenfchaft

geben, wenn man auch noch fo fehr darunter litt. Das macht den
Propheten verhaßt. Er ill nicht nur eine Art „Hofnarr", wie mancher
Poet und begabte Schriftfteller es ift, dem der fehlerhafte Zuftand nur
Stoff für ein paar geiftreiche und anzügliche Witze liefert, der die
Wahrheit nur poetifch „durch die Blume" ausfpricht; oder ein
Kanzelprediger, der die Wahrheit nur den kleinen und armen Sündern mit
Salbung und Emphafe ins Gewiffen hineindonnert, fondern ein Mann,
der es wagt, die unangenehmfte Wahrheit nicht nur nach unten,
fondern auch nach oben, den Mächtigen und Herrfchenden, zu fagen, der
nicht nur die private, fondern auch die kollektive, öffentliche Sünde
anklagt.

Der Prophet hat zwar mit dem Dichter etwas gemein. Beide haben
die Fähigkeit, etwas Erlebtes oder Gefchautes fprachlich zum Ausdruck
zu bringen. Allein der Dichter und Poet verklärt nur das Beftehende in
Natur und Gefchichte und hebt es ins Bewußtfein des Volkes, während
der Prophet mit feiner Sprachgewalt das Seinfollende und Künftige
dem Volk ins Bewußtfein hämmert. Wo daher Poeten und Gelehrte,
Schulmänner und Theologen den Propheten erfetzen wollen, da werden

fie zu falfchen Propheten. Infofern gilt, was Paul Schütz fagt:
„Die Theoriften, das find die falfchen Propheten der Gegenwart."
„Sie fagen ,gut fteht's, gut fleht's', wo es übel fteht, und ,Friede,
Friede', wo kein Friede ift." Ebenfo gehören Poeten und Priefter leicht
zu jenen, die die toten Propheten und Heroen der Vergangenheit prei-
fen, während fie die lebendigen Propheten fteinigen.

Da ift aber noch ein anderer fehr wichtiger Unterfchied zu beachten:
Poeten und Gelehrte, religiöfe Schriftfteller, Theologen und Priefter
befchäftigen fich mit dem laufenden, ordentlichen Dienft an der Bildung,
Unterweifung und Erziehung der Menfchen. Das muß fein und kann
und will durch die Propheten nicht erfetzt werden. Der Prophet fetzt
aber da ein, wo das ordentliche Bildungswefen, Lehrertum und
Prieftertum verfagt: in außerordentlichen Zeitfituationen, in Zeiten
kollektiver Fehlentwicklung in Staat und Kirche. In folchen Situationen
find die ordentlichen Bildüngsträger meift blind und fchwerhörig: fie
bemerken nicht die Achfendrehung der Welt und die Willensänderung
Gottes, die da eingetreten ifl. Denn — das wird oft überfehen — Gott
ift in bezug auf die Menfchen nicht „unveränderlich". Gott geht nicht
ftarr gefetzlich oder doktrinär vor in der Behandlung der Menfchheit,
fondern pädagogifch, heilpädägogifch. Gott kennt in der Leitung fei-

12



nes Volkes nicht nur ein flarres „Entweder — Oder", ein bloßes Gut
oder Bös, fondern er kennt auch ein „Vorgeben und Nachgeben", ein
Sich-Anpaffen an den feelifchen Zuftand der Menfchen. Seine

Forderungen können daher bald milder, bald ftrenger fein; was er geftern
geduldet, das kann er heute verbieten.

„Was geftern wohlgeklungen,
Ift heute falfch gefungen."

So konnte ein Prophet Arnos den Opfergottesdienft, den einft Mofes
auf Geheiß Gottes eingeführt, als einen Greuel bezeichnen, „den Gott
nicht riechen mag"; fo konnte einft der gleiche Samuel heute unter den
ftärkften Ausdrücken fein Volk davon abhalten, einen König zu wählen

(als Abfall von Gott, ja beinahe als Götzendienft hatte er dies
hingeftellt), während er nachher, als alles nichts nützte, ihrem Willen
willfahrte und ihnen den König als von Gott gegeben vorftellte, dem fie
gehorfam fein follen. So konnten im Laufe der Zeit die gleichen Einrichtungen,

Königtum und Tempelwefen, von den einen Propheten gefordert,
von andern Propheten wiederum bekämpft und als bös bzw. als erledigt
hingeftellt werden, je nachdem die konkrete Situation es erforderte. Das
gleiche fehen wir fpäter in erhöhtem Maße bei Chriftus: „Von den
Alten ill euch gefagt worden, Ich aber fage euch." Was einmal „der
Herzenshärtigkeit eurer Väter wegen" erlaubt war, ift jetzt Sünde etc.
Hier gilt das Wort: „Die Großen haben immer Recht, auch wenn fie
einander widerfprechen." Propheten find eben nicht Theoretiker,
fondern fie flehen als Korrektoren in der lebendigen Gefchichte. Sie find
es, die die Zeichen der Zeit erkennen und die Willensänderung Gottes
wahrnehmen. Der Prophet ill fozufagen ein „ìrjvpòs àvTJp", ein Arzt
feines Volkes, er hat im Gegenfatz zum Theoretiker und Gelehrten
eine ärztliche Aufgabe, und zwar vor allem die Aufgabe, einem
beftimmten Volk in einer beftimmten Zeit die richtige Diagnofe zu
ftellen. Der Prophet ift wefentlich Diagnoftiker, nicht Theoretiker und
nicht Aktivift und auch nicht Wundertäter. Darin liegt die Größe und
die Grenze der prophetifchen Miffion. Diefe ihre Bedeutung kann
kaum hoch genug gefchätzt werden.

Worin liegt denn folche prophetifche Diagnofe? Wenn zwei das
gleiche Ausfehen haben, find fie nicht notwendig die gleichen. Es kann
zum Beifpiel ein Volkskörper oder ein Kirchenkörper uns heute fo
ordentlich und gefund erfcheinen wie vor hundert Jahren oder eher
noch gefunder und beffer, und doch kann eine tiefer dringende
Diagnofe eine bedenkliche Verfchlimmerung feftftellen. Wenn mancher in
feinem inneren Wefen echt und gut ift, fo daß man ihm Vertrauen
entgegenbringen kann, fo „mag es viel leiden", das heißt, man erträgt
dann den Staub und den Schmutz, die Flecken und Fehler an feiner
äußeren Erfcheinung leicht. Nichts vermag uns an ihm irre zu machen.
Die Fehler find dann eben nicht Symptome feines inneren Seins, fon-

13



dem mehr zufälliger Natur, der Tribut feiner Menfchlichkeit, die Folgen

feines Helfenwollens mitten im Staub und Kampf diefes Lebens.
Seine Wunden und Schrammen und Fehler machen ihn uns eigentlich
eher noch ehrwürdig und liebenswürdig, find fie doch ein Zeichen
dafür, daß er etwas wagte und fich einfetzte. Die Fehler eines wahrhaft

heiligen und guten Menfchen nützen uns daher mehr als feine
Tugenden, ebenfo wie umgekehrt die Tugenden eines fchlechten Menfchen

uns mehr fchaden wie feine offenbaren Lafter. Denn die Menfch-
lichkeiten und Fehler an einem Heiligen find uns ein Beweis feiner
Lebendigkeit und Gefchichtlichkeit, fie bringen uns ihn menfchlich näher,
fo daß fein Beifpiel uns ein Halt wird. So ill es auch im Großen mit
der gefchichtlichen Erfcheinung eines Volkes oder einer Kirche (oder
beffer einem beftimmten Syftem oder einer beftimmten Regierung
derfelben). Solange lie noch lebendig und fchöpferifch tätig in der
Gefchichte ftand und im allgemeinen fegensreich wirkte, konnte man an
ihr vieles ertragen, man nahm alles in Kauf um des Guten willen, das
fie wirkte. Man weiß ja, wie lange ftaatliche und kirchliche Herrfcher
das Vertrauen des Volkes mißbrauchen, wie lange fie auf Koften diefes
Vertrauens, diefes Volkskredits, fündigen konnten. Das kann aber auf
einmal anders werden. Während früher die Lafter und Fehler einen
nicht irre machen durften an der Kirche, fo kann es morgen
vielleicht fo fein, daß uns umgekehrt ihre fcheinbare Tugendhaftigkeit
nicht irre machen darf an ihrer tatfächlichen Dekadenz und Gefallenheit.

Wenn es nicht mehr viel leidet, um an der Kirche irre zu werden,
wie das heute zum Beifpiel der Fall ill, fo ill das bereits ein fchlimmes
Zeichen. Gewiffe in Erfcheinung tretende Fehler, felbft fcheinbar geringe
Fehlentwicklungen, machen uns viel rafcher bedenklich und nehmen
wir viel ernfter, als dies früher bei viel gröberen Fehlern der Fall war.
Warum? Die Fehler werden jetzt eben zu Symptomen der Dekadenz,
der inneren Pervertierung. Darum auch von feiten der Kirche die
übergroße Empfindlichkeit, die krampfhafte und krankhafte Selbilapologie.
Es mag nicht mehr viel leiden, fie mag nichts mehr ertragen. Das ift
ein Zeichen der inneren Schwäche und Unficherheit. Darum fürchtet
fie auch jeden Hauch der Kritik gleich einem Kartenhaus. Gewiß:
Kirche bleibt immer noch Ideal, „Anfich-Wahrheit", wie immer ihr
konkreter Zuftand fein mag. Aber hie et nunc, die empirifche Erfcheinung

derfelben befindet fich dann laut der prophetifchen Diagnofe in
einem Krankheits- oder Erftarrungszulland. Während die Gelehrten
nur das „an fich" einer Erfcheinung im Auge haben (der Anthropofoph
zum Beifpiel „den Menfchen an fich", der Theologe „die Kirche an
fich"), hat der Arzt den konkreten Menfchen im Auge und der Prophet

die konkrete Menfchheit, die konkrete Kirche, nicht bloß eine
lehrhafte dogmatifche Sicht derfelben. Er hat die Fähigkeit, eine richtige

Diagnofe und Prognofe zu ftellen über den wirklichen Zuftand
des Patienten, ob er gefund, krank oder fterbend fei. Und der Theo-

14



retikçr mag entfetzt fein über diefe Diagnofe, weil fein Bild von der
Kirche immer gleich ideal und wundervoll ift. Aber es gilt dennoch
vom Propheten das Wort, das Homer vom Arzt fagt: „Inxpbs ydp
àvfjp TtoìX&v àwdÇtos äMcov", „Der heilende Mann ill über alle
andern zu fchätzen." Denn die rechte Diagnofe ift von entfcheidender
Wichtigkeit. H.

Die Nachfolge.

Choix.

Si Jésus revenait
il choisirait de n'appartenir point
à une race particulière, à une nation, à une classe,

pour être tout à tous!
A moins qu'il ne choisisse, pour encore porter une croix,
la race la plus honnie,
la nation la plus meurtrie,
la classe la plus méprisée et la plus exploitée.

Suivre.

Que les hommes de bonne volonté
tombent,
n'ayant rien accompli de leur haut dessein,

je ne leur reprocherai rien,
sauf avoir été si peu suivis.
Ils me répondront, le sourire triste,
les mains lasses,

que l'essentiel pour eux n'était pas d'être suivis,
mais d'avoir eux-mêmes suivis, jusqu'à l'échec même,
leur maître.

Si l'ame capitulait

Que serait la vie, si l'âme capitulait,
si devant les résistances de la masse pesante
et les avances de la vie facile
elle se déterminait à n'espérer plus,
à ne désirer plus,
à ne vouloir plus,
se contentant de subir la vie...
Dût-elle se dire, pour se donner figure de volonté libre:
Je veux être esclave, je préfère la mort?


	Das Prophetische im Gegensatz zum Poetischen und Theoretischen

