
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (5): April-Sendung

Artikel: Nachfolge, Selbstverleugnung und Kreuz : Wer mir nachfolgen will, der
verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach
(Matthäus 16, 24)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7S~, 4.4 2.

INHALT
Nachfolge, Selbftverleugnung und Kreuz / Leonhard Ragaz
Das Prophetifche im Gegenfatz zum Poetifchen und Theo¬

logifchen / G. S. H.
Die Nachfolge. Gedichte / ***
Hermann Kutters Vermächtnis / Heinrich Berger

Mit einem Nachwort von Leonhard Ragaz
Gegen die Orthodoxie / Leonhard Ragaz
Worte / Chrifloph Blumhardt
Korrekturen
Redaktionelle Bemerkung

Nachfolge, Selbftverleugnung und Kreuz.

Wer mir nachfolgen will, der verleugne fich felbft, nehme
fein Kreuz auf fich und folge mir nach. Matthäus \6, 24.

Mit diefen Worten bezeichnet Jefus in göttlicher Einfachheit eine

Hauptfchwierigkeit feiner Nachfolge und überhaupt aller Arbeit für
feine Sache, wie für jede Sache, die im intenfiven Sinne eine folche ift.
Es ftellt fich dem Dienft der Sache das Selbft in den Weg. Man wendet
fich der Sache zu, vielleicht fogar mit Begeifterung, man will ihr
dienen, will für fie arbeiten, ja auch kämpfen. Aber — und das ift das
große, tragifche Aber! — man will darin auch felbft zur Geltung kommen.

Man will eine Rolle fpielen, will gefchätzt werden, will Ehre
und Ruhm gewinnen, will vielleicht ein Führer fein. Es ift eine
Verfuchung auch für höher geartete Seelen. Auch Jakobus und Johannes
machen den Anfpruch, im Reiche Gottes zur Rechten und zur Linken
Chrifti zu fitzen; zum mindeften hegt ihre Mutter diefen Ehrgeiz,
und fie ifl damit doch wohl nur der Mund für ihre Söhne. Aber auch
da, wo der Geltungswille nicht mehr als gewöhnlich im Spiele ift und
nicht ein ausgefprochener Ehrgeiz brennt, befteht diefe Gefahr. In
jeder Sache und Bewegung gefchieht, daß diefer oder jener, der an ihr
teilnimmt, etwa nidit zu feinem perfönlichen Rechte kommt, daß feine
wohlbegründete Auffaffung nicht berückfichtigt wird, daß er, wörtlich
oder figürlich verftanden, überftimmt wird, daß feine Empfindlichkeit
verletzt wird. Wenn das einmal auf eklatantere Art gefchieht oder
wenn es fich wiederholt, dann wendet man fich, ftill oder laut, von
der Sache ab oder fühlt fich doch verfucht, es zu tun, wird kühler,
gleichgültiger für fie und wendet fich mehr oder weniger entfchieden



anderswohin, wo man wirklich oder vermeintlich mehr zur Geltung
kommt. Vielleicht auch wendet man fich nicht ab, aber man verfucht,
fich innerhalb der Sache und Bewegung zur Geltung zu bringen, indem
man fich akzentuiert, indem man Sache und Bewegung fo betreibt, daß
man dabei die eigene Perfon irgendwie in den Mittelpunkt ftellt, ihr
zuwendet, was fie etwa an Gelegenheit bieten, fich aber um deren
wahres Intereffe und deren umfaffenden Sinn wenig kümmert, ja ihn
bewußt mißachtet und fchädigt. Der Verrat taucht in mehr oder
weniger ausgeprägter Form auf.

Diefer Geltungstrieb fteht hinter manchem fcheinbar rein fachlichen
Unternehmen, das vielleicht auch fehr ideal auslieht. Er wird ftark
gefördert durch einen gewiffen Demokratismus, einen gewiffen
verkehrten Gleichheitsdrang. Es hält fich jeder nicht nur für etwas,
fondern für allen andern gleichwertig, woraus dann, wenn diefe Pflanze
einmal wuchert, leicht die ftille Ueberzeugung erwächft, man fei im
Grunde auch mehr als die andern. Diefer Demokratismus duldet kein
Ueberragen beftimmter Menfchen. Er fpricht, oder denkt doch, mit den
Bürgern jener bekannten Stadt des Altertums: „Bei uns fei keiner der
Befte; wenn es aber einer fein will, der fei es anderswo und bei
andern." Auch die Jugendbewegung war und ill ftark von diefer Krankheit

bedroht. Nur ja nicht etwa von Aeltern abhängig fcheinen! Wir erft
find die Wahrheit! So darf man auch ja nicht den Verdacht erregen,
man gehöre etwa zum Gefolge eines andern. Man muß feinen eigenen
„Kreis" haben und wenn möglich fein eigenes Organ. Man muß feine
liebe Eitelkeit in die Sonne ftellen können. Daß man dabei diejenigen,
von denen man das Befte hat, forgfältig verfchweigt oder möglichft
wohlfeil erledigt, gehört dazu. Indem nun aber alles Bedeutende
verkleinert wird, wird alles Unbedeutende vergrößert. Es werden die
Maßftäbe verkürzt. Die Folge davon ill ein Kultus der Mittelmäßigkeit

— wenn nicht der Kleinheit — worin alles Große erftickt.
Der dies fchreibt, ift Demokrat bis auf die Knochen und kommt

von uraltem demokratifchen Stamm, aber Demokratismus ill nicht
Demokratie, fondern bloß deren lächerliche Karikatur. Er ftammt nicht
aus dem Wert, fondern aus dem Unwert. Der dies fchreibt, wünfcht
nichts inniger, als daß jeder Menfch etwas gelte, auch der „geringfte",
aber etwas anderes ift gelten und etwas anderes gelten wollen. Vom
wirklichen Gelten lebt die Demokratie, ja fie befteht darin, am bloßen
Geltenwollen aber geht gerade die Demokratie zugrunde. Denn die
gleichen Leute, welche keine wirkliche Ueberlegenheit anerkennen wollen

und eine wirkliche Führung, die vielleicht gar keine fein will, nicht
dulden können, laufen eines Tages einem Scharlatan nach. Der
Demokratismus endet in der Demagogie.

So wird das durch ehrgeiziges, eiferfüchtiges Geltenwollen ver-
fälfchte Selbft zum Verderben jeder Sache und führt in feiner fchlimm-
ften Steigerung von Johannes und Jakobus zu Judas.



Aber viel häufiger als der Judas ift der Petrus. Man will wirklich der
Sache dienen und will nicht fich felbft zur Geltung bringen. Aber man
will das Selbft nicht ganz der Sache geben. Man will zum mindeften
ein Stück davon refervieren. Man will der Sache, oder fagen wir nun
lieber: Gott, Chriftus, fchon viel geben, aber nicht alles. Gewiffe
Beziehungen will man fich dadurch doch nicht ftören laffen, gewiffe Rück-
fichten will man doch nehmen. Man will das Reich Gottes und feine
Gerechtigkeit, aber man will daneben und im gleichen Range auch der
Welt und ihren Göttern den geforderten Tribut leiften. Das kann fich
fogar foweit fteigern, daß es heißt (wenn auch nicht mit Worten):
„Zuerft kommen denn doch Beruf, Amt, Stellung, Familie,
Lebensbehagen, das Uebrige freilich will ich der Sache geben, will ich Gott
geben." Wobei zuletzt für diefe dann nicht mehr viel übrigbleibt. Denn
man liebt recht nur, was man ganz liebt. Mit der halben oder einer
Viertelfeele. kann man auf die Länge keiner Sache recht dienen: es

wird nach und nach ein völliges Erkalten eintreten.
Und noch wichtiger ift ein drittes Moment. Jede Sache, auch die

befte, ift mit Mängeln und Fehlern behaftet. Es geht darin nicht bloß,
wie man fagt, menfchlich zu oder allzumenfchlich, es können auch arge
Dinge vorkommen, welche die Sache aufs tieffte fchädigen. Sie
kann auch fonft fchwere Enttäufchungen bereiten. Menfchen können
darin eine Rolle fpielen, die man nicht mag oder denen man nicht
traut. Selbftfucht, Eitelkeit, Unlauterkeit diefer oder jener Art und
andere fchlimme Geifter mögen darin ihr Wefen haben. Aber auch die,
auf welche man all fein Vertrauen gefetzt, mögen in diefem oder
jenem Punkte wirklich oder doch unferer Meinung nach verfagen. Die
Sache mag einen Gang nehmen, der nicht der eigenen Auffaffung
entfpricht. Dann naht fich wieder die Verfuchung, fich von ihr abzuwenden.

Und zwar in bloßer Verftimmung, ohne Kampf und Not. Denn
man darf, ja muß unter Umftänden lieh fchon von einer Sache
abwenden, vielleicht fogar von einer, woran man fein Herzblut gefetzt,
wenn fie fich felbft dauernd aufgibt, beffer gefagt: man darf, ja muß
unter Umftänden fich von der Form der Sache abwenden, um der
Sache treu zu bleiben. Und felbftverftändlich muß man fich von einer
Sache abwenden, wenn die eigene Ueberzeugung nicht mehr mit ihr
gehen kann. Aber dann darf es nur gefchehen nach ernfter
Ueberlegung, ja nach fchwerem inneren Kampfe, nach angeftrengtem
Bemühen, die Sache auf andere Bahnen zu bringen, nach ehrlicher
Prüfung der eigenen Gedanken und Motive, nicht aus bloßer Verftimmung
oder gar Laune heraus — anders gefagt, aus der Sache, nicht aus dem
Selbft heraus.

Fügen wir noch hinzu: Das, was wir bisher mehr von den Einzelnen

gefagt haben, gilt auch von Gemeinfchaften und Bewegungen.
Auch bei der Entftehung folcher fpielt ja der Geltungswille eine große,
wenn auch oft weniger fichtbare Rolle. Man trennt fich als Gruppe



oder Bewegung im Namen einer fpezielleren Sache von einer
umfaffenderen Sache und Bewegung und gründet eifrig eine andere,
einfach, weil man felbft etwas fein will, weil man felbft etwas machen
will, weil man felbft im Mittelpunkt fein will. Diefer Spaltpilz fcheint
namentlich in kleinen Völkern eine Rolle zu fpielen. Man glaubt offenbar,

dadurch größer zu werden, daß man fich in möglichft viele kleine
Kreife verzweigt, daß man an die Stelle des einen, umfaffenden
Zieles, das alle einigen könnte, trotz allerlei Verfchiedenheit oder doch
Nuancierung des Denkens und Wollens, und das allen freien Spielraum

gewährte, alle möglichen Spezialitäten mit ihren Organen und
Organifationen fetzt.

Die Folgen von alledem liegen auf der Hand. Ernfte und große
Sachen zerfallen oder werden doch äußerft gefchwächt dadurch, daß,
fei's auf individuelle, fei's auf kollektive Weife, fei's in akuter, fei's in
chronifcher, fei's in fchlimmerer, fei's in harmloferer Form, fich das
Selbft an die Stelle der Sache fetzt. Man zerfplittert fich. Aus dem
Geltungswillen entfpringt Eiferfucht, ja Zwietracht. Die Halbheit läßt
keine Kraft entliehen. Die Unlauterkeit raubt der Sache Freude und
Segen. Die Selbftfucht verdirbt Gottes Plan und Weg.

Der Einzelne aber, der auf diefe Weife fich durch fein Selbft von
der Sache — und von Gott — abhalten läßt: lebt er nicht in einer
ewigen Qual? Lebt er nicht in einer ewigen Angft und Sorge um das
Ergehen feines Selbft? Ill das nicht ein ewiges Brennen in unbefriedigten

Anfprüchen? Können nicht Ehrgeiz und Eiferfucht zu einer
rechten Hölle werden? Hält nicht das Selbft Gott ab, das Reich ab,
die Sonne ab?

Darum fpricht Jefus: „Wer mir nachfolgen will, der verleugne fleh
felbft."

Was bedeutet diefe Selbftverleugnung? Bedeutet fie bloß, daß man im
Dienfte einer Sache, im Dienfte der Sache Chrifti, auch da und dort eine
Selbftüberwindung, Entbehrung oder gar eine Entfagung auf fich nehmen

foil, und zwar fo, daß wir für gewöhnlich unferem Selbft feinen
Lauf ließen, ihm aber gelegentlich für die Sache eine befondere Leiftung
auferlegten? Oder bedeutet fie eine allgemeine Haltung, in dem Sinne,
daß wir als Jünger oder gar Nachfolger Chrifti demütige, liebevolle,
anfpruchslofe Menfchen fein müßten, wenn möglich Menfchen ohne
feftes Selbft, ftets zum Nachgeben, zur Aufopferung unferer Perfönlichkeit

bereit? Daß wir uns in alles fügen müßten, auch wenn es

unferem Urteil und Gewiffen noch fo ftark widerfpräche? Verlangt
man in diefem Sinne von uns eine „Selbftlofigkeit", die einfach Verlull
der eigenen geiftigen Exiftenz bedeutete?

So faßt man die Forderung gewöhnlich auf. Aber man
mißdeutet fie damit völlig. Ein paar „Selbftverleugnungen" bei
Gelegenheit genügen ihrem Anfpruch keineswegs. Auf der andern Seite
aber erfordert die Nachfolge Chrifti, erfordert, allgemein gefagt, der



Dienft jeder guten und großen Sache fogar ein feftes und ftarkes Selbft,
erfordert ftolze Wahrung der Perfönlichkeit, erfordert geradezu ener-
gifche, oft fehr fchwierige, ja märtyrerhafte Selbftbehauptung.

Die Selbftverleugnung, die Jefus verlangt, ift etwas ganz anderes.
Es ift, wie in manchen ähnlichen Fällen, fchon die übliche Ueberfetzung1)
eine, aus einer beftimmten Auffaffung und Tendenz entflandene
Ablenkung vom echten Sinne. Es müßte heißen, nicht „der verleugne fich
felbft", fondern: „der fage feinem Selbft ab". Und das bedeutet: Wer
meine Sache ergreift, der fetze fein ganzes Selbft dafür ein. Es darf
nicht mehr fein egoiftifches natürliches Selbft gelten, fondern bloß noch
die Sache. Die Sache muß geradezu an die Stelle diefes Selbft treten,
das aber bedeutet: da$ Selbft foil ein höheres Selbft werden, ein Selbft,
das ftark und lauter nicht fich, fondern Gottes Sache dient. Das Selbft
foil in der natürlichen Sphäre flerben, um in der geiftigen auf-
zuerftehen.

Das bedeutet aber für unfer Thema: Auch wenn deine Geltung dir
an fich nicht gleichgültig ift, weil du kein Heiliger bift, fondern ein
Menfch wie andere; wenn es dich fchmerzt, wo fie unterdrückt oder
auch nur verkürzt wird — die Sache foil das nicht entgelten. Die Sache
kommt zuerft. Der Sache hall du lauter zu dienen. Die Sache darfft
du nicht felbftifch verunreinigen. Auch wenn du ein empfindlicher
Menfch bill — und folche find oft mehr wert als Dickhäuter —, fo
darf deine Empfindlichkeit dich nie auf die Länge von der Sache
abhalten — die ill dafür zu groß und heilig. Die gehört nicht dir,
fondern Du ihr. Jefus hat einmal, als er den Streit feiner Jünger über die
Frage, wer von ihnen der Größte fei, gehört hatte, ein Kind genommen,

es in ihre Mitte geftellt und gefprochen: „Wahrlich, ich fage euch:
Wenn ihr nicht umkehret und werdet wie die Kinder, fo werdet ihr
nicht in das Reich Gottes eingehen." (Matthäus ij, 3.) Eine folche
Kindlichkeit follte uns eignen. Wir follten nicht beftändig für unfere
Geltung auf dem Qui vive fein. Wir follten gar nicht merken, daß
unfere Perfon verkürzt oder verletzt werde. Wir follten fo der Sache

gehören, daß wir darauf gar nicht achteten. (Dann wären wir groß!)
Und auch wenn es nicht immer nach deinem Kopfe geht: die Sache

ift größer als dein Kopf. Auch wenn Menfchen mitmachen, die Dir
nicht gefallen: die Sache ift auch größer als fie und kann auch folche
Menfchen ertragen. Ja fogar, wenn darin Schlimmeres fich regt,
Unlauterkeit, Aergernis dieler oder jener Art, wenn du harte Enttäufchung

erlebfl: die Sache, die von Gott kommt, wird auch das
überwinden, und du follft erft recht an fie glauben und erft recht ihr dienen,
ftatt fie aufzugeben, wenn es ihr fchlecht geht. Du darfft fie auch nicht
für dich felbft in Anfpruch nehmen, um deinen Ehrgeiz zu ftillen, fondern

x) die wir im Texte haben gelten laffen, weil das Wort Jefu unter uns in
diefer Form bekannt ift.



follft ihr Gefamtwohl im Auge haben. Du follft nicht einfach
mitmachen, wenn eine zu einer größeren gehörende fpezielle Sache meint,
fie muffe eine befondere Gruppe, eine befondere Bewegung, eine befondere

Organifation fchaffen. Wer wirklich einer Sache dient, der dient
ihr als einem Ganzen. Gott will nicht bloß Stücke, fondern das Ganze.
Gott will Einheit, nicht Spaltung. Wenn du ihm dienft, und nicht dir
felbft, fo ftrebfl du nach Vereinigung, nicht nach Trennung. Vor allem
aber mußt du felbft dich ganz feiner Sache, jeder Sache, die aus ihm
flammt, geben, nicht bloß halb oder gar bloß zu einem Viertel. Es
muß ganz deine Sache fein. Es darf nicht du felbft auf der einen
Seite liehen und die Sache auf der andern, fondern dein Selbft
und die Sache muffen eine Einheit bilden, und zwar fo, daß dein
Selbft in der Sache aufgeht, um ihr gerade als ftarkes Selbft ganz
zu dienen.

Groß ift der Lohn diefer echten Selbftverleugnung. Wer einer
großen Sache, lägen wir: der Sache Gottes, der Sache Chrifti, fo dient,
der findet in ihr höchfte Freude und höchfte Erfüllung des Lebens. Es
wirkt fich an ihm die Ordnung aus: „Wer feine Seele verlieret um
meinetwillen, der wird fie finden." Wer aber feinen Geltungswillen
befriedigen will, dem flirbt nach und nach die Sache. Die Quelle,
woraus er fein Selbft ftillen will, verfiegt. „Wer feine Seele fuchet, der
wird fie verlieren." So verlieren auch alle Abfpaltungen bald ihre
Kraft. Sie find wie Aefte und Zweige, die von dem Stamm, zu dem fie
gehören, getrennt werden. Auch die können ja eine Weile noch grünen,

ja fogar blühen, aber fie tragen fchwerlich Frucht, verwelken
vielmehr bald. Wir werden auch nicht durch Auffpaltung größer,
fondern werden kleiner. Und endlich: wo du dich nur halb gibft, da
bekommft du —- nichts; da ifl auch das Halbe verloren.

Kurz: Das Selbft, das fich zur Geltung bringen will, kommt gerade
nicht zur Geltung. Es wäre aber auf dem Boden der Sache zur höchften
Geltung gekommen. Ja, es wäre fogar über fich felbft hinausgekommen.
Wie oft haben wir beobachtet, daß an und für fich nicht fehr bedeutende

Menfchen durch treuen, lauteren und ganzen Dienft einer Sache

etwas Wertvolles, ja Großes geworden find, während glänzend
Begabte, fcheinbar zum Höchften Berufene am Suchen ihrer felbft des

Höchften verluftig gingen. Auf dem Boden der Sache wächft am beften
das Selbft. Es wächft aus Gott. Wer zuerft nach dem Reiche Gottes
und feiner Gerechtigkeit trachtet, dem fällt das rechte Selbft zu: das
fehwache Selbft wird ftark, das fchwankende feft, das unreine rein,
das unbedeutende bedeutend. Wir muffen dem Selbft ablagen um
Gottes willen: dann allein können wir recht Gott dienen, aber dann
auch durch Dienen groß fein. Wir muffen „felbftlos" im guten und
großen Sinn werden, indem wir unfer Selbft der Sache geben, Gott
geben: dann find wir auch die Qual des Selbft, diefes „dunklen Defpo-
ten", los. Wir muffen uns ganz geben: dann ernten wir den ganzen



Erfolg des Reiches, dann gelangen wir zu dem ganzen Sieg und zu der

ganzen Freudigkeit der Nachfolge.
Das allein ill wirklich Nachfolge.
Zur Nachfolge gehört aber noch ein Zweites: Wer mir nachfolgen

will, der nehme fein Kreuz auf fleh und folge mir nach."
Was bedeutet diefe Forderung?
Auch fie wird mißverftanden. Man deutet herkömmlicherweife das

Kreuz einfach als Leid, Ungemach, Schickfalsfchwere im allgemeinen.
Darnach gehören Krankheit, Familienforgen, Unglück im Gefchäft und
Beruf und Aehnliches zum Kreuz. Ein Jünger oder Nachfolger Chrifti
bewährt fich darnach als folcher, wenn er diefe und ähnliche Dinge
geduldig und gläubig trägt. Aber davon kann keine Rede fein, daß das
Kreuz im Sinne des Jefuswortes wäre. Kreuz ift in feinem Sinne nur
das Schwere, das wir auf dem Wege der Nachfolge tragen, das wir
leiden, weil wir die Sache Chrifti, die Sache des Reiches Gottes, zu
der unfrigen machen. Wir muffen in diefem Sinne gegen die
„Entleerung" des Kreuzes (wie Paulus in einem andern Zufammenhang
fagt, vgl. i. Korinther i, 17) ihm wieder feinen urfprünglichen hohen
Sinn zurückerobern, anders gefagt: wir muffen von dem bürgerlich
gewordenen Kreuz weg wieder zum Kreuz der Nachfolge gelangen.
Diefes Kreuz, das Jefus meint, ill nicht ein theologiliertes Kreuz, oder
gar ein äflhetifiertes, überhaupt irgendwie vergeifligtes oder verfchön-
tes, feines Gewichtes und feiner Härte entkleidetes Kreuz, fondern der
fchwere, einfehneidende, häßliche Schandpfahl, an den man Jefus felbft
gehängt hat.

Aber man kann den Sinn der Forderung Jefu noch auf eine andere
Art verfehlen. Beachtet genau ihren Wortlaut! Es heißt nicht: „der
nehme das Kreuz auf fich", fondern: „der nehme fein Kreuz auf fich".
Diefer Unterfchied ift fehr wichtig. Wir wiffen Alle, daß wir, wenn
wir die Sache Chrifti auf uns nehmen, auf das Kreuz, oder auch,
anders gefagt, auf ein Kreuz gefaßt fein muffen, auf Verkennung,
Anfechtung, Schwierigkeiten, Nöte, Kämpfe und Leiden aller Art. Das
hat man uns ja gelehrt und wir haben es nicht vergeffen. Ja, wir
finden es fogar in der Ordnung. Wir begreifen, daß es fo fein muß
und find vielleicht bereit, darin eine Ehre zu erblicken, ja fogar für den
Gedanken des Kreuzes zu fchwärmen.

Aber da lauert nun wieder ein Mißverftändnis, welches verhängnisvoll
werden kann. Was wir auf diefe Art erwarten, ill das Kreuz, das

allgemeine Kreuz, oder auch ein Kreuz, eine befondere Form diefes
allgemeinen Kreuzes. Aber nun kommt das Kreuz zu uns als unfer
Kreuz. Das heißt: es kommt in einer konkreten Form, die uns als
folche unerwartet ill. Es handelt fich nicht um Familie, Beruf, Stellung
im allgemeinen, fondern um unfere Familie, unferen Beruf, unfere
Stellung. Ich foil der Wahrheit zu Liebe auf diefe Stelle verzichten;
ich foil, weil ich dem Reiche diene, auf diefe Art verleumdet und ver-



folgt werden; ich foil, weil ich zu Jefus halte, auf diefe Art einfam
werden. Ich foil Darüber werden wir irre. Das ertragen wir nicht.
Das können wir nicht auf uns nehmen. Ich weiß, daß ich als Jünger
oder gar Nachfolger Chrifti das Kreuz auf mich nehmen muß; ich
weiß, allgemeiner gefagt, daß man für die Wahrheit leiden muß; aber
gerade dies! Nein, das ift zuviel! Das ill unerträglich! Wir erkennen in
diefem konkreten Kreuz das allgemeine Kreuz nicht mehr. Das Kreuz:
ja!, aber diefes Kreuz: nein!

An diefem Stein des Anftoßes nun kommen wieder viele zu Fall.
Hier kehren fie auf dem Wege der Nachfolge um. Es ift nicht
ehrgeiziger Geltungswille, nicht Halbheit des Herzens, was fie der Sache

entfremdet, fondern Schwachheit des Herzens, Mangel an Fähigkeit,
das wirkliche Kreuz auf fich zu nehmen: Zwifl in der Familie,
Schwierigkeiten im Berufe, Benachteiligung im Gefchäft, Entfremdung in
Freundfchaft und Liebe, Verkennung, Verleumdung, Vereinfamung.
Hier verfagen ihnen Herz und Hand. Sie kehren um. Sie drücken fich.
Sie bleiben weg. Und werfen damit ihr Beiles fort. Und verlieren ihre
Seele. Denn mag das Leben ihnen nun auch allerlei Schönes und
Begehrenswertes bringen: Liebe, Ehre, Gewinn, Frieden (was man fo
Frieden nennt!), das eigentliche Leben ift doch dahin; es ill eine große
Verödung gefchehen; es ill etwas gefchehen, was nicht mehr
gutzumachen ift. Wehe, wehe dem, der nicht wagte, durch fein fchwaches,
bequemes oder egoiftifches Selbft gehindert, als fein Kreuz das Kreuz
auf fich zu nehmen. An diefer Stelle fällt die Entfcheidung über den
Wert eines Lebens, ja fogar über Verlull oder Gewinn des Lebens.

Es kommt darauf an, daß ich in meinem Kreuze das Kreuz
erkenne. Das Kreuz kommt eben nicht in einer allgemeinen Form zu
uns, fondern zu jedem von uns in einer befonderen Form, als unfer
Kreuz. Und da kommt es darauf an, daß wir es gerade in diefer Form
erkennen und anerkennen. Jenes allgemeine Kreuz, das wir in Gedanken

fo leicht, ja freudig tragen, ill gar kein Kreuz, fondern eine
Fiktion, wie etwa das „eiferne Kreuz" oder ähnliche Gebilde; das
Kreuz wird wirkliches Kreuz erft als mein Kreuz. Und da wird es

denn zunächft nicht leicht, fondern fchwer, fogar fehr fchwer, oft
beinahe unerträglich; da wird es zunächft nicht Freude, fondern Schmerz,
bitterer und bitterfler Schmerz.

Und doch follen wir gerade diefes Kreuz auf uns nehmen. Wir
follen erkennen, daß eben gerade in diefer Form das allgemeine Kreuz
zu uns kommt — in einer unerwarteten und unbeftellten Form. Wir
follen erkennen, daß es gerade in diefer Form feinen guten und großen
Sinn hat, daß es gerade fo zu uns gehört. Wir follen erkennen, daß
es das Kreuz ift, das erwartete, das fogar freudig erwartete.

Dann werden wir aber auch erfahren, daß von unferem Kreuze
auch die Verheißung des Kreuzes gilt. Dann kann es zu tiefem Segen
und zu hoher Freudigkeit werden. Dann wünfchten wir nicht, daß es

8



nicht gekommen wäre, oder anders gekommen wäre, und daß es von
uns weiche. Dann wird es zum koftbarften Befitz unferes Lebens. Dann
umtönt uns das Wort: „Sei getreu bis in den Tod, fo will ich dir die
Krone des Lebens geben."

Jede Sache lebt von der Lauterkeit und Ganzheit derer, die fie tragen

oder tragen follen; fie lebt davon, daß fie ihrem Selbft abfagen
um der Sache willen, und das heißt zuletzt: um Gottes willen, und daß
fie um ihretwillen, und das heißt: um Gottes willen, das Kreuz auf fich
nehmen — ihr Kreuz; aber auch jeder Menfch lebt davon, daß er nicht
fich felbft lebt und fich felbft fucht, fondern eine Sache hat, eine große
Sache, eine Sache, die von Gott kommt, und fich ihr ganz gibt. Die
größte, fchwerfte, freudigfle Sache aber ift die Nachfolge Chrifti.

Leonhard Ragaz.

Das Prophetifche im Gegenfatz zum Poetifchen
und Theoretifchen.

„Das Eine ift: zu leiden, ein anderes: Profeffor darin
zu fein, daß ein anderer litt. Das erfte ift der Weg,
das andere ift: den Ort umgehen." Kierkegaard.

Damit hat Kierkegaard das exiftenzielle Chriftentum vom
theologifchen Chriftentum, beziehungsweife das Reichgottes-Chriftentum
vom Kirchenchriftentum unterfchieden. Das eine geht den Weg Chrifti,
der Apoftel, Propheten und Märtyrer: es kämpft, ringt und leidet um
die Wahrheit und um der Wahrheit willen. Das ift „der Weg, die
Wahrheit und das Leben", das heißt:- der Weg der lebendigen Wahrheit

und des wahren Lebens. Es ift der Weg der ernften Nachfolge, des

Bekennertums, des Wahrheitszeugniffes, der lebendigen, exiftenziellen
Verkündigung, des Leidens und des Verfolgtwerdens um der Wahrheit
willen. Es ift das Prophetifche gegenüber dem Theoretifchen,
Schulmäßigen, das unmittelbare Reichgottesleben gegenüber dem erbaulichen
Kirchenleben; es ift die göttliche Wirklichkeit gegenüber der poetifchen
Feier des Göttlichen, „dem Fell frommer Erinnerungen und
Gottesdienfte", wie Nietzfche fich einmal ausdrückt.

Anders ill es mit dem theologifchen Chriftentum und dem anbetenden
Kirchenchriftentum. Da wird, in erfter Linie wenigftens, nicht der Weg
Chrifti und der Heiligen felbft gegangen. Das erfchiene als eine
übertriebene Zumutung. Da wird der Ort, an welchem Chriftus fteht, nicht
felbft betreten, er wird vielmehr fingend und anbetend umkreift und
umgangen, lobend und preifend umfchrieben; er wird ftudiert, tief und
fchön dargelegt, gelehrt, erbaulich und korrekt gepredigt, mit Blumen
und Weihrauch gefeiert. Das alles mag feine Berechtigung haben. Es

gibt auch ein Bedürfnis des Kultes und der Anbetung. „Erft in einer


	Nachfolge, Selbstverleugnung und Kreuz : Wer mir nachfolgen will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach (Matthäus 16, 24)

