
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (4): März-Sendung

Artikel: Das Problem der Vorsehung : Gespräch

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Vorgänge in Oftafien bedeuten, die wir mit Schrecken und Schmerzen

erleben. Wir können verftehen, daß fie ein wirklich verdientes
Gericht find — ein Gericht nicht nur über die Kolonialpolitik der
Mächte mit ihrem Riefenmaß von Sünde und Schuld, fondern auch
eines über die Weltreiche, ja das Weltreich felbft, und überhaupt eines
über die Götzen einer vergehenden Welt, befonders über ihre
mächtigften: Mammon und Gewalt. Wir können in alledem die „Geburtswehen

Chrifti" erkennen: das Vergehen einer Welt, die Chriftus im
Wege fteht, damit für feine Welt Raum werde, ein Kommen Gottes
und Chrifti, eine Erfüllung ihres Planes, und fie darob preifen. Diefes
Kommen Gottes in Chriftus ift der große Oftertag, der über Frühlings-
ftürme und flürzende Lawinen fich unferer Welt naht, — der als
Gottes- und Menfchenfrühling auch über diefen furchtbaren
Kriegsfrühling hereinbricht.

So ift Chriftus die Auferftehung und das Leben. Von ihm allein
geht jener Ofterruf aus, der alle Gräber öffnet. Von ihm aus dürfen
wir jene Erlöfung erwarten, welche aus der unerhörten Offenbarung
der Hölle in unferer Zeit eine unerhörte Erlöfung fchafft. Seine
Auferftehung ift die Auferftehung der Welt. Er ill der Sieg. Auf Ihn
blickend, bekommen wir die Zuverficht zu jedem Sieg Gottes. Er ill das
Wunder — auf Ihn blickend ill uns kein Wunder zu groß. Er ift
Oftern — das große Oftern.

So werden Paffions- und Ofterzeit uns gerade inmitten der heutigen
Welt Sieg und Freude. Leonhard Ragaz.

Das Problem der Vorfehung.1)
Gefpräch.

]. Ich komme diesmal mit einem Problem, das ein wenig den Gang
unferer Gefpräche zu unterbrechen fcheint, und doch, wie ich glaube,
gar fehr dazu gehört. Unfere bisherigen Unterredungen haben in mir
ein Problem aufgeftört, das mich fchon lange nicht bloß befchäftigt,
fondern auch gedrückt, ja gequält hat. Sie haben es, fo möchte ich
fofort hinzufügen, heilfam aufgeftört.

>M. Welches wohl?
/. Das Problem der Vorfehung, der Weltregierung Gottes im

Großen und Kleinen.
M. Das ill allerdings ein großes und fchweres Problem. Von welcher

Seite her ill es Ihnen zum Gegenftand befonderer feelifcher Not
geworden?

/. Man hat mich im Religionsunterricht und auch fonft auf die
mannigfachfte Art gelehrt, daß Gott, der Allmächtige, Allweife und

x) Vgl. Bemerkungen.



Allgütige, Gott, der Vollkommene und Heilige, die Welt, die er
gefchaffen hat, auch regiere, im Großen wie im Kleinen und Kleinften,

fo daß alles gut fei. Ich habe kindlich daran geglaubt, mit aller
Kraft der Seele daran feilzuhalten verfucht und bin eben dadurch nur
immer tiefer in feelifche Not geraten. Denn wie foil man im
Angeficht der realiftifchen Erfahrungen an diefem Vorfehungsglauben
fefthalten, wenn man Dinge erlebt, die mit Gottes Willen in unmittelbare

Beziehung zu bringen rein unmöglich ift: unerträgliche Not und
Scheußlichkeit, feelifche Rätfei, kraffe Unvernunft im Großen und
Größten wie im Kleinen und Kleinften, furchtbare Erlebniffe mit der
Natur, der Gefchichte, dem eigenen Schickfal. Es ill wohl nicht nötig,
daß ich Ihnen das weiter auseinanderfetze?

M. Sicher nicht. Denn Sie lloßen damit auf meinen eigenen fchwerften

Lebenskampf. Nichts hat mir, glaube ich, mehr und fchmerzlicher
zu fchaffen gemacht, als gerade das.

/. Auch Ihnen? Und haben Sie Löfung und Hilfe gefunden?
M. Ja, Löfung und Erlöfung!
/. Ift's möglich! Und wie denn? Meine ganze Seele fpannt fich auf

die Antwort.
M. Dort, wo die große Revolution meines Denkens eingefetzt hat:

im Glauben an das Reich Gottes.
J. So? Bitte, zeigen Sie mir den Zufammenhang.
M. Er ift einfach. Wie wir gefehen haben, fetzt der Glaube an das

Reich Gottes ein Gegenreich voraus, ein fehr ernfthaftes, das nicht bloß
eine Idee ift, fondern viel Macht hat, oft fogar mehr Macht zu haben
fcheint als das Reich Gottes, als Gott felbft. Philofophifch-theologifch
gefprochen: Das Reich Gottes ift dualiftifch zu denken, nicht moniftifch.
Daraus ergibt fich die einfach-große Folgerung: Es kommt nicht alles,
was gefchieht, von Gott. Sobald das einmal ganz klar und tief
erkannt ift, fällt fofort eine Bergeslaft von der Seele; es ill eine
unendliche Erlöfung, das zu wiffen. Die Seele atmet auf wie von einem
Albdruck. Ich brauche jene Dinge, die Sie andeuteten, nicht mehr auf
Gott, meinen Gott, zurückzuführen.

/. Auf wen und was denn? Es bleibt doch die Thefe beliehen:
Gott ifl vollkommen, darum muß irgendwie alles vollkommen fein,
was aus feiner Hand hervorgeht, und wenn wir dies nicht begreifen,
fo muffen wir es glauben.

M. Der Gott, an den man denkt, wenn man fo redet, ifl der des

Leibnitz, vielleicht auch der des Spinoza, aber nicht der der Bibel.
/. Inwiefern nicht? Die Bibel verkündigt ihn doch felbft an ihrem

Anfang. Dort heißt es ja: „Und Gott fchaute alles an, was er
gefchaffen hatte, und fiehe, es war alles fehr gut."

M. Gewiß fieht das am Anfang der Bibel; aber Sie vergeffen, wie
viele, die Fortfetzung, wo alles „fehr böfe" wird. Auf die Schöpfung
folgt der Fall. Die Welt, die wir vor uns haben, ifl nach der Bibel eine

9



verftörte Welt, nicht die Welt Gottes, fondern die Welt — ich will es

jetzt ftark ausdrücken — des Teufels.
/. Ill das nicht doch zu ftark gefagt?
M. Vielleicht. Aber jedenfalls entfpricht es weitgehend dem Neuen

Teftament. Denken Sie nur an die Offenbarung Johannis. Aber Chriftus

felbft hat den Böfen den „Fürften diefer Welt" genannt. Unter
Welt verfteht er das, was fonft auch Aeon, Weltalter heißt. Denn es
handelt fich nicht um etwas Fertiges, Stabiles, fondern um etwas
Vorübergehendes. Diefe Welt ill nicht endgültig, weder für das Gute noch
für das Böfe, fondern eine werdende Welt.

/. Aber Schöpfung und Fall bedeuten doch feile und dauernde
Tatfachen?

M. Sie bedeuten es in gewiffem Sinne, aber fie bedeuten zugleich
Bewegung und Aenderung. Die beiden biblifchen Erzählungen find
nicht Dogmen, fondern Symbole. Sie bedeuten die Pole aller Gefchichte
— fall möchte ich fagen alles Gefchehens. Es bewegt fich zwifchen
Schöpfung und Abfall.

/. Für immer?
M. Nein; die Bewegung zwifchen diefen beiden Polen ftrebt einer

Ueberwindung zu: fie ftrebt der Erlöfung zu. Das ift die Gefchichte
und Botfchaft, wie fie die Bibel erzählt und verkündigt. Die Welt ift
nicht Gottes, fie foil erft Gottes werden. Nicht bloß Gottes Wille
herrfcht in ihr, fondern fehr ftark auch ein Gegenwille. Aus der
Entfernung von Gott, die nicht bloß ein einmaliges Ereignis ift, fondern
ein fortgehendes, ftammt das Gegenreich: Unrecht, Gewalt, Krieg,
Mammonismus, Proftitution, Krankheit, Not und Tod. Auf diefen
Willen lloßen wir auf Schritt und Tritt, nicht einfach bloß auf den
Willen Gottes, Wir können uns das gar nicht genug einprägen.

/. Ich empfinde tief, was für eine Erlöfung das ift. Aber wo bleibt
dann die Allmacht Gottes?

M. Ich wage, in der Hoffnung, Ihr Verftändnis zu finden, eine
kühne Antwort: Auch die Allmacht Gottes ill nicht eine vorhandene,
fondern eine werdende.

J. Das ill freilich fehr kühn gefagt. Ift das auch die Meinung der
Bibel?

M. Sicher! Bitten wir denn nicht im Herzen der Bibel, im Unfer-
vater: „Dein Reich komme, Dein Wille gefchehe auf Erden wie im
Himmel" — das heißt: er gefchehe fo vollkommen .auf Erden, wie im
Himmel, und das heißt: in der Welt, wo er allein gilt. Wie könnten
wir aber um das Reich Gottes noch bitten, wenn es fchon vorhanden
wäre? Wie könnten wir um das vollkommene Gefchehen des Willens
Gottes bitten, wenn er fchon vollkommen gefchähe? Es bleibt dabei:
das Reich Gottes ift ein kommendes, und folange es nicht gekommen
ift, gefchieht auch Gottes Wille auf Erden nicht vollkommen und ift
daher rfüch feine Allmacht nicht verwirklicht.

io



/. Ich kann nicht einfach widerfprechen, weil das zu klar ift. Ich
fpüre auch, wie damit das ganze Gebäude des Problems, das meine
Seele belaftete, zufammenftürzt. Und doch bleiben große Bedenken
übrig. Können wir denn auf den Glauben an Gottes Allmacht
verzichten? Ift er fchließlich nicht doch das Granitfundament, das allen
übrigen Glauben, auch den der Bibel, trägt, auch den an das Reich
Gottes für die Erde? Redet nicht davon in gewaltigen Tönen befonders

das Alte Teftament? Denken Sie doch nur an das erfte Kapitel, an
Jefaja 40 und an Pfalm 91 — ich will nur diefe mächtigen Beifpiele
nennen.

M. Ich will das felbftverftändlich nicht leugnen.
/. Geraten Sie dann aber nicht in einen Widerfpruch?
M. Und wenn das der Fall wäre? Stoßen wir nicht überall im

Grunde des Lebens und der Wahrheit auf den Widerfpruch, den
Gegenfatz, die Antinomie, oder, wie ich lieber fage, die Polarität?
Wäre es nicht fchon eine Harke Annäherung an die Wahrheit, wenn
wir einfach erklärten: Die Allmacht Gottes ill eben beides, eine
vorhandene und eine werdende?

/. Ich fehe ein, daß das fchon eine Hilfe wäre. Und doch möchte
ich noch etwas näher an die letzte Wahrheit heran. Haben Sie dafür
nicht noch eine weitere Formel?

M. Ich habe eine für meinen perfönlichen Gebrauch, wenn ich fo
fagen darf. Wollen Sie fie hören?

/. Ich brenne darauf.
M. Gut denn! Nur muffen Sie fich eines Sachverhaltes bewußt

fein, der auch fonft überall gilt, wenn wir von Gott reden. Wir können

nie verfuchen, es fei denn in philofophifch-theologifchem Spiel
— Philofophie und Theologie find in der Tat, wenn fie dies verfuchen
wollen, bloß ein Spiel —, Gottes Wefen und Walten anders darzuftellen

als im Gleichnis — ich will einmal fo fagen —, und all unfer
Bemühen kann nur darin beftehen, daß wir ein möglichft zutreffendes
Gleichnis finden. In diefem Sinne ift gemeint, was ich von der
Vorfehung fagen möchte.

Ich unterfcheide gleichfam zwei Kreife der Vorfehung und damit
der Allmacht Gottes: einen allgemeinen und einen fpeziellen. Der
allgemeine bedeutet die Weltregiefung Gottes in der Natur und
Gefchichte, wie fie aus Gottes Schöpferhand hervorgehen. Hier waltet
feine Allmacht. Sie waltet in feinen, freilich nicht mechaniflifch zu
verftehenden Ordnungen, denen der Geifteswelt wie denen der Naturwelt.

Diefe Ordnungen kommen von ihm, und nichts kann fein ohne
fie. Nichts. Er fetzt diefer Welt, der Naturwelt nicht weniger als der
Geifteswelt, ihre Ziele. Er lenkt fie, regiert fie im Kleinften wie im
Größten. Er richtet fie. Es waltet über ihnen die Ordnung von Gut
und Böfe, von Segen und Fluch. Diefe Allmacht ifl der Quell, aus dem
alle Kreatur ihr Sein und Wefen hat. Davon redet die Bibel, wenn fie

11



Gottes Allmacht preift. Das ift, möchte ich fagen, der Teil jener Bitte
des Unfervaters, wo es heißt: „Dein Wille gefchehe auf Erden wie im
Himmel." Es ift, im Bilde gefprochen, die Allmacht Gottes, die im
„Himmel" ift, die Allmacht Gottes, wie fie in Gott felber liegt. In
diefem Sinne ill Gott allmächtig.

Aber es heißt eben auch — und das ift fogar der wichtigere Teil
der Bitte: „Dein Reich komme — Dein Wille gefchehe auf Erden."
Auf Erden. Und hier fetzt eben das Reich Gottes ein und mit ihm der

engere Kreis. Im Reiche Gottes gefchieht der Wille Gottes
vollkommen. Das ift außerhalb desfelben weder im Reiche der Natur noch
im Reiche des Geiftes der Fall. Diefe find durch den Fall, der den
Ungehorfam bedeutet, verftört. Sie find es durch die Freiheit des Gefchöpfes,
die Freiheit des Menfchen und der Dämonen. Hier waltet, in diefem
Sinne, nicht Gottes Allmacht, fondern walten andere Mächte und
Gewalten. Aber hier flößt nun das Reich Gottes vor. In dem Maße, als
dies der Fall ift, gefchieht eben Gottes Wille vollkommen. Das ift
feine werdende Allmacht.

/. Die Unterfcheidung hat etwas, was mir einleuchten will. Aber
welche Bedeutung hat fie denn?

M. Eine fehr große. In diefem engeren Keife des Reiches, wo
durch den Menfchen — um bei ihm zu bleiben — Gottes Wille erfüllt
wird, und zwar nun in Freiheit erfüllt wird, kann vieles gefchehen,
was außerhalb desfelben nicht möglich ifl. Hier können nicht nur die
befonderen Wunder gefchehen, von denen namentlich das Neue Teftament

berichtet, foiidern auch jene allgemeineren Wunder der Leitung,
Hilfe, Bewahrung, Rettung, von denen befonders die Pfalmen reden
und von denen die Gefchichte aller Menfchen, die den Weg Gottes
gingen, wenn auch in Schwachheit, voll ift. Hier wird die Vorfehung
erft eine volle Wirklichkeit.

/. Und die übrige Welt: bleibt die im Chaos?
M. Lieber Freund! Das Chaos ill ein bedeutfamer Gedanke. Er

taucht auch in der Bibel, in der Schöpfungsgefchichte, auf, als
Tohuwabohu, das erft durch Gottes Allmachtswort zur Schöpfung wird. Idi
bin fchon feit einiger Zeit zu der Einficht gelangt, es fei nicht gut gewefen,
daß das chriftliche Denken Sinn und Bedeutung diefes Begriffes, oder
fagen wir lieber, diefes Symboles fo wenig verftanden und geltend
gemacht hat. (Darin hat Nietzfche auf feine Art beffer gefehen!) Das
erkläre ich mir damit, daß es eben auch die Schöpfung nicht genügend
verftanden und geltend gemacht hat. Denn zur Schöpfung gehört das
Chaos, das Tohuwabohu, es ill die Vorausfetzung des Sechstagewerkes.
Der Fehler liegt, genauer gefagt, darin, daß eben das gewöhnliche chriftliche

Denken die Schöpfung bloß als einmaligen, in der Vergangenheit
gefchehenen Akt faßt, ftatt als fortdauernde Aktion. Durch diefen
einmal gefchehenen Akt war das Chaos, das Tohuwabohu, erledigt.
Wenn man aber die Schöpfung als fortgehende Aktion verfteht,

12



fo gehört dazu auch das Chaos, das Tohuwabohu. Immer von neuem
muß Chaos werden, damit immer neu Schöpfung werden kann. Ich
denke, daß wir das heute wieder beffer verftehen. Wir haben hier den
alten Gegenfatz zwifchen der Denkweife der Religion und der des

Reiches Gottes vor uns. Jene ftabilifiert die Schöpfung und damit auch
das Chaos, das Tohuwabohu, diefes glaubt an den lebendigen Gott,
der weiter fchafft und darum auch weiter Chaos vor fich hat. Immer
neu gilt — und es gilt ficher gerade heute wieder: „Die Erde war wüfte
und leer, und Finfternis lag über der Tiefe, aber der Geift Gottes
fchwebte über den Waffern", aber es gilt auch immer neu, es gilt
fogar immer ftärker: „Und Gott fprach: Es werde Licht!, und es ward
Licht."

So verftehen wir vom Glauben an das Reich und den lebendigen
Gott aus das Chaos, das Tohuwabohu der Welt. Wir können aber den
gleichen Gedanken auch etwas anders wenden. Ich möchte Sie fragen:
Könnte eine Welt, die im Sittlichen (faffen Sie diefen Begriff fo tief
als möglich) fo verftört ift, wie fie es ift, fich im Phyfifchen und See-
lifchen als vollkommene Ordnung darfteilen? Die Griechen konnten
fich die Welt fo denken, als Kosmos, als vollkommenes göttliches
Kunftwerk, und in diefem Sinne von einer göttlichen Weltordnung
reden, aber fie mußten dazu die Nachtfeite der Welt überfehen. Sie hatten

keinen genügenden Einblick in die letzten Tiefen der Wirklichkeit.
Sie kannten weder Schöpfung, noch Fall, noch Gericht, noch Erlöfung.
Nur das Fatum blieb als Mahnung zuletzt übrig. Für uns aber quillt
aus dem Fall, dem einmaligen und dem fortdauernden, die Verftörung,
die Unordnung, das Dunkel, das Rätfei, die Unvernunft, das Unrecht,
die Schuld, die Krankheit, der Tod. Es tritt uns in der Verftörung der
Welt wie in einem Spiegel die Verftörung des Menfchen entgegen, das,
was uns gegen die Vorfehung zu ftreiten fcheint. Könnte es anders
fein? Könnten wir es anders wünfchen? Soll uns nicht diefe Verftörung
ftets an jene andere erinnern?

/. Mir ift das, was Sie über die Rolle des Chaos fagen, fehr
fympathifch. Aber gibt es da nicht einen gewichtigen Einwand? Wo bleibt
dann die Schöpfung aus dem Nichts? Das ift doch ein chriftliches:
Grunddogma, wenn auch ein viel angefochtenes. Wird es nicht
aufgehoben, wenn man ein Chaos annimmt, aus dem Gott die Schöpfung
geftaltet?

M. Das wäre freilich fchlimm. Denn die Schöpfung aus dem
Nichts, diefe unerhörte Paradoxie, gehört gerade zu meinen Lieblingsdogmen.

(Ich habe auch folche — Sie verftehen fchon, in welchem
Sinne!) Denn lie drückt unübertrefflich, mit berechneter und berechtigter

Anftößigkeit, die freie Schöpfungsmacht Gottes, das Wunder der
Schöpfung, aus und ill ein großer Troll. Aber wird es durch die
Annahme des Chaos oder des Tohuwabohu aufgehoben? Diefes Symbol
foil ja nichts anderes bezeichnen, als das immer neue Eintreten des;

13



Schöpfungswunders, alfo der Schöpfung aus dem Nichts. Das Chaos
oder Tohuwabohu ift, als Symbol, nicht der Stoff, aus dem Gott
fchafft, fondern die Vorbedingung feines Schaffens, der immer neue
Anfang desfelben. Es ift, wenn Sie wollen, gerade das Nichts, aber das
immer neu eintretende Nichts.

/. Kehren wir alfo zum Gedanken des Chaos oder Tohuwabohu
zurück. Es ift für Sie ein Ausdruck des vorhandenen fittlichen Zuftan-
des der Welt. Nebenbei: Erinnert das nicht an gewiffe Intuitionen
befonders der chinefifchen Weisheit?

M. Gewiß. Nur bin ich felbfländig darauf gekommen. Es ifl auch
biblifch.

/. Es ift jedenfalls auch als Proteft gegen einen falfchen Vor-
fehungsglauben gemeint. Ich verliehe das. Es ill tief und realiftifch
gedacht. Aber foil das fo bleiben?

M. Es foil nicht fo bleiben. Wir bitten doch: „Dein Reich komme,
Dein Wille gefchehe auf Erden wie im Himmel." Es gibt eine
Erlöfung. Ich glaube an die Apokataftafis ton panton, von der die alten
Chriften redeten, an die Wiederbringung aller Dinge. Ich glaube, daß
Gottes Wille noch auf Erden gefchehen werde, wie im Himmel, daß
noch Licht werde für alle Rätfei, Hilfe für alle Not, Sieg über alles
Unrecht, Ueberwindung von Krankheit und Tod. Ich glaube an die
Verheißung von Römer 8, daß das Seufzen der Kreatur verwandelt
werde in die Freiheit und Herrlichkeit der Söhne Gottes, und damit in
den Lobpreis aller erlöften Kreatur.

/. Wollen Sie mir darüber mehr fagen?
M. Vielleicht ein andermal.
/. Aber eine Frage erlauben Sie wohl? Denken Sie fich das bloß

als letzten Zuftand nach dem vollkommenen Sieg des Reiches Gottes?
M. Ich denke es mir auch als werdenden Zuftand, wenn ich fo

fagen darf. In dem Maße, als das Reich Gottes vorftößt, wird diefer
Zuftand eintreten, um mit der Vollendung des Reiches fich felbft zu
vollenden. Das gilt für das große Weltgefchehen und gilt für den
Einzelnen, der den Weg des Reiches geht. In dem Maße, als das Reich
fich entfaltet, kann fozufagen Vorfehung Tatfache werden, können
ihre Wunder gefchehen, im Großen und Kleinen. In dem Maße, als
Gottes Wille unter den Menfchen gefchieht, kann die Welt unter das
vollkommene Regiment Gottes kommen. In dem Maße, als die
Verftörung aus der Menfchenwelt weicht, wird Gottes Allmacht aus einer
werdenden eine gewordene und aus der allgemeinen eine fpezielle. Das
Problem, das Sie, wie mich und viele Anderen, quält, ill nicht bloß
durch das Denken zu löfen, fondern vor allem durch die Tat.

Das ill meine Art, diefe fchwere Frage der Vorfehung und
Weltregierung Gottes zu beantworten.

/.Ich empfinde, daß damit ein ganz neuer Ausblick eröffnet wird,
daß es etwas ift wie ein „Es werde Licht!", das in das Tohuwabohu

14



der Welt gerufen wird. Ich fpüre die Befreiung der Seele von einem
fchweren Druck. Es ift die Erlöfung von dem Fatum zu Freiheit und
Tat; es ift ein Ruf zu Arbeit und Kampf. Aber es bleiben mir immer
noch Probleme übrig.

M. Selbftverftändlich! Mir auch.

/. Da ift namentlich eins: Sie reden von der Erlöfung von dem
Bann des Fatums zur Freiheit. Aber könnte die Freiheit nicht zu
groß fein?

M. Wie meinen Sie das?

/.Ich meine, es fei doch nicht nur etwas Abflößendes in dem
Gedanken, daß alles, wirklich alles, von Gott komme. Man kann dann
eben doch auch alles, alles, was es auch fei, aus feiner Hand nehmen,
ftatt bloß aus der des Schickfals oder gar des Teufels. Das kann doch
auch ein großer Troft fein. Von diefer Empfindung war, fo weit ich
fehe, befonders Calvin erfüllt. Diefes Denken fcheint mir großartig,
heroifch. Und ich meine doch auch, es fei zum mindeften das des Alten
Teftamentes. Oder was fagen Sie dazu? Ift es nicht ein abfolut
notwendiger Gedanke, daß, was uns auch gefchehe, nichts uns aus Gottes
Hand zu reißen vermöge? Sagt nicht unmittelbar vor jenem Ausblick,
den Sie erwähnt haben, Paulus, daß nichts, gar nichts, „weder Tod
noch Leben, Weder Engel noch Herrfchaften, weder Gegenwärtiges noch
Zukünftiges, noch [irgendwelche] Mächte, weder Höhe noch Tiefe,
noch fonft irgend etwas Gefchaffenes uns von der Liebe Gottes zu
fcheiden vermöge, die in Jefus Chriftus, unferem Herrn, offenbar
geworden fei"? Könnten wir das entbehren?

M. Wir follen es nicht entbehren. Auch ich könnte es nicht
entbehren — von ferne nicht. Es ift recht, daß Sie darauf gekommen find.
Ich muß in der Tat das, was ich etwas einfeitig dargeftellt habe,
ergänzen. Es ill nicht fo, daß wir irgendwo, irgendwann und irgendwie
aus Gottes Hand fielen. Wir bleiben immer und überall in Gottes
Hand. Auch wenn wir zunächft in der des Teufels find. Denn auch
der Teufel ift in Gottes Hand. Er ift nicht das letzte Wort. Gott ill
immer und überall das letzte Wort. Er kann und will uns in fein Reich
retten. Er kann und will gutmachen, was böfe gedacht war. Er kann
und will denen, die ihn lieben, alle Dinge zum Guten mitwirken laffen.
Wir dürfen immer und überall fieghaft fein. Aber wir follen und muffen
nicht Gott zufchreiben, was des Teufels ift. Das ift der Unterfchied,
und er ift groß.

/. Und wie fleht es dann mit Calvin?
M. Was Calvin hat, ift jenes ftärke Gefühl von der Macht der Gotteshand;

was ihm, wie allen offiziellen Reformatoren, fehlt, ill der
Ausblick auf das werdende und kommende Reich Gottes mit feiner
Gerechtigkeit für die Erde. Dadurch kommt etwas Dogmatifches und
Statifches in feinen Ausblick, welches die höchfte Freiheit und das

höchfte Siegesgefühl hemmt.

IS



"~ :-/j jff.y .--ys:y.-yy y-yx.^i

J. Und das Alte Teftament?
M. Von ihm gilt das gleiche. Calvin ift zu ftark vom Alten Teftament

beeinflußt. Es befteht tatfächlich in diefer Beziehung ein Unterfchied

zwifchen dem Alten und dem Neuen Teftament. Das Alte Teftament

ill erfüllt von der gewaltigen Empfindung von Gottes Allmacht
und Heiligkeit. Es betont die Ohnmacht der Kreatur vor Gott. Es
betont Gott als den Herrn. Das ill feine ewige Größe. Das Neue aber
betont Gott als den Vater. Es richtet den vor Gott gebeugten Menfchen
zur Freiheit der Söhne Gottes auf. Es gibt ihm felbft das Steuer in die
Hand. Es verkündigt, was damit zufammenhängt, ftärker als das
kommende Reich Gottes. Es betont, paradoxerweife, ftärker das Werden der
Welt, das Vergehen des alten und den Anbruch des neuen Aeon, und
damit ftärker den Sieg.

Vielleicht darf ich wieder kühne Worte brauchen. Sie werden mich
ficher recht verftehen. Man könnte vielleicht fagen, der ganze Begriff
der Vorfehung gehöre mehr ins Alte als ins Neue Teftament, obfehon
er in diefes ficher auch gehört. Im Alten Teftament werde einfeitig das

Regiment Gottes betont, im Neuen komme das Regiment des Menfchen

mehr zur Geltung; im Alten Teftament walte Herrfchaft, im
Neuen Freiheit; im Alten Teftament fei der Menfch doch mehr Knecht,
wenn auch in einem edlen Sinne des Wortes, im Neuen Teftament
werde er zum Sohn. Uns aber komme die Aufforderung entgegen, daß
wir, ftatt allzu kinderhaft alles von Gott zu erwarten und nach feiner
Vorfehung und Regierung zu fragen, uns mehr auf die eigenen Füße
Hellten. Als Söhne! In Ehrfurcht! In Demut! Daß wir in diefem Sinne
felbfl mehr Vorfehung würden, Gott die Welt regieren hülfen, Gott
die Welt Untertan machten — womit dann Altes und Neues Teflament

fich wieder zufammenfehlöffen.
/. Das ifl ein gewaltiger Ausblick, eine unerhörte Revolution.
M. Sicher. Denken Sie darüber nach. Das Wort von der

Menfchwerdung Gottes, das Zentralwort des Evangeliums, ifl noch lange nicht
verftanden.

/. Dürfen wir noch einmal einen Blick auf das Griechentum werfen?
Mich befchäftigt die antike Tragödie mit ihrem dunklen S chick f al.
Ift diefes nicht doch auch eine Tatfache? Man darf auch auf Shakefpeare
verweifen. Was denken Sie von der Rolle des T r agi f chen?

M. Sie haben recht: auch das ill ein großes und echtes Problem.
Man darf nicht von der Vorfehung Gottes reden, ohne auch vom
Schickfal zu fprechen. Ich möchte darüber in Kürze nur das

fagen: Man kann Schickfal als „Schickung" verftehen, und dann ift es

im Bereiche des Chriftusglaubens ein durchaus legitimer Begriff. Man
kann darunter aber auch Fatum verftehen, das heißt: ein
zwingendes Walten einer fremden Macht, heiße fie bloß Natur oder auch
Gott. Davon ift zu fagen, daß es zum eigentlichen Wefen des Reiches
gehört, das Fatum aufzuheben, während die Religion freilich immer

16"



fehr zum Fatum neigt. Der lebendige Gott des Reiches kennt kein
Fatum. Aber das Schickfal, im Fatum-Sinne verftanden, fpielt freilich eine
gewaltige Rolle. Es herrfcht einfach überall da, wo Gott nicht herrfcht.
Das bedeutet, daß es ein fehr großes Reich beherrfcht. Aber das Fatum
zerbricht und verfchwindet überall vor Gott. Das fcheint mir, in wenigen

Worten zufammengefaßt, das zu fein, was über Schickfal und
Reich Gottes zu fagen ift. Gehen Sie felbft dem weiter nach.1)

/. Ich will es tun.
M. Was aber im befonderen das Tragifche betrifft, fo brauche ich

davon auch nur in Kürze zu reden. Auch das Tragifche ill ein fehr
großer Bellandteil der Wirklichkeit, aber nicht ein letztes Wort. Es

hängt mit dem Fatum zufammen, das ein Grund- und Hauptelement
alles Heidentums ift. Aber gerade das Fatum ift ja die Macht, welche
der lebendige Gott zerbricht. Die Bibel, auch das Alte Teftament,
kennt, weil kein Fatum, fo auch keine Tragödie. Es gibt in diefem
Sinne keine „chriftliche" Tragödie. Shakefpeare ift als Dramatiker kein
Chrift. Das Tragifche kann im Reiche Gottes kein letztes Wort fein.
Hier gibt es Vergebung der Schuld und Sieg über die Schuld. Vinet
fagt in diefem Sinne mit Recht: L'Evangile ne connaît rien d'irréparable.2)

Die Tragödie kann und foil vielleicht bis zu diefem Punkt führen.

Und das hat ficher auch für den an Chriftus Glaubenden einen
hohen Wert. Es ill Wirklichkeit und Wahrheit. Aber es darf nicht
das Ende fein. Das Reich Gottes zerbricht Fatum und Tragik. Es löft
fie in Licht, Freiheit und Sieg auf.

/. Es leuchtet mir ein. Aber ich habe noch ein Problem, das
vielleicht damit zufammenhängt. Was mir am Rätfei der Vorfehung
befonders zu fchaffen macht, ift die Rolle, welche darin das fpielt, was
man fo Zufall nennt. Das ill oft ganz unerträglich. Ein Erleben
hat in diefer Beziehung vor nicht langer Zeit einen befonderen
Eindruck auf mich gemacht. Ein junger Freund von mir, ein Menfch von
feltener Reinheit und Höhe der Seele, der Troft und die Hoffnung
feiner Eltern, ftürzt auf einem ihm vertrauten Bergweg ab und findet
den Tod. Warum? Höchflwahrfcheinlich, weil er Schuhe trug, die für
feine Füße zu groß waren. Kann man den Gedanken ertragen, daß ein
folches Menfchenfchickfal an einem folchen Zufall hinge?

M. Ich verliehe Sie auch darin und habe Aehnliches erlebt. Es ill in
der Tat ein fchweres Rätfei und es wäre darüber viel zu fagen. Ich
will mich aber auf Eins befchränken. Im fogenannten Zufall, fage ich,
kommt eben der Tatbeftand zum Ausdruck, daß die Welt nicht ein
Kosmos, fondern, zum Teil wenigftens, ein Chaos ift, daß darin nicht
einfach Gottes Hand regiert, fondern auch andere Hände.

*) Vgl. den Auffatz „Matthäus 24" von Leonhard Ragaz im Märzheft 1940
der „Neuen Wege" und auch feine Betrachtung: „Mußte nicht Chriftus folches
leiden?" im Aprilheft.

2) Das Evangelium kennt nichts, was nicht gutzumachen wäre.

17



/. Ift das aber nicht furchtbar?
M. Doch; und es wäre unerträglich, wenn es ein letztes Wort wäre.

Ich fage aber: Auch der Zufall fteht, wie der Teufel, deffen Werkzeug
er oft ift, in Gottes Hand. Sie umfchließt auch ihn. Er ill kein letztes
Wort — in keiner Beziehung. Er ill bloß ein groteskes Kind des

Chaos und mit diefem im Reiche Gottes aufgehoben. Infofern muß
es auch Zufall geben, weil es Chaos gibt. Denn die Welt ill ja nicht
fertig. Ich möchte mit einem Bilde fagen: Der Zufall ill ein aus-
geftreckter Finger, der uns zeigt, daß diefe Welt nicht die letzte Welt
ift; er ill ein Warnungszeichen, das uns mahnt, uns die Welt auch im
feinften Sinne nicht zu mechanifch zu denken. Auch er weift uns,
paradoxerweife, auf den lebendigen Gott hin..

/. Das ill eine mehr nur andeutende, faft Rätfei aufgebende
Antwort, aber ich will fie überlegen. Doch habe ich noch ein Problem, ein
noch fchwereres, das damit zufammenhängt.

M. Wollen wir feine Erörterung nicht verfchieben?

/. Lieber doch nicht. Es gehört zu fehr gerade in diefen Zufammenhang.

Ich bin darum mit einer kurzen Antwort zufrieden, die fich
vielleicht aus diefem Zufammenhang ergibt. Ich meine folche Tatfachen,
oder fagen wir Schickfale, die wirklich oder fcheinbar mit Schuld
zufammenhängen, wie z. B. von Geburt an blinde, kranke oder idio-
tifche Kinder, die ganze Welt der Vererbung, des Milieus — kurz,
diefe Art von Zufall. Das ift doch ein fchweres Rätfei. Wie foil man
darüber denken?

M. Es ift doch gut, daß Sie noch darauf gekommen find. Denn
das gibt uns Gelegenheit, noch einmal eine der fundamentalen Wahrheiten

des Reiches Gottes zu entwickeln.
Wir haben für die Löfung diefes Rätfels ein wunderbares Wort

Chrifti. Sie erinnern fich an jenes für diefes Problem typifche Beifpiel
von dem Blindgeborenen, den man zu Jefus bringt mit der Frage:
„Wer ill fchuld daran, daß diefer blind ift, er felbft [etwa in einer
früheren Exiftenz] oder feine Eltern? Jefus antwortet: „Weder er noch
feine Eltern, fondern es follen an ihm die Wunder Gottes offenbar
werden." Und er machte ihn fehend.1) Das ill das löfende Wort für diefes

ganze Problem: Wir follen das Leid und Rätfei der Welt nicht fowohl
mit dem Denken zu erklären und damit vielleicht auch zu re c h t-
f er ti gen verfuchen, etwa als Werk der Vorfehung, als vielmehr
es angreifen und befiegen mit der Kraft des Reiches Gottes. Denn es

ifl eine werdende Welt. Jenes ill die Haltung der Religion oder der
Philofophie, diefes ill die Haltung des Reiches. Noch einmal: Nicht
das Denken löft das Problem der Vorfehung, fondern die Tat.

]. Das ift großartig. Ich danke. Leonhard Ragaz.

x) Vgl. Evangelium Johannis 9.



Wo ihr in eurem Leben das Rechte tut und das Unrechte
verleugnet, da ill das Reich Gottes, fonft nirgends. Denn Gott ill ein Gott
der Gerechtigkeit und der Wahrheit... Leider gefchieht heute
unendlich viel, wodurch die Leute meinen, je himmlifcher und über-
irdifcher fie fich zu halten verftanden, defto beffer fei es; aber gerade
umgekehrt ift's wahr: Je mehr wir verftehen, auf dem Boden, auf den
Gott uns hingeftellt hat, fei's auch im Schutz verkehrter Menfchen und
Einrichtungen, die Wahrheit zu fuchen und foweit es angeht zu tun,
defto beffer ift es; denn Chriftus will nicht in Ideen kommen, fondern
in Wirklichkeit, zu den Menfchen, wo fie leben und flerben. Da muß
Bahn gemacht werden

Ich wünfehe dir, daß du dich freuen kannft in dem Herrn Jefus
und daß du diefe Fettigkeit in diefem Mann finden kannft. Das
wünfehe ich dir. Der Mann muß dir etwas fein, derfelbige Mann, der
vor bald zweitaufend Jahren, wie die Leute fagen, geftorben ift. Der
Mann, der muß dir über Kaifer und Könige gehen, auch über Kirchen
und was alles fonft exiftiert. Der Mann muß dir wirklich zur Freude
Werden und wirklich zur Kraft...

Es ill ein Wunder in einem Manne fell fein, der vor
zweitaufend Jahren gelebt hat. Ich meine nicht, religiös fell fein. Die
Mohammedaner find religiös und in Mohammed feft. Das ill etwas ganz
Anderes. Und die Buddhiilen haben es fo in Buddha. Aber weder
Mohammed noch Buddha ill ihnen etwas, fondern nur ihre Religion.
Uns ill die Religion ein Pfifferling und Jefus ift alles, und mit dem
wollen wir die Welt erobern. Wir fragen nach keiner Lehre von
Jefus... Kein Satz, keine Lehre, nichts anderes ill es, fondern der
Mann ill es, und den wollen wir haben der ill ein Fels, an dem
alle Welt zerfchmettern muß, wenn er in uns drin ift. — Den Mann
muffet ihr alle haben. Wer diefen Mann nicht hat, lebt heute und ift
morgen tot. Chrifloph Blumhardt.

Korrektur. In der letzten Sendung find infolge ungünftiger Umftände einige
Fehler liehen geblieben. Auf Seite 2, Zeile 29 von oben, muß es heißen: „Die
Andern" (ftatt „die Jünger"); auf Seite 8, Zeile 17 von oben, „jene Wendung" (ftatt
„Erlöfung"), und Zeile 21 von oben, „Auf ihn blickend finden wir" (ftatt „ift uns");
auf Seite 9, Zeile 9, „fchwere Rätfei" (ftatt „feelifche Rätfei"); auf Seite 15, Zeile
19 von oben, „vor jenem Ausbiidt" (ftatt „nach"); auf Seite 17, Zeile 2 von unten,
„im Aprilheft 1941" (ftatt bloß „Aprilheft"); auf Seite 18, Zeile 6 von oben,
„Inzwifchen" (ftatt „infofern").

Redaktionelle Bemerkung.
Es trifft fich, daß in diefer Sendung das Theologifche, zum Teil als

Polemik, einen ungewöhnlich großen Raum einnimmt. Die Lefer werden

dafür um Entfchuldigung gebeten. Es handelt fich immerhin um
wichtige Dinge.

36


	Das Problem der Vorsehung : Gespräch
	Anhang

