
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (3): Februar-Sendung

Artikel: Vom Unkraut unter dem Weizen

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Unkraut unter dem Weizen.

Ein anderes Gleichnis legte er ihnen vor und fprach: Das
Himmelreich ift gleich einem Menfchen, der guten Samen auf
feinen Acker fate. Dodi während die Leute fchliefen, kam fein
Feind und fäte Unkraut dazu, mitten unter den Weizen, und
ging davon. Als aber die Saat fproßte und Frucht anfetzte,
da zeigte fidi auch das Unkraut. Da traten die Knechte des
Hausherrn herzu und fagten zu ihm: „Herr, haft Du nicht
guten Samen auf Deinen Acker gefät? Woher hat er nun das
Unkraut?" Er aber fagte zu ihnen: „Das hat der Feind
getan." Da fagten die Knechte zu ihm: „Willft Du nun, daß
wir hingehen und es zufammenlefen?" Er aber fagte: „Nein,
damit ihr nicht, indem ihr das Unkraut zufammenlefet,
zugleich mit ihm den Weizen ausrauft. Laffet beides zufammen
wachfen bis zur Ernte, und zur Zeit der Ernte will ich den
Schnittern fagen: „Lefet erft das Unkraut zufammen und
bindet es in Bündel, damit man es verbrenne; den Weizen
aber fammelt in meine Scheune.'" Matthäus 13, 24—30.

Eines wiffen wir alle von der Bibel, auch wenn wir in ihrem buch-
ftäblichen Inhalt nicht fo befchlagen find, daß wir nämlich in diefem
Buche aufgefordert werden, uns für Gott zu entfcheiden. „Liebet das
Gute und hallet das Böfe!", nicht wahr, das ill ein großes Thema, das
die Bibel durchzieht. Es ift nicht damit getan, daß man von Gottes
Dafein einfach Kenntnis nimmt; man muß fich auf feine Seite Hellen,
man muß für ihn Partei ergreifen, für feine Sache einfiehen. Man muß
Mitarbeiter fein auf fein Reich hin. Man muß für ihn fein — oder
dann gegen ihn.

Für Gott oder gegen Gott. Aber womit fängt das an und worin
äußert es fich? Wie heißt denn die Frage, ob deren Beantwortung fich
nun die Geifter fcheiden zur Rechten oder zur Linken? Wo begegnen
wir denn Gott und fehen ihn fchaffen und kämpfen, damit wir mit-
fchaffen und mitkämpfen können?

Wir begegnen ihm auf unferer Erde. Er ift ja» in unfere Welt felber
hineingekommen; es ill Weihnachten geworden; er hat unfern irdifchen
Erdboden betreten und hat ihn zum Schauplatz feines Dafeins gemacht.
Die Frage ift nicht die: Wie denkft du über das Jenfeits? — und jetzt tut
fich die Kluft auf, jetzt fcheiden fich die Menfchen in Auserwählte und
in Verworfene, während man in allen diesfeitigen Angelegenheiten
ruhig und ungefährdet verfchiedener Auffaffung fein kann. Nicht fo
ift es, daß es doch gar nicht ankommt auf all diefe Zwiefpälte, die fich
auftun zwifchen fcheinbar bloß irdifchen und darum nebenfächlichen
Dingen. Nicht fo ill es, daß man doch trotz all diefer Verfchiedenhei-
ten auf einer höheren Ebene, vor Gott, im Glauben immer noch einig
fein und immer noch zufammengehören kann. Nein, fo ill es: Hier und
jetzt, vor beftimmten irdifchen Dingen, Gefchehniffen und Gewalten,
hier entfeheide dich; hier fälle dein Urteil; hier fprich dein Ja oder dein

17



¦.•,.¦'-¦'¦¦»,..¦

Nein — du wählft damit gleichzeitig Gott oder die Hölle. Hier, fchau
her und bekenne: Wie fagft du dem, Weizen oder Giftkraut? Rücke
heraus: Wie nennft du das, gut oder böfe?

So wie die Zeitgenoffen Jefu haben wählen muffen: „Welchen wollt
ihr, Jefus, den man den Chriftus nennt, oder den Barabbas? Für
welchen entfcheidet ihr euch, welcher foil leben und welcher flerben?" Da
waren die beiden Menfchen, Jefus und Barabbas. Keinem ftand die
göttliche Würde fichtbar auf der Stirn gefchrieben; keine Stimme vom
Himmel ertönte, um den Menfchen die eigene Wahl zu erfparen. Ganz
auf fich felber geftellt, ganz auf eigene Verantwortung mußten fie
wählen und konnten nicht ausweichen und fagen: Wir find einfach für
Gott, zwifchen diefen beiden Menfchen aber wollen wir nicht wählen;
wie Gott zu denen fteht, das überlaffen wir ihm, da maßen wir uns
kein Urteil an.

Das wäre bequem, wenn man feine Entfcheidungen, ja gerade feine
eigentliche große Lebensentfcheidung einfach auf das Gebiet des Jen-
feitigen, Unfichtbaren verlegen könnte. Da hätte man fich fchlau aus
der Affäre gezogen; da wäre keine Gefahr, fich falfch zu entfcheiden.
Da liefe man kein Rifiko, allenfalls für eine Entfcheidung einftehen
oder gutflehen zu muffen. Da könnte man fich überall verdrücken, wo
es gefährlich wird, wo die Geifter — und manchmal nicht bloß die
Geifter — aufeinanderprallen. Man könnte einfach fagen: „Diefe
weltlichen Angelegenheiten intereffieren mich nicht, da mifche ich mich
nicht ein." Das wäre nichts anderes als der blöde Verfuch, Gott
auszuweichen.

Hier auf diefer Erde follft du wählen. Hier grenze die Sache Gottes
ab, fchäle fie heraus und bekenne dich dazu. Du fragft vielleicht: „Wie
kann ich das, wo doch auf Erden ein folches Durcheinander herrfcht,
wo doch Weizen und Unkraut fo bunt durcheinander gefät find?" Ja,
Weizen und Unkraut, Wahrheit und Lüge, Recht und Unrecht, Gut
und Böfe find untereinander — manchmal maskiert, fchwer zu
unterfcheiden — fcheinen unlöslich ineinander verflochten und verfilzt. Ideen
tauchen auf, Beftrebungen und Bewegungen melden fich an, Forderungen
werden erhoben, Programme und Pläne ins Werk gefetzt. Nicht immer
ill es möglich, fchon im erften Augenblick zu wiffen, woran man mit
ihnen ift. Nicht jedem ift es gegeben, gleich zu erkennen, was man von
diefem oder jenem zu halten hat. Was da für Kräfte am Werke find,
gute oder böfe, das ift nicht immer fo fchnell auszumachen. Man kann
fich auch täufchen. Vielleicht berührt mich fo etwas Neues fympathifch,
verwandtfchaftlich; aber darauf kommt's nicht an. Ich bin auch nicht
aus lauter Güte zufammengefetzt, und es könnte wohl fein, daß da
eine Seite an mir fich verwandtfchaftlich angefprochen fühlte, die felber

nicht über jeden Verdacht erhaben ift. Vielleicht auch weckt die
Sache mein Mißtrauen. Damit ift auch noch nichts Entfcheidendes
gefagt, denn ich habe auch nicht alle Wahrheit in mir vereinigt. Meine

18



¦•¦¦ ' ". ¦:': '¦¦¦ ''
¦

'

:; X -.

Abneigung kann auch nur daher kommen, daß da eine Wahrheit laut
wird, die ich eben vergeffen habe, die mir unbequem ift, weil ich fchon
meine fertige Weltanfchauung beifammen habe und fie für unfehlbar
halte und darin nicht geftört oder angezweifelt werden möchte.

Aber es wird fchon Klarheit gefchaffen. Alles wächft, alles muß
fich entwickeln, muß feine endgültige, eindeutige Geftalt annehmen.
Alles muß fich offenbaren, wes Geiftes Kind es ift. Man kann da
manchmal Ueberrafchungen erleben, frohe Ueberrafchungen zum Guten,
auch bittere Enttäufchungen zum Böfen. Aber alles reift heran, zeigt
immer deutlicher fein wahres Geficht. Es muß es zeigen, denn das ift
göttlicher Zwang.

Die Gegenfätze tun fich auf, der Riß wird fichtbar, die Kluft
unüberbrückbar. Wehe dann jenen, welche immer noch nicht fehen, wehe
dann jenen, welche immer noch ausgleichen, den Riß verkleinern, immer
noch alles unter einen Hut bringen wollen!

Es kommt der Moment, wo du nur noch fagen kannft: „Da ift ein
Böfer am Werk. Ein Gott und Menfchen feindlicher Menfch hat das
getan." Und dann fuche nicht, mit allerhand Ausreden der Stellungnahme

auszuweichen. Wenn du in das Geficht der brutalen Bosheit
fchauft, dann fage nicht: „Es wird auch wieder für etwas gut fein, man
foil fich nicht fo ereifern; Gott hat ficher auch damit wieder feine
verborgenen, wunderbaren Abfichten." Sage das um der Wahrheit, fage es

um Gottes und um deiner Seele willen nicht, damit du nicht im felben
Augenblick bei Gott aus dem Buche des Lebens geftrichen werdeft!
Sage: „Hier ill ein Böfer am Werk." Komm jetzt auch nicht mit dem
entfchuldigenden Sprüchlein, daß wir ja allzumal Sünder feien und
kein Recht haben, zu richten. Mach nicht fo das Wort Gottes zur Lüge
und zum Deckmantel deiner Erbärmlichkeit. Ja, es fteht gefchrieben:
„Richtet nicht!" Aber diefes Wort ifl, wie jedes Wort Gottes, gefprochen,

um an feinem Orte Wahrheit zu fchaffen, aber nicht, um damit
Wahrheit zu verwifchen.

Und nimm dich in acht vor einer voreiligen Scheinfrömmigkeit,
die gar fo gottergeben fich gebärdet und doch gar fo faul und verworfen

ift, die bei allem fagt: Es kommt von Gott, man muß es nehmen,
wie es ift und muß damit zufrieden fein. Hüten wir uns wohl, Gott
für alles verantwortlich zu machen, alles ihm zuzufchreiben, hinter
allem feine wunderbare Abficht und Güte entdecken zu wollen, zu
allem zu fingen: „Was Gott tut, das ift wohlgetan", auch beimScheuß-
lichften, auch bei Dingen, welche die Hölle ausgefonnen und angerichtet
hat. Sollen wir etwa fo den Krieg betrachten und damit harmlos
machen? Wahrhaftig, diejenigen, welche meinen, wegen diefes Krieges
ihren Glauben aufgeben zu muffen, find auch nicht in der Wahrheit; da
fpricht meiftens viel unerfchütterte Selbflgerechtigkeit mit. Aber fie find
der Wahrheit denn doch noch näher, als wer fo reden würde; denn fie
verwechfeln wenigftens nicht Gott mit dem Satan. Die Menfchen-

19



morderei ift deffen eigentliches Handwerk feit Anbeginn der Zeiten.
Dahinter liehen die Gefinnung, die Bosheit, die Sendlinge und Söldlinge

der Unterwelt.
Nicht fo harmlos ill unfer Erdboden. Da begegnen uns Dinge, die

können uns die Seele koften, wenn wir uns mit ihnen abfinden oder
arrangieren wollen. Hier gilt es, fich zu entfcheiden, zu bekennen: Das
hat eine gottlofe Macht ausgeheckt, damit will ich nichts zu fchaffen
haben, daraus will ich keinen Nutzen ziehen, dazu werde ich niemals
meine Zuftimmung geben. Und wenn es notwendig würde, follte ich
aufgefordert werden oder müßte es um des Gewiffens willen fein,
damit ich nicht ein Verworfener werde, dann müßte ich laut und offen
bekennen: „Das ift böfe, das ift von Gott verflucht, dazu muß ich
nein fagen."

Damit ill das Entfcheidende fchon getan. Scheinbar ift damit
noch gar nichts getan. Denn es wächft und gedeiht ja ungeftört weiter.
Das ifl etwas vom Qualvollften, was es gibt, zufehen zu muffen, wie
das Böfe gedeiht, immer größer und mächtiger wird, und man kann
nichts machen, kann ihm nicht beikommen, man fleht ohnmächtig da.
Man könnte verzweifeln darob, man könnte irre werden an Gottes
Dafein und Regiment überhaupt.

Und doch braucht niemand zu verzweifeln. Sage nur die Wahrheit.

Sage: „Da ill ein Böfer am Werk." Du meinst, das fei nichts?
Paß auf, wie die Lüge zufammenzuckt, wenn ihr die Wahrheit ins
Geficht gefagt wird, wie fie aufgeregt wird und fidi wild und drohend
gebärdet, um dich zum Schweigen zu bringen! Sie ift getroffen. Du haft
deine Waffe gebraucht. Sie ift zu Tode getroffen.

Auch wenn fie noch weiterbefteht und weiterwächll. Das muß fo
fein. Das ill göttliche Notwendigkeit. „Laffet beides miteinander wachfen

bis zur Ernte." Es muß alles reif werden, auch das Böfe, fonft
könnte auch das Gute nicht zu feiner Vollendung kommen. Ja, es muß
eine Zeitlang fo ausfehen, als wäre überhaupt bloß noch das Unkraut
da und als wäre aller Weizen unter ihm erftickt und erwürgt. Das ill
eine überrafchende, ja zuerft erfchreckende Wahrheit, aber es ill fo.
Chriftus muß leiden und Herben, fonfl könnte das Göttliche nicht die
Bosheit in ihrer ganzen Weite überdauern und überwinden. Wenn
damals plötzlich ein Umfchwung eingetreten wäre, wenn irgendeine
Macht eingegriffen und einen andern Ausgang erzwungen hätte: wir
wollten vielleicht erleichtert aufatmen, daß das Aergfie nicht gefchehen
fei. Aber dann wäre eben auch das Werk der Liebe nicht zu feiner
Vollendung gelangt, dann wäre eben auch das Größte und Heiligfle
nicht möglich gewefen, fein freiwilliger Opfertod. Und die Welt wäre
nicht erlöH.

Gott will nicht übereilt vorgehen, und er will ganz faubere Arbeit
haben. Darum ift fein Weg zwar der fchwerfte, aber es ift der einzige
Weg zur Erlöfung. Die Zeit der Reife will abgewartet fein. Denn es

20



geht nicht darum, daß das Böfe aus der Welt einfach befeitigt, fondern
daß es überwunden werde. Befeitigen ift menfchliches Pfufchwerk, bei
dem man dann hinterher merken muß, daß man den Teufel durch
Beizebub ausgetrieben hat. Ueberwinden, das ift göttliches Werk. Es
ift gar nicht gut, wenn der Moment der Reife nicht abgewartet, wenn
vorzeitig eingegriffen und etwas Unrechtes, Falfches einfach aus der
Welt gezwängt wird, bevor es fich klar und vollftändig vom Rechten
losgelöft hat. Das ill auch fchon gefchehen, und es ill nicht gut
herausgekommen. So hat man zum Beifpiel in alter Zeit auf weiten Strecken
das Heidentum befeitigt. Diefes ift nicht überall dadurch überwunden
worden, daß man die Heiden durch die Ueberzeugungskraft des
Evangeliums aus ihrem Irrtum und Aberglauben gelöft und zur freiwilligen
Annahme der Wahrheit gebracht hätte. Das ill einem zu langfam
gegangen, und da hat man etwas nachgeholfen. Man hat mit allerlei
ganz unheiligen Lock- und Druckmitteln gearbeitet, bis hin zur nackten
Gewalt. So hat man das Heidentum befeitigt, aber nur fcheinbar. Es

war ja nicht tot, denn es war nicht überwunden, fondern nur betäubt
und unterdrückt. Und darum, weil man das fo gemacht hat, bricht jetzt
auf einmal das Heidentum mit Urgewalt, wie aus dem Boden heraus,
wieder in unfere Welt hinein, mächtig und verheerend, nur noch viel
bösartiger, als es vormals gewefen ift.

Wenn man es fo macht, dann ill eben auch das Gute noch nicht reif
geworden, dann hat man es noch nicht begriffen und erfaßt. Sonft
würde man ja in feine Kraft größeres Vertrauen fetzen, man würde
fich ganz darauf verlaffen und es nicht durch fein eigenes Verhalten
Lügen ftrafen. Wenn es aber noch nicht begriffen und erfaßt ift, dann
kann es nicht fiegen. Und das Recht, das manchmal mit dem Böfen
verbunden ift, das muffen wir ihm zuerft wegnehmen und es uns zu
eigen machen. Sonft ift die Trennung nicht fauber. Sonft muffen wir
bei unferm Kampfe immer diefes Recht auf der andern Seite fehen
und find durch ein böfes Gewiffen gelähmt. Sonft ill das Gute nicht
vollftändig, und dann kann es nicht aufkommen.

Das ift auch zu fagen zu dem Problem von Krieg und Frieden und
zu der Enttäufchung, die der neue Krieg für viele Menfchen bedeutet
hat. Die Menfchen hatten es ja noch nicht begriffen, daß man lieh das

Gute auch etwas koften laffen muß und daß im Krieg auch eine Wahrheit

liegt, freilich eine an diefem Ort verzerrte, gefchändete und
mißbrauchte Wahrheit, nämlich die Wahrheit des Wagniffes und des

Opfers, daß man diefe Wahrheit von ihrem falfchen Orte wegnehmen

und an den rechten Ort ftellen muß, in den Kampf um die
Verwirklichung der Wahrheit Gottes. Nichts ift gefährlicher als eine her-
umgeifternde Wahrheit, für die man keine Verwendung hat. Sie wird
früher oder fpäter den Böfen in die Hände fallen und dort als Mittel
der Verführung zu Böfem dienen. Die Menfchen hatten es noch nicht
erfaßt, daß man für den Frieden, wenn man ihn haben will, eben-

21



foviel Kraft und ebenfoviele Opfer aufbringen muß wie für den
Krieg. Diefe Erkenntnis mußte zuerft geweckt werden und muß fich
jetzt durchringen.

Wenn beides reif geworden ift, wenn das Böfe fich offenbart hat,
wenn es bloßgeftellt ift, daß es feftgenagelt und beim Namen genannt
werden kann, wenn das Gute in die Ueberzeugung und in das
Gewiffen der Menfchen eingedrungen ift, dann ift die Zeit der Ernte
gekommen. Dann ift der Moment des Eingreifens Gottes da. Dann
wird gefchnitten, dann wird verbrannt und in Scheunen gefammelt.
Dann haben wir kaum Hände genug, um wegzuräumen, was da alles
auf einmal dahinfällt. Dann ftürzen Lügen, Ungerechtigkeiten,
Gewalten, die fich überlebt haben. Dann ill die Zeit des Aufatmens, der
Befreiung und der Erlöfung da. Gott ili da. Er ift treu. Wenn die Zeit
erfüllt ift, dann kommt er mit feiner Wahrheit, damit die Lüge
dahinfalle.

Wir haben noch mehrere folcher Lügen, die heute durchfichtig werden

und damit ihrem Gerichte entgegendrängen. Da ift zum Beifpiel
der Raffenwahn mit feiner Menfchenverachtung. Wie wenig lange ill
es doch her, daß die Meinung noch ganz allgemein und unerfchüttert
war, daß die farbigen Menfchen von Natur aus minderwertig feien
und gar keinen Vergleich aushielten mit uns. So felbftverftändlich war
das, daß man gar nicht auf einen anderen Gedanken kam und es ganz
in der Ordnung fand, daß diefe Völker nichts Befferes verdienten und
auch gar nicht zu mehr fähig feien, als das Objekt der Ausbeutung
durch die Weißen und allenfalls noch Gegenftand ihrer wohlwollenden
Aufklärungs- und Bekehrungsverfuche zu fein. Aus diefem Hochmut,
der eine Lüge war, dürften wir heute erwacht fein und reif geworden

für die Wahrheit der Gleichberechtigung und Bruderfchaft aller
Völker.

Oder, wenn wir fchon bei diefem Thema find, noch etwas
Näherliegendes: die Judenfeindfchaft. Auch ein Mann wie Martin Luther hat
da manchmal Töne angefchlagen, die uns heute befremdlich und
verdächtig vorkommen. Wir wollen nicht mit ihm rechten, wir wollen es

ihm zugute halten, daß er in feiner Zeit diefe Sache noch nicht fo hat
überfchauen und durchfchauen können; denn fie war noch nicht foweit
gediehen. Heute aber ift Klarheit gefchaffen. Heute wiffen wir, was
Judenhaß ift, woher er ftammt, aus was für Kräften er lebt und wohin

er führt. Heute kann fidi keiner mehr täufchen. Aus unferem
Gefchlecht wird fich einmal keiner herausreden können, er habe ahnungslos

und arglos mitgemacht. Heute fieht es jeder, der überhaupt fehen
will, daß der Jugenhaß aus der Hölle emporgeftiegen ift, daß er ent-
fchloffener Gotteshaß und erbitterte Chriftusfeindfchaft ift. Heute kann
nur noch ein Verworfener und Verftockter ihn billigen oder
mitmachen. Wer aber, vielleicht gerade von der Qual diefer Frage
ergriffen und beunruhigt, nach Wahrheit und Licht fich fehnt, deffen

22



Herz ift offen für die Wahrheit der Bibel, daß Juden und Chriften
wieder vereinigt werden follen zu dem einen, geläuterten Gottesvolke.

Lügen werden durchfichtig und fchwach. Ein Stoß noch, ein Stoß
Gottes, und fie brechen zufammen. Wahrheiten drängen zum Lichte.
Ein Wort noch, ein Wort Gottes, und lie flehen auf. Halten wir uns
nur bereit, ruften wir uns mit der Wahrheit und dem Rechte Gottes,
damit fie bei der Hand find, wenn ihre Stunde fchlägt, damit wir
etwas herbeizutragen haben, wenn fie gebraucht werden am Tage
Gottes. Otto Hürlimann.

Eine religiöfe Diskuffion.

In der fozialdemokratifchen (was man heute fo nennt) „Berner
Tagwacht" hat eine religiöfe Diskuffion ftattgefunden, die man als ein
Zeichen der Zeit auffallen kann.

Unfer hochgefchätzter Freund, Doktor Bernhard Lang, Arzt in
Langenthai, hat in einem Artikel der „Tagwacht" mit der Ueber-
fchrift: „Träger des Sozialismus" aufs neue einen Gefichtspunkt geltend
gemacht, den wir „Religiös-Sozialen" ftets betont haben, wenn er uns
auch fo wenig die Hauptfache war, als er es für Doktor Lang, unfern
Mitkämpfer, ift: daß der Sozialismus einer religiöfen Begründung
bedürfe, wenn er beftehen und wieder aufleben wolle, daß es für ihn
ebenfo töricht als verhängnisvoll fei, wenn er durch feine falfche Stellung
zur Religion große Volkskreife von fich flöße, die fonft feiner Botfchaft
zugänglich wären, und damit feinen Feinden billige Waffen liefere. Es
fei das um fo törichter und verhängnisvoller, als heute ein neu erwachtes
religiöfes Sehnen und Suchen in den Menfchen lebe. Doktor Lang hat
das aus tiefer Liebe zum Sozialismus und zur Arbeiterfchaft gefagt,
denen er innerhalb und außerhalb feines Berufes fo lange, zum Teil
unter fchwerer Anfechtung, aufs treuefte gedient und große Opfer jeder
Art gebracht hat. Er gehört zu den fo wenigen Schweizern (die religiös-
foziale Bewegung leider nicht ausgenommen), welche noch ein Element
jenes Draufgängertums in fich tragen, ohne das nichts Großes vollbracht
wird, verbindet damit aber ein ebenfo ftarkes Element liebevoller
ärztlicher Geduld.

Und welcher Art ill das Echo auf diefen Appell gewefen?
Verfchiedener Art. Zuerft ill eine Antwort von einer Frau gekommen,

die in Stil und Inhalt typifch ift für eine gewiffe Art fozialiftifcher
„Freidenkerei" oberflächlichfler Art, die wir ja von früher her genug-
fam kennen. Es ift ein Abhafpeln all der auswendig gelernten, zum
Teil richtigen, aber falfch angewendeten Argumente des „Sozialismus"

gegen die Religion. Schlimmer aber ift, daß diefe Frau fo

2-3


	Vom Unkraut unter dem Weizen

