Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (3): Februar-Sendung

Artikel: Die Frage Gottes an unsere Zeit und unsere Antworten : Teil Il
Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frage Gottes an unfere Zeit

und unfere Antworten.
II. Teil.

Hinwendung zum Leben — in der Unmittelbarkeit leben, leiden,
kimpfen — das ift der einzige Weg, auf dem wir dem grofen Fluch,
der allem religiéfen Befitzen anhaftet, zu entrinnen Ausficht haben.
Denn wirkliches Leben nimmt fiir den Men{chen immer die Geftalt des
Fragens, des Rufens aus der Tiefe an. Das wahre, das jeden Truges ent-
- kleidete men{chliche Leben ift ein Erfchiittertiein. Es ift die Erichiitte-
rung unferes {elbfificheren endlichen Wefens vom Unendlichen her,
wihrend religidfer Befitz — auch wenn es Befitz tieffter Wahrheiten,
{ogar das Wiflen um die Er{chiitterung ift — immer zu Sattheit, Sicher-
heit und Beruhigung fithrt. Im Leben wird das Kreuz von felbft zum
wirklichen Kreuz, wihrend es innerhalb der Religion ein eitler Gotze
und innerhalb der Theologie ein {elbftgefilliger Tieffinn ift. Solange
wir mit unferer Gotteserkenntnis innerhalb der Religions{phire blei-
ben, hilft alles nichts: fie wird uns irgendwie fatt anftatt hungrig, ftolz
anftatt demiitig machen. Auch wenn wir mit unferem religiéfen Denken,
mit unferer Theologie bis zu jenem Ernft und jener Tiefe vordrmgen,
wo man weif}, dafl wir durch den Unendlichen in unferer Endlichkeit
gerichtet {ind, wo man weifl, dafl der Gekreuzigte unfere tiefe Verderb-
nis, unfern Gotteshaf} offenbar macht — fo wird doch diefes tiefe, wahre
und fromme Wiflen {chlieflich nur einen geiftlich Reichen, einen religits
Tieffinnigen, einen um feiner Demut willen Hochmiitigen aus uns
machen, Die Theologie felbft befitzt {chlechterdings kein Mittel, diefe
Fehlentwicklung zu verhindern; folange wir innerhalb ihres Kreifes
bleiben, {ind wir den pfydlologlfchen Geletzen, die hier walten, ver-
fallen. Es gibt keine religiofen und theolog1fchen Sicherungen gegen
Sattheit, Hochmut und Selbftgerechtigkeit. Auch das demiitigfte An-die-
Bruft- fchlagcn wird innerhalb der Frommlgkeltsfphare zu einer {elbft-
bewufiten Gebirde, auch das ,,Siindenbewuftfein® wird dem From-
men zur {tolzen Auszeichnung, mit der er {ich gegeniiber den ,,Welt-
menichen* briiftet.

Es ift eine unerquickliche Sache, den Schleichwegen zu folgen, auf
denen der Men{ch, welcher Gott nur innerhalb der Religion {ucht, immer
wieder bei fich felbf’c in der dumpfen Atmoiphire feines Eg01smus
landet. Man mchte die Fenfter aufreifien und frifche Luft hereinlaffen.
Und tatfichlich gerade darum handelt es fich, daf} wir endlich der Luft
des Lebens freien Zutritt gewahren. Aus dem Leben heraus wird dann
der Ruf Gottes an den Men{chen ergehen, und diefer Ruf wird ein Ruf
zur Hingabe an eine Sache {ein, Es wird ein Ruf {ein, der den Men{chen
von feinem Ich losreiflt, indem er ihm die Augen &ffnet fiir die Qual

1) Vgl. die letzte Sendung.



und Not der Welt, {iber welcher er gleichzeitig das Erbarmen Gottes
und die verheiflene Erlofung aufleuchten fieht, Dann wird der Menich
feine eigene Not als Teil der Weltnot begreifen lernen, und er wird
begreifen, was fiir ein Irrtum es war, wenn er fich in {einer Religion
immer zuerft um fich und feine Seele bekiimmert hat, anftatt nach dem
 Reich Gottes zu trachten, in welchem auch {ein per{onliches Heil einge-
{chlofien ift Die Hlngabc an diefe ,,Sachlichkeit”, an die Kimpfe Gottes
in diefer Welt, die Gottes Eigentum und der Schauplatz f{einer Ehre ift,
wird endlich das ,,bel Menfchen Unmogliche fertig bringen, den Men-
{chen aus dem gefdhrlichften Labyrinth feines Lebens, aus dem des
Seelifchen, herauszufiihren. Den raffinierten Taufchungen des Ich ift
mit keiner noch fo raffinierten Plychologie beizukommen. Alle Auf-
merkfamkeit, die man thm {chenkt, wird es in feiner falfchen Wichtig-
keit beftirken. Das Ich wird feinen Herr{chaftsan{pruch erheben und
feinen begehrlichen Blick nicht nur {iber das Diesfeits, {fondern auch iiber
das Jenfeits ichweifen laffen. ,,Was mufl Ich tun, dafl Ich felig werde*
— um diefe Frage wird es ihm immer gehen — bis es die paradoxe
Antwort begreift: ,,Wer fein Ich fucht, der wird es verlieren®, bis es
}rerﬂ:eht daf} Gott nicht zu unferem Dienft da ift, fondern wir zu dem
einen

Das Gefagte ift leider nicht fo felbftverftindlich anerkannt, wie es
einfach ift. Wihrend in der Sphire der Moral der Egoismus als die
Wurzel alles B6fen erkannt wurde, hat er in der Religion feinen -
Schlupfwinkel gefunden. Ja, es wurde dem Ich innerhalb der Religion
eine geradezu beilpiellofe Thronbefteigung ermdglicht, wihrend doch
hier nur ein Thron — nicht der des Menfchen — aufgerichtet fein {olite,
Hier liegt die Einbruchsftelle jenes Stromes von Zweideutigkeit, Un-
wahrhaftigkeit und Heuchelei, der das Verhiltnis des Menichen zu
Gott iiberflutet hat. Der volhgcn, die letzte Konfequenz zichenden
 Enthiillung des religidfen Egoismus ftehen wir in der Kreuzigung Chrifti
gegeniiber, in der der Men{ch den Vorrang feiner Intereflen vor den
Intereffen Gottes fiir immer manifeftiert hat, Im Kreuz Chrifti erfolgt
der grofle Zufammenprall des men{chlichen und des géttlichen Willens.
In der Religion erhebt der Menfch den ‘Anipruch, vom Diesfeits her
in das Jenfeits durchzubrechen und es feinem Ich untertan zu machen,
in Chriftus aber erhebt Gott den Anfpruch, vom Jenfeits her in das
Diesfeits einzubrechen und hier feine Herrfchaft aufzurichten. Aber
diefer Einbruch Gottes erfolgt in der tiefften Verborgenheit, damit
Gott von nun an dem Zugriff des religiofen Egoismus fiir ewig ent-
zogen fei. Vollends aber wird nach- der Kreuzigung fiir den menich-
lichen Egoismus in der Nahe Gottes nie mzhr etwas zu holen f{ein,
denn die Nihe des Kreuzes kann doch nicht der Ort fein, wo Anerken-
nungen, Ehren, Vorteile und Macht geerntet werden konnen, viel eher
Werc'gc{an dort bittere Dinge, wie Haf}, Verfolgung, Kampf und Opfer
wach{en.

8



Wo ift diefer Ort? Wo ift das Kreuz aufgerichtet? Wo ift Golgatha?
Wo erfcheint Chriftus? Wo find die Spuren, Anfiinge und Siege feines
Reiches? Nur die Religion kann auf den Gedanken kommen, fich eine
Antwort auf diefe Fragen anzumafien, Orte und Zeiten zu nennen, um
dem Menichen doch wieder die Moglichkeit zu ver{chaffen, fich des
Gottlichen zu bemichtigen. Aber diefe Antworten {ind ahnungslos,
fithren irre, filhren immer und immer wieder an Chriftus und feinem
Kreuze vorbel.

Er aber ift da und fein Reich bricht an — an ungeahnten Orten, in
ungeahnter Weife und zu ungeahnter Stunde. Wir konnen nichts wiflen
-und nichts tun — als wach {ein und uns dem Leben zuwenden.

Aber was ift diefes Leben, dem wir nahe fein, mit dem wir ringen
follen? Vor uns breitet fich die unermeRliche Wirklichkeit aus, die
Wirklichkeit der. Natur, die Wirklichkeit der Gefchichte, die Wirklich-
keit der menfchlichen SeeIe Welchem diefer Bezirke des Dafeins {ollen
wir uns nihern? Ich glaube nicht, dafl wir auf eine willkiirliche Ent-
{cheidung angewiefen find. Das wire {chlimm, denn das willkiirliche
Denken kann ja niemals zur Wahrheit fithren, Die Gottesfragen brechen
nicht in unferem losgelften und willkiirlichen Denken auf, fondern in
der Realitdt des Lebens felbft. Es gibt in dem Bereich des Lebens titige
Vulkane, und es gibt folche, die erlofchen find — vielleicht nicht fiir
immer. Unfere Aufgabe ift bei den Vulkanen, die heute Feuer {peien,
Erdbeben verurfachen und die Welt mit Lava iiber{chiitten. Der Men{ich
hat zwar die {eismographifche Fahigkeit der Seele weitgehend einge-
built — wohl deshalb, weil er nicht in jene Tiefen hinunterreicht, wie
das folche Inftrumente tun — aber ein Reft von Er{chutterungsfahlgkelt
ift uns geblieben, und durch diefe miiffen wir uns leiten und vor will-
kiirlicher Wahl unferer Aufgaben behiiten laflen.

Es kann den Anfchein haben, daf} die Natur das erkhchkents—
gebiet fei, mit dem der Menfch vor allen andern innerlich zu ringen hat,
ift doch die Natur in_ ungeheurem Mafle fein Schickfal. Aber nun find
wir vor die Tatfache geftellt, dafl dem Menichen, fo fehr ihm in der
dufleren Bewiltigung der Natur und in ihrer wiflenichaftlichen Durch-
forfchung Sieg um Sieg befchieden war, doch der Zugang zu ihrem
Innerften ver{chloffen geblieben ift. Dunkel ftehen die letzten Geheim-
niffe der Natur vor uns und undurchdringlich find uns die Zufammen-
hinge zwiichen threm Walten und unferem Schidkfal. Auch da, wo das
Naturge{chehen in ganz direkter und per{6nlicher Art in das Menf{chen-
leben eingreift, ift uns weithin noch das {chweigende Ertragen des Ge-
heimniffes auferlegt. Oder follen wir uns vermefien, im einzelnen dar-
iiber zu reden, warum ein Menich ftark ift und.lebt, und warum ein
anderer krank ift und firbt? So fehr unfer Verftehen- und Redenwollen
{ich immer wieder leidenfchaftlich vordringt, fo endigt es immer wieder
in der Erkenntnis, daf} wir die Schranken, die uns gefetzt find, ubcr-
{chritten haben. Wir verneinen nlcht abfolut die Moglichkeit, dafl ein-

9 :



zelnen Menfchen Intuitionen und Ahnungen gefchenkt find in bezug
auf die Dinge der Natur, oder dafl fie im Glauben dazu gelangen, die
Sprache Gottes im Gefchehen der Natur, in ihren grofien oder in ihren
individuelles Leben erichiitternden KataPcroPhen zu verftehen, aber in
der Regel ift es uns auferlegt, in demiitigem Schweigen vor diefen
Dingen zu ftehen.

Diefe Demut foll aber mehr fein als blofe Refignation. Gerade das
Vorhandenfein folch uniiberfteigbarer Schranken foll uns zur Zucht und
Fithrung dienen, dafl wir mit unferem Suchen und Fragen nicht ins
Grenzenlofe {chweifen, fondern dorthin gehen, wohin wir zu gehen
berufen find. Die Zuchtlofigkeit und Willkiir des menichlichen Denkens,
welche den gottgewollten Sinn derartiger Schranken nicht beachtet, fithrt
immer wieder dazu, dafl wir reden, wo wir {chweigen, und dafiir dann
fchweigen, wo wir reden follten. Dann diirfen wir aber nicht erftaunt
fein {iber die Tatfache, daf} fo Vieles von unferem Nachdenken iiber
unfere willkiirlich gewahlten Probleme von vorneherein zur Unfrucht-
barkeit verurteilt ift. Nicht nur beifpielsweife, fondern um des fach-
lichen Zufammenhanges willen mochten wir das Folgende zu iiberlegen
geben: Es it durchaus verftindlich, daff der Menfch je und je mit dem
fogenannten Theodicee-Problem, mit der Frage nach der Gerechtigkeit
Gottes hinter den individuellen und hinter den Gefamt{chickfalen ge-
rungen hat, Wir kennen aber das quilend Ungeldfte diefer Erorterun-
gen, diefer Rechnungen, die nicht aufgehen wollen, {ondern einen oft {o
furchtbaren ungeloften Reft hinterlaflen. Fragen wir uns einmal, ob in
diefer Tat{ache nicht eine dringliche Forderung Gottes fich enthiillt, daf}
wir uns zuerf{t einmal ganz anderen Dingen zuwenden, Konnte es nicht
fein, dafl dem Menichen jedes Weiterkommen in jener Frage nach der
Gerechtigkeit Gottes verfagt ift, weil er gebieterifch darauf hingewiefen
werden foll, daf} er zuerft eine ihm viel ndher liegende Aufgabe zu
16fen hat, nimlich die, mit grofiter Leiden{chaft und um Gottes willen
endlich nach der Gerechtigkeit des Menichen gegeniiber dem Menfchen
zu fragen. Oder ein anderes Beifpiel: Es ift durchaus verftindlich, dafl
der Men{ch immer wieder iiber den Tod nachdenken, mit der Tatfache
des Todes geiftig ringen muf}, aber ift es nicht auch begreiflich, wenn
dem Menichen kein Licht gegeben werden kann iiber den Tod, folange
er nicht einmal willens ift, fich {iber den Mord Gedanken zu machen.
Was {oll denn dabei herauskommen wenn wir Gott zur Rechen{chaft
ziechen iiber eine Sache, in der wir felber lingft, aber ohne Erfolg, zur
Rechen{chaft gerufen ‘worden find? Das Ringen um die allerernfteften
Fragen kann zu einem willkiirlichen und frivolen Spiel werden, wenn
wir nicht vorerft die Aufgaben in Angriff nehmen, fiir deren Lofung
wir einen klaren Auftrag und einfache Moglichkeiten erhalten haben.

Es liegt aber in diefen Gegeniiberftellungen — Gerechtigkeit Gottes
und Men{chengerechtigkeit, Tod und Mord — mehr als eine etwas allzu
rhetoriiche Formulierung, mit der irgendein Kontraft eindriicklich ge-

10



macht werden foll. Nein, es liegt darin die grofe Umkehr, die wir auf
allen Gebieten, auch auf dem des Denkens, notig haben, die Umkehrung -
der Rethenfolge, in der alle Fragen und Note ihre Lofung finden {ollen.
Keine in die Tiefe und in das Geheimnis vordringende Frage wird bei-
feite gefchoben, weder die Frage Hiobs, noch die Frage nach dem Sinn
des Todes, aber es wird diefen Fragen eine fruchtbare Lofung verfagt,
wenn wir uns beharrlich weigern. zuer/i andere Dinge ihrer Erledigung
zuzufithren. Es ift das Dringendfte, ja geradezu das Entfcheidende auch
fiir unfer Erkennen, fiir unier Ringen mit den tiefften und innerlichften
Problemen, dafl wir uns jene fozufagen methodiiche Regel zu eigen
machen, daB wir ,,zuerft nach dem Reiche Gottes und nach feiner Ge-
rechtigkeit trachten®, weil nur dann ,,das andere uns hinzugetan® wer-
den kann. Diefes Wunder, dafl uns Léfungen, um die wir uns lange
erfolglos gemiitht haben, ,hinzugetan®, gelchenkt werden, wird ge-
{chehen. Es mag den Eindruck von gefiihllofer Hirte erwecken, wenn
einem Menichen, der furchtbares Leid erfahren hat, einfach gefagt wird,
er moge, anftatt mit Gott wegen deflen ,,Ungerechtigkeit” zu hadern,
fich felbft um die Gerechtigkeit unter den Menichen kiimmern, er moge
mit feiner wunden Seele hingehen und ,,das Werk des Herrn* tun —
er wird die Richtigkeit jenes Gefetzes der Umkehrung erfahren, indem
ihm unvergleichliche Quellen des Troftes und der Kraft auffpringen
werden. Denn ,,wer fein Leben verliert um meinetwillen, der wird
es finden.

Das Gefagte gilt aber nicht nur fiir die Sphire des perionlichen
Erlebens, fondern in gewaltigfter Weife fiir die men{chliche Gefell{chaft,
fiir die Chriftenheit, fiir die Kirche, fiir die Kultur, fiir alle Michte, die
irgendwie das Leben geftalten und darum nach {einen tiefften Grund-
lagen zu fragen haben. Es kann keinem lebendigen Men{chen, keinem,
der fich irgendwelche Erichiitterungsfihigkeit bewahrt hat, keinem, der
— trotz aller Verbiirgerlichung und trotz alles geiftigen und geiftlichen
Befitzes — noch eines Reftes klarer Erkenntnis in bezug auf unfere
Lage fihig ift, vollig verborgen fein, dafl gerade in der gefellichaftlichen
Sphire die grofie Krankheit aufgebrochen ift, eine Krankheit, die bald
{chleichend, bald akut zutage tritt, immer aber die Moglichkeit des
Todes in fich {chliefit. Wenn wir aber bedenken, daf} es allen gefell-
fchaftlichen Miachten, dem Staat, der Wirt{chaft, der Kirche, der Kultur
um die Sicherung und Erhohung des Lebens zu tun war, mufl man dann
nicht auf die Frage ftoflen, ob nicht gerade hier jenes paradoxe Gefetz
zur Auswirkung gelangt fei, daf}, ,,wer fein Leben {ucht, es verlieren
wird“? Haben fie nicht alle nach ihrem eigenen Leben getrachtet? Hat
nicht der Staat nach {einer Macht und Souverinitit, wenn nicht nach
feiner Totalitit und Vergottung getrachtet? — nicht aber nach dem
Reiche Gottes, das thn mit allen andern Staatengebilden zufammen-
gelchloflen hitte, nicht nach der Gerechtigkeit fiir alle feine Glieder.
Hat nicht die Wirt{chaft aus{chlieflich nach einer Erththung des Lebens

II



durch Steigerung der Giitererzeugung und der Profite getrachtet, aber
nicht nach dem Menichen gefragt, {ich nicht um den gekiimmert, der die
Giiter erzeugte? Ift nicht die Kirche immer wieder der Verfuchung
erlegen, ihre Organifation zum Selbftzweck zu machen, die Menichen
an fich zu fefleln, oder kann man wirklich mit gutem Gewiflen be-
haupten, daf} fie um des Reiches Gottes und {einer Gerechtigkeit willen
fich felber vergeflen, etwas dafiir gewagt und geopfert habe?

Wir find mit dem Gefagten unferem Gedankengang vorausgeeilt
und haben eigentlich bereits nicht nur die Darftellung deffen, was wir
als die Frage Gottes an unfere Zeit verftehen, begonnen, fondern auch
das Wort ausgefprochen, das die Antwort Gottes auf diefe Frage ift,
die Antwort, welche heifdt: Reich Gottes.

Wir haben auch bereits angedeutet, wo die Gottesfrage in unferer
Zeit aktuell aufbricht, wo die grofie vulkanifche Erichiitterung ftatt-
gefunden hat und in immer neuen Erdftoflen fich auswirkt, wo wir
Menfchen alfo eine Frage vernehmen, die nicht unfere Frage ift, nicht
aus der Willkiir unferes Denkens ftammt, nicht eine beliebige menich-
liche Problemftellung ift; die Frage, die darum ganz ernft ift, von deren
Beantwortung Leben und Tod abhingt — unfer Leben und fchlieRlich
auch dasjenige aller jener Gebilde: Volk, Staat, Kirche, die ihre grofle
und {ch6ne Bedeutung haben konnen, wenn fie irgendwie Geftalten des
Lebens und nicht erftarrte Todesmichte {ind, Wir find auf die Gottes-
frage geftoflen.

Die Gottesfrage an unfere Zeit ift die Frage nach der realen Bruder-
[chaft des Men[chen,

Denen ift nicht zu helfen, welche meinen, daf es fich letzten Endes
doch um Willkiir handle, wenn gerade. dze[e Frage als die Gottesfrage
an unfere Zeit proklamiert wird, Wir find auflerftande, uns mit Leuten
auseinanderzufetzen, welche das Stillitehen vor diefer einen Frage als
eine blofle Einfeitigkeit und Borniertheit, als eine Art Befeffenheit und
Manie, wenn nicht gar als willkiirliche Marotte und Liebhaberei er-
kliren, Es gibt {chlechterdings keine Moglichkeit, mit folchen Leuten zu
reden., Entweder fiihlt man das Zittern des Bodens von diefem Vulkane
her oder man fiihlt es nicht. Denen, die es fiihlen, find diejenigen ein
Ritfel, die davon auch heute noch nichts ver{piirt haben.' Prophetiiche
Minner haben es fchon vor einem Jahrhundert verfpiirt. Wer wollte
nicht in tieffter Verehrung vor ihnen ftehen und ihnen unermeflichen
Dank wiflen! Wer wollte nicht die Bewegung, die aus diefer Erkenntnis
entftanden ift — die religids-foziale Bewegung — fegnen dafiir, daf} fie
diefe Erkenntnis trug und ihr Treue hielt! Sie hat diefe Erkenntnis
getragen und verkiindigt in einer Zeit, die noch {att, {icher und uner-
{chiittert, ja kaum erfchutterungsfahlg war, weil ﬁe vollig beraufcht
war vom ,,Fort{chritt”, von der verw1rrenden Fiille und dem betiuben-
den Tempo menfchhcher Erfindungen, gefittigt durch den unermef’-
llchcn Reichtum, mit dem die gefteigerte Produktivkraft des Menichen

I2



die Welt iiberfchwemmt hatte, geblendet durch das Gewand der biirger-
lichen Kultur, das die Gefell{chaft fich umgelegt hatte. Aber mitten in
diefer felbﬂ:ﬁcheren, fort{chrittsglaubigen, optimiftifchen Welt waren
jenen Einzelnen die Augen aufgegangen tiir die Anzeichen einer furcht-
baren Krankheit, die im Korper der Gefellfchaft ausgebrochen war; fie
konnten nicht langer fiir die blithende Farbe des Lebens anfehen, was
lediglich Fiebérglut war. Sie mufiten nach den unverkennbaren Symp-
tomen {uchen. Und fie {ahen eines diefer Symptome, ein erfchreckendes
Gelchwiir: das proletarifche Schick{al, das auf einem Teil diefer moder-
nen men{chlichen Gefellichaft laftete, das proletarifche Schick{al mit fei-
nen Hauptmerkmalen: der furchtbaren materiellen Unficherheit, welche
die gottlichen Grundlagen des Lebens aufhebt, indem fie das barmher-
- zige — wenn ja auch nur relative — gotthche Ja zu der irdifchen Exi-
ftenz des Menichen in ein drohendes Fragezeichen, wenn nicht in ein
unbarmherziges, totliches Nein verwandelte; die Verelendung, welche
die Men{chenwiirde aufhob, den Men{chen nicht etwa in die gute Ein-
fachheit, fondern in eine bﬁsartige, dem auf Schonheit gerichteten gott-
lichen Schopferwillen zuwiderlaufende Hifllichkeit verfenkte; die kul-
turelle Ausgeftoflenheit und Enterbtheit, die den Men{chen der men{ch-
lichen Lebensform beraubte, ohne ihm gleichzeitig zu erlauben und zu
ermoglichen, wenigftens Tier zu {ein; die fklavifche Abhingigkeit, diefe
furchtbarfte Infrageftellung des Men{chentums und der menichlichen
Berufung. Sie fahen auch das andere Krankheitsfymptom: neben der
proletarifchen Klafle die Exiftenz einer reichen Klafle, deren menfch-
licher Lebensfinn durch den mammoniftifchen Geift verfchlungen war;
deren Leben ebenfalls in Hifllichkeit, in die andere Hifllichkeit des -
Protzentums, verfunken war, deren Kultur der Oberflachlichkeit und
Heuchelei, deren Ideale der Liige verfallen waren.

Den Trigern der religids-{ozialen Bewegung dringte {ich die Er-
kenntnis auf, daf} es fich in diefer Sache um nichts anderes handelte als
um eine Begegnung Gottes mit der Men{chheit, daf} darum diefem Ge-
{chehen der Charakter der Enticheidung aufgeprigt war, dafl wieder.
einmal auf Erden eine jener Gottesftunden gelchlagen hatte, in denen
grofite Not und grofite Verheiflung fich begegnen. Diefes Erleben hatte
fiir ihr religiles Denken eine doppelte Wirkung: einerfeits brachte es
ihnen die Bibel, auch in den Teilen, die dem modernen Menfchen fremd
geworden waren, wieder unerhért nahe, anderfeits aber {prengte es
thn fiir immer die kirchlich enge Auffaﬁung von dem, was gottliches
Wirken ift. Wenn fie {fahen, mit welch leiden{chaftlicher Intenfitit Athe-
iften wie Karl Marx das Welen des proletarifchen Schickfals erlebten,
dann wurde ihnen klar, dal fich in diefem Erleben des Gottesleugners
eine echtere und lebendlgere Begegnung mit Gott ereignet hatte als in
der gleichzeitigen {elbftficheren Kirchlichkeit, welche fich jede tiefere
Erfchiitterung iiber diefe Sache fernhielt mit dem Hinweis darauf, daf
fich die Kirche je und je einer befchrinkten Anzahl von Opfern der

I3



,ungliicklichen Verhiltniffe — von f{ozialem Unrecht zu reden konnte
man {ich trotz Bibel und Propheten nicht entfchlielen — in charitativer
Weife angenommen habe. Keinerlei Ahnung von dem Gericht Gottes,
das nahe, ja fchon im Gange war, {chien diefe Kirchenleute zu be-
{chleichen.

Die Wogen des Gerichtes erfchiitterten aber nicht nur die Funda-
mente des {ozialen und politifchen Aufbaus der Gefellfchaft, fondern
auch thren geiftigen Befitz, Darum konnte und mufite Marx — der
Atheift, in gottlichem Auftrag! — als grofler Liquidator diefes ganzen
Geiftesbefitzes auftreten. Indem er diefe ganze Fiille geiftiger Ver-
mogenswerte, welche {ich die Gefellichaft angefammelt hatte, ithre Ideen
und Ideale, ihre Moral und Religion als blofle Ideologie, als Ueberbau
iiber nackten und oft genug brutalen materiellen Intereffen, das heiflt
als Maskierung einer vollig unbriiderlichen fozialen Struktur entlarvte,
vollzog er tatidchlich ein notwendiges Gericht, Die Gefellichaft hitte
diefem Gericht ftandhalten follen. Auch wenn f{ie gezittert hitte bei dem
Gedanken, daf} wirklich Heiliges, wirklicher Geift angetaftet werden
konnte, {fo hitte die Gefellfchaft — befonders die chriftliche! — fich
nicht nur emporen, fondern fich.fragen miiflen, ob es nicht Gott war,
der diefen Mann ,,fluchen hie}*, ob nicht hinter diefem Negativen und
Zerftorerifchen, hinter diefen Heiligtums{chindungen und Sakrilegien
der Eifer um das wahrhaft Geiftige und das allein Heilige brannte.
Auch wenn in.Marx nicht echte prophetifche Leiden{chaft — von
Ifrael her — gebrannt hitte, wenn er wirklich nichts gewelen wire
als ein Zerftorer, {o hitte eine erfchiitterungsfihige, eine demiitige, eine
um die Tiefe der ,,Siinde” wiflende, eine ihre eigene Lehre von der
Siindhaftigkeit ernft nehmende Chriftenheit damit rechnen miiffen, daf}
der lebendige Gott auch in dem volligen Inkognito eines folchen Zer-
{torers feine heiligen Gerichte vollziehen kann.,

Das Gericht Gottes vollzieht {ich an uns, weil Gott fein Wort in die
Welt hinein gefprochen, {eine Frage an uns gerichtet hat, die Frage nach
der realen Bruder{chaft, die uralte Frage: Wo ift dein Bruder? Ein Wort
Gottes aber ift etwas mehr als unfere menfichlichen Meinungen, denen
auch wieder andere Meinungen entgegengefetzt werden konnen; es ift
eine Macht, wenn es {ein mufl auch eine Macht der Zerftorung. Wenn
Gott das Wort von der Bruder{chaft in die Welt hinein gefprochen hat,
dann ift damit eine Realitdt in die Welt hineingefetzt, und wir werden
nicht weiter leben konnen,ohne uns vor ihr zu beugen. Um diefer Reali-
tit des Wortes vom Bruder willen werden fich alle unbriiderlichen
Lebensformen wie von f{elbft von innen her zerfetzen, in Verwefung
und Tod tibergehen Und. diefer Prozef wird auch vor den geiftigen
Gebilden nicht Halt machen. Ueber einer unbriiderlichen Welt wird fich
keine echte Geiftigkeit mehr erheben kénnen. Wenn aber echter Geift
irgendwelcher Art — fei es Wiflenfchaft, fei es Kunft — fich erhebt,

dann wird er wie von f{elbft, aus einem innern Drang, iiber deflen

14



heiligen Uriprung er vielleicht keine intellektuelle Klarheit hat, gegen
diefe unbriiderliche Welt fein Zeugnis ablegen, und gerade darin den
Beweis, den heute einzig geniligenden und ficheren Beweis {einer Echt-
heit erbringen. Wenn das Wort Gottes einmal gefprochen ift, dann
wirkt es als geheime Kraft in allem Lebendigen. Wo es aber nicht wirkt,
da ift der Tod. Darum {ind eine Kunft, eine Wiflenichaft, eine Kirche,
die heute neben einer unbriiderlichen Welt exiftieren wollten, nichts als
Leichname, auch wenn f{ie es fertig bringen, Farbe des Lebens vorzu-
tiufchen. Niemals mehr neben, {ondern nur noch gegen die unbriider-
liche Welt konnen fie wirklich leben. Wer glaubt, daf} es in einer Welt,
in der Kinder zu Taufenden verhungern, noch {o etwas wie Poefie
geben konne, der hat eine elende Meinung von Poefie. Auf irgendeine
Art wiirde echte Poefie mit einer folchen Welt ringen, denn echte Poefie
it von Gott erfiillt; das Wort Gottes, das lebendige, das heute von
Gott in die Welt hmelngf:rufene wirkt in ihr. In irgendeiner Art mufy
heute in allem geiftigen Tun, in jedem wiflenichaftlichen oder kiinft-
lerifchen Schaffen der Protef‘c gegen die unbriiderliche Welt vorhanden
{ein und fiihlbar werden. Auch die Kiinfte, deren Ausdrucksmittel nicht
Worte find, werden nicht {chweigen diirfen und nicht ichweigen miiflen,
fondern eine eindringliche Sprache reden koénnen, Auch das gemalte
Bild einer ftillen Landfchaft kann ein fithlbares und er{chiitterndes
Zeugnis gegen unfere verheerte Welt fein. Aber es kann auch fein, dafl
zu Zeiten in Bildern oder in Mufikwerken oder von der Biihne her der
Proteft {o auf{chreien mufi, dafl den Menichen die Ohren davon gellen.
Wenn Dinge gelchehen in diefer Welt, die alles, felbff — um mit
Shakefpeare zu reden — ,die fifle Rehg10n zum Wortgepringe
machen“ dann ift jeder Menich zur Tapferkeit und zum Bekenntnis auf-
gerufen, und wenn er den Ruf hort, wird es thm auch gegeben werden,
{ein Bekenntnis abzulegen, mogen die ihm verlichenen Ausdrucksmittel
fein, welche fie wollen, Sonft aber wird all diefes geiftige und kiinft-
lerifche Wefen das Geprige der Gottverlaflenheit bekommen und, mag
es auch eine Zeitlang noch im Glanz irgendeiner Genialitit leuchten,
doch bald genug der Zerfetzung und dem Tode verfallen, und auch den
Men{chen, der es trigt, in den Abgrund der Leere und der Sinnlofigkeit
hinunterziehen,

Es gibt aber ein Gebilde, das mit Verantwortung in befonderem
Mafie belafter ift: die Kirche, Denn fie erhebt den Anfpruch, in direkter
und unmittelbarer Art Gottes Wort zu verwalten, dafiir, ausfchliefilich
dafiir da zu fein. Darum fteht fie unter einem befonderen Gericht, wenn
fie das lebendige Wort Gottes nicht vernimmt, Darnach ift die Kirche
gefragt, ob fie ihrerfeits die Gottesfrage nach der realen Bruderichaft
vernommen hat, ob fie allo weifl, daf} fie nur im Gegenfatz zu der
beftehenden tief unbriiderlichen Welt ihre Exiftenz haben kann oder
ob fie nicht immer wieder den Verfuch unternimmt, neben diefer Welt
des Unrechtes und der Gewalt zu leben. Auch die Kirche hat kein

Iy



Recht auf Willkiir in ithrer Verkiindigung. Sicher ift die Gotteswelt,
von der fie Zeugnis abzulegen hat, eine unendlich reiche und umfaffende
Welt, aber es ift nicht in das Belieben der Kirche geftellt, aus diefem
Reichtum auszuwizhlen, was fie fagen will. Die Kirche hat zu allen
- Zeiten grofle und {chone, fromme und chriftliche Dinge gefagt, und fie
fagt auch heute grofle und {chone, fromme und chriftliche Dinge, von
denen vielleicht keines ungefagt bleiben foll., Aber wenn fie jenes Eine
nicht fagt, was Gott heute ausgelprochen haben will, dann wird auch
ihr beftes Reden belanglos, unernft, {pielerifch, ja es ift damit zu rech-
nen, dafl diefes Reden vor einem andern als menfchlichen Gericht weit
hirter, ndmlich als Ungehorfam, Auflehnung, alfo als {chwere Schuld
beurteilt wird. In der Welt aber entfteht der Eindruck, dafl die Kirche
keine Sache zu vertreten habe, denn die Welt fiihlt es fehr deutlich, dafl
nur das eine wirkliche Sache ift, was um Gottes willen notwendig ift,
nur das, wonach die Welt, foweit fie {ich ihrer Not und Armut bewufit
-ift, {chreit, und nur das, was die Welt, foweit fie fatt und in ihrem
Unrecht unerfchiittert ift, mit Haf8 verfolgt.

Ueber allem geiftigen Befitz, auch iiber dem der Kirche, waltet jenes
Geletz, dem Chriftus die merkwiirdige Formulierung gegeben hat: ,,Wer
da hat, dem wird gegeben; wer aber nicht hat, von dem wird auch noch
genommen, was er hat.“ Wenn die Kirche die Sache Gottes, die reale
Bruder{chaft, nicht zu ihrer Sache macht, dann wird fie bettelarm wer-
den, dann wird von ihr auch das genommen, was fie jetzt noch hat.
Noch ftiftet fie allerlei Segen damit, aber wenn fie jene Sache nicht bald
ergreift, die Gott unferer, dem Abgrund entgegentaumelnden Welt als
Rettungsanker zuwirft, dann ift die Stunde nahe, wo die Welt der
Kirche auch ihr Beftes mit bitterem Hohngelichter vor die Fiifle wirft
und ihr zuruft, daf}-fie nichts mehr horen will von der ,,Vergebung der
Siinden®, weil das nichts fei als ein Einftehen fiir die groflen Schander
der Armen und Bedridngten, oder eine Verfithrung zu Sattheit und be-
quemer Ruhe, dafl fie des Redens von der ewigen Seligkeit miide fei,
weil f{ie darin nichts anderes zu erblicken vermoge als den Egoismus der
einen oder Ablenkung der andern von ihren gerechten Anfpriichen in
diefer Welt; daf} fie das Reden von einem ,,{eligen Sterben* nicht mehr
ertrage, in einer Welt, in der Millionen auf Schlachtfeldern graufiger
und verlaflener als Tiere verenden. -

Wenn die Kirche aber die Sache Gottes ergreifen wiirde, dann wiirde
auf einmal ihr jetzt vermoderter Reichtum in neuer Frifche auferftehen;
fie wiirde dann wohl Haf} erfahren, aber auch eine Liebe, von der fie
jetzt nicht einmal mehr zu triumen fihig ift, Sie wiirde leben.

Paul Trautvetter.

16



	Die Frage Gottes an unsere Zeit und unsere Antworten : Teil II

