
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (2): Januar-Sendung

Artikel: Die Frage Gottes an unsere Zeit und unsere Antworten : Teil I

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was auch gefchehe, was auch für große Dinge warten — laß dich
dadurch nicht zerreißen und aufreiben; nehme es wichtig, fehr wichtig
— und tue gerade darum ruhig deine Arbeit, deine Pflicht!

Das, meine ich, feien die Regeln, die zu befolgen im Angeficht der
kommenden Dinge für die meiften von uns befonders wichtig find.

Am Schluß aber kehren wir zum Anfang zurück. Wir haben
gezeigt, daß nur Gott allein uns Schutz und Schild fei gegen alle
Furcht. Aber es ifl nun wichtig, daß wir beim Gedanken an das
kommende Gefchehen des Jahres überhaupt Gott fein Recht geben. Ich
meine dies fo: Wir dürfen, wenn wir uns ausmalen, wie fich die
Ereigniffe des kommenden Jahres geftalten mögen, nicht bloß die rein
weltlichen, dem Verftandeskalkül zugänglichen Faktoren vor Augen
haben, fondern bedenken, daß Gott da ift. Er ift der Herr. Vor dem
Lichte diefer Gewißheit fliehen alle Gefpenfter der Nacht, welche
die Furcht fchafft. Er waltet auf alle Fälle auch über dem Jahre 1942.
Er allein. Das bedeutet, daß alle Welt- und Höllengewalten, die es in
Befchlag nehmen wollen, doch fchließlich nichtig find vor ihm. Sie
fcheinen bloß groß und wuchtig, find aber im Grunde klein und
ohnmächtig. Er regiert. Ein Wink von ihm genügt, fie zu ftürzen. Darum
kann auch alles anders kommen, als wir denken. Es waltet auch über
dem Jahre 1942 kein Fatum, fondern Gottes Hand und Gottes
Ratfchluß. Er wird fich nicht verleugnen, wenn wir auf ihn trauen. Er
hat fich noch nie verleugnet. Und er liebt die Ueberrafchung. Er ift
der Herr, Ihm gehen wir entgegen. Ihm gehört das Jahr 1942.

Leonhard Ragaz,

Die Frage Gottes an unfere Zeit
und unfere Antworten.1)

I. Teil.

„Die Frage Gottes an unfere Zeit" — wer fich anheifchig macht,
von etwas Derartigem zu reden, der wird dem Vorwurf der
Anmaßung nicht entgehen, fcheint er doch in die Nähe derer zu treten,
die ihre Rede mit der Wendung „fpricht der Herr" einzuleiten
pflegten. Gottes lebendiges Wort unmittelbar zu vernehmen und in
menfchliche Rede zu kleiden, das ill nach der geltenden kirchlich-frommen

Auffaffung eine Sache, die nur in der biblifchen Vorzeit Ereignis
wurde. Dadurch ill aber eine unüberfteigbare Kluft aufgerufen zwifchen
dem vergangenen Phänomen des Prophetentums und dem, was heute
in bezug auf diefe Dinge vorhanden ift. Den biblifchen Propheten wird
eine völlig einfame, mit nichts Späterem vergleichbare Größe zugefpro-

1) Nach einem Vortrag an der Jahresverfammlung der Freunde der „Neuen
Wege", am 19. Oktober 1941.



chen. Ueber ihrer abfoluten Einzigartigkeit und Einmaligkeit wird
eiferfüchtig gewacht. Aus fchwerem theologifchen Geftein werden
ihnen Denkmäler errichtet; durch das eiferne Gehege des Kanons werden

fie von allem außerbiblifchen Leben abgetrennt.
Was anderes bedeutet das aber, als daß das Prophetentum feine

fchriftgelehrte und theologifche Erledigung gefunden hat? — Erledigung

in dem allzu gründlichen Sinn, den man diefem Wort etwa
beizulegen pflegt. Man überfchüttet die Propheten mit Ehren, um fie —
darunter zu begraben. Vielleicht nicht klar bewußt, aber immerhin mit
ficherem Inftinkt, geht man auf diefes Ziel los. Kanonifierte Propheten
kann man ertragen, aber die leidenfchaftliche Art, mit der man gleichzeitig

die Möglichkeit gegenwärtigen Prophetentums verneint, ftammt
nicht aus der reinen Erforfchung des Wefens der Prophétie, aus theo-
logifchem Durchdenken des Begriffs „Wort Gottes", fondern — fagen
wir es ganz offen und rückhaltlos — aus dem uralten, von der Bibel
so bezeichneten, prophetenmörderifchen Willen, der der Welt und noch
mehr der „Religion" eigen ift. Die organifierte Religion, die Kirche,
fofern fie ein aus Frömmigkeit und Machtwillen gemifchtes Gebilde ift,
hat vor allem den einen entfchloffenen Willen, das „Wort Gottes"
in feiner Gewalt und Kontrolle zu haben; mit diefem Willen aber ift
die Anerkennung eines freien Prophetentums unvereinbar. Die „Schrift-
Propheten" hat man in den Händen, ihre Interpretation können die
Schriftgelehrten handhaben, darum befteht kein Grund, fie aus der
Bibel hinauszuwerfen, fo gefährlich es erfcheinen mag, diefes Dynamit
zu magazinieren. Aber man traut fich zu, das Eindringen eines zündenden

Funkens verhindern zu können. In diefer Fertigkeit haben fie es

tatfächlich erftaunlich weit gebracht. Sie können es fich fogar leiften,
das Dynamit ganz offen zur Schau zu ftellen; fie machen fogar kleine
Experimente damit, indem fie etwa die revolutionäre Sprache der
Propheten zu Gehör bringen, kleine Laboratoriumsexplofionen entzünden,
die ganz ungefährlich find, folange nur der Zutritt freier Luft, der Luft
des Lebens, forgfältig verhindert wird.

Aber nun ill es offenkundig, daß damit die biblifchen Propheten
um ihre lebendige Wirkung gebracht werden. Wenn für unfere Zeit
die Möglichkeit des Prophetifchen verneint wird, dann ruhen auch die
biblifchen Propheten ewig in ihren Gräbern unter ihren pompöfen
theologifchen Denkmälern. Denn — fagen wir es ganz offen! —
Propheten können nur von Propheten interpretiert werden, niemals von
Schriftgelehrten; auch das äfthetifch-hiftorifche Einfühlungsvermögen
wird ihnen gegenüber verfagen. Wenn die Rechts-Leidenfchaft des
Amos nicht unfere Rechts-Leidenfchaft ift, dann ili Amos für uns tot.
Aber unfere Rechts-Leidenfchaft kann nur am Heute entzündet werden.

Wenn das gefchieht, wird ihre Sprache aber urfprünglich fein.
Sie wird gerade nicht die Redeweife der alten Propheten nachahmen,
fondern die moderne Sprache fprechen und in die Fragen unferer Zeit



eingreifen, und diefes ihr Reden überhaupt nicht als Prophetentum
oder „Wort-Verkündigung" bezeichnen, weil fie fachlich eingeftellt
ift, — wie ja ein Arnos felber auch den Prophetentitel fchroff
abgelehnt hat. Dennoch wird diefe fachliche Rechts-Leidenfchaft einem
Jefaja und einem Arnos nahe fein. Es kommt gar nicht darauf an, daß
Bibel verkündigt wird, fondern daß Bibel gefchieht. Wir fagen das,
obfehon uns dabei die Ohren läuten über das Gefchrei derer, die uns
der lächerlichften Anmaßung bezichtigen. „Habt ihr denn jegliches
Gefühl der Diilanz verloren?" rufen fie uns zu. „Habt ihr keinen
Sinn mehr für die Erhabenheit der biblifchen Geftaken und für euere
eigene Durchfchnittlichkeit, für die klaffifche Größe der Apoftel und
Propheten und für das ganz und gar Unklaffifche des modernen
Wefens?" Wir antworten darauf: Ihr habt uns lange genug den Zugang
zu der biblifchen Welt verfchloffen, indem ihr die biblifchen Geftalten
in eine unzugängliche Höhe hinaufgehoben habt. Wir glauben, weder
der Ehrfurcht unfähig noch der Selbfterkenntnis verluftig zu fein. Wir
geben darum auch jeden graduellen Unterfchied bereitwillig zu, indem
wir fagen, daß das Prophetifche in unferer Zeit nur tropfenweife
vorhanden fei, während es in der Bibel fich in Strömen ergießt. Wir haben
auch nichts dagegen, daß auf die befonderen und einzigartigen Formen,
in denen das Gotteswort zu den biblifchen Propheten gekommen ift,
hingewiefen wird: auf Gefichte und Einraunungen. Aber fchließlich
fcheint uns das Entfcheidende das zu fein, daß die Sprache Gottes
irgendwie zu den Menfchen kommt, und nicht welcher Mittel fie fich
bedient, um fie zu erreichen. In bezug auf diefes Entfcheidende find
wir entfchloffen, alle Grenzen zwifchen Propheten und Nicht-Propheten

grundfätzlich zu verwifchen, — und wir glauben, damit nicht
einmal unbiblifch zu fein. Auf alle Fälle hat eine andere Zeit, und
zwar gerade die, welche von kirchlich-offizieller Seite als die klaffifche
Gotteszeit nach der biblifchen Epoche proklamiert wird — die
Reformationszeit —, die Aufhebung jener Grenzen ebenfalls vorgenommen.
Zwingli hat jedem einfachen Prediger das Prophetenamt zugemutet.
Und das Geheimnis des Harken Verhältniffes, das die Reformationszeit
zur Bibel hatte, liegt eben darin, daß damals die Grenzen zwifchen
Bibel und aktuellem Leben aufgehoben waren. Man lebte Bibel. Es
waren fchöpferifche und urfprüngliche Kräfte aufgebrochen, und zwar
aus unmittelbaren Quellen, und nicht aus dem Studium der gefchriebe-
nen Bibel! Allerdings wurde dann das Verhältnis zur gefchriebenen
Bibel ein fehr ftarkes und lebendiges, es war ein großes Erkennen der
Verwandtfchaft: das ill Fleifch von meinem Fleifch und Gebein von
meinem Gebein. Aber diefes Verhältnis der neuen zu der alten
Bibelzeit hatte das Gepräge der Freiheit, das ja zu allem Urfprünglichen

und Urwüchfigen gehört. Es gab keine Buchftaben- und Bibel-
fklaverei. Daß das unfreie fchriftgelehrte Wefen dann doch wieder
hereinbrach, ift die traurige Tatfache, die man kennt. Man bekam



Angft vor dem eigenen urfprünglichen Mut. Man wagte es nicht mehr,
fich einfach auf Gott und fein Gewiffen zu berufen, und fing ftatt
deffen an, fich auf die Schrift zu ftützen. Man verfchüttete die
prophetifche Quelle wieder. Das Elend der Schriftgelehrfamkeit deckte das
Leben von neuem zu, und die typifchen Merkmale, welche die Herrfchaft

toter Prinzipien begleiten, ftellten fich wieder ein: das Verketzern,
Verfolgen und Verbrennen. Aber die urfprünglichen, die prophetifchen
Quellen fprangen immer wieder auf. Wenn der kirchliche und fchrift-
gelehrte Schutt zu hoch darübergefchüttet war, dann bahnten fie
fich andere Wege und brachen außerhalb der Kirche ans Tageslicht
hervor.

Nicht um Anmaßung handelt es fich, wenn wir nach dem
Unmittelbaren fragen. Auch werden wir keinen Augenblick vergeffen,
daß das Prophetifche, wo es in Kraft und Größe hervorbrach, für feine
Träger vor allem eine furchtbare Laft, ein verzehrendes Feuer
bedeutete, fo daß nur ein Ahnungslofer eigenmächtig und hochmütig
nach etwas Derartigem greifen kann. Es geht uns ja überhaupt nicht
um die Möglichkeiten und Leiftungen des Menfchen, wenn wir uns für
die Möglichkeit des Prophetifchen in unferer Zeit wehren, fondern darum

handelt es fich, daß Gott nicht vorgefchrieben wird, wann und wo
er zu den Menfchen reden darf, das heißt: es geht um die Souveränität
und die Lebendigkeit Gottes, gegen die fchriftgelehrte und theologifche
Bevormundung. Für die Menfchen wird immer das das Entfcheidende
fein, ob fie offen und bereit zum Hören find. Wenn wir dazu
überhaupt etwas tun können, dann kann es nur etwas fehr Demütiges fein.
Man kann es Hinwendung zum Leben nennen, ein wirkliches Erleben
und Erleiden der menfchlichen Situation. Um irgendeinen religiöfen
Befitz, einen geiftlichen Reichtum handelt es fich gerade nicht,
gefchweige denn um „höheres Wiffen", „prophetifche Erleuchtung"
oder gar um eine Technik des myftifchen Verkehrs mit Gott. Eher um
ein Bewußtfein der Armut und der Leere, eher um Hunger als um
Sattheit, eher um ein Fragen-müffen als um ein Antworten-können,
eher um etwas Kindliches als um eine Holze Erkenntnis, eher um ein
faffungslofes Staunen als um überlegene Erfahrung. Um die kindliche
Fähigkeit, fich zu entfetzen und erfchüttert zu fein, um die negative
Möglichkeit, gewiffe Dinge nicht zu verftehen, fchlechterdings keine
Erklärung dafür zu haben, in abfolute Verlegenheit und innere Not zu
geraten, zu hungern und zu dürften nach Gerechtigkeit, etwas in fich
auffchreien zu laffen und diefen Auffchrei nicht mit einer klugen oder
frommen Antwort befchwichtigen zu können: um Unruhe und Sehnfucht

handelt es fich, das heißt um diejenigen Stimmungen, die diefes
fragwürdige Leben für uns notwendig begleiten muffen, und die es

nur dann nicht begleiten, wenn wir aufhören zu leben, indem wir das
Unmittelbare des Lebens erfetzt haben durch irgendein Klugfein oder
ein Frommfein.

io



Wenn wir uns aber wahrhaftig dem Leben zuwenden, dann werden
wir Gott begegnen.

Es ift uns durchaus bewußt, daß wir mit diefem Satz die große
Grenze überfchritten haben. Und es ift nicht anders zu erwarten, als
daß uns ein Halt zugerufen wird. Und zwar kommt diefer Ruf gleichzeitig

von zwei Seiten, die einander fcheinbar entgegengeletzt find,
von der Seite der „Ungläubigen" und von der der „Gläubigen". Für
das Gedankenfyftem der „Ungläubigen" exiftiert jene Realität ja gar
nicht, die „Gläubigen" aber find der Meinung, daß die Begegnung mit
Gott nur in ihrem Gedankenfyftem erfolgen könne. Beide Gruppen
haben das Gemeinfame, daß fie ihren Gedankenfyftemen verhaftet und
darum dem Leben nicht unmittelbar, nicht kindlich zugewendet find.

Es ift aber nicht überflüffig, den Inhalt diefer beiden etwas
vieldeutigen und zerfließenden Begriffe „Unmittelbarkeit" und „Leben"
genauer zu beftimmen.

Unmittelbarkeit ill nicht zu verwechfeln mit ungebrochener Natur-
häftigkeit. Denn es handelt fich ja um die Unmittelbarkeit, die dem
menfchlichen, nicht dem tierifchen Leben entfpricht. Beim Menfchen
aber ift die Unmittelbarkeit gerade nicht Ungebrochenheit. Es handelt
fich hier um die elementarfte Einficht in das Wefen des Menfchen, der
menfchlichen Situation. Der Vorzug des Menfchen gegenüber dem Tier
hat ein merkwürdig negatives Vorzeichen. Der Menfch ifl im Vergleich
zum Tier ein zwiefpältiges und gebrochenes Wefen. Sein Leben ift
begleitet und überfchattet von einem Gefühl des Ungenügens, des

Verirrtfeins, der Unzulänglichkeit, des Verfagens, der Schuld, ja des
Gerichtet- und Verlorenfeins. Es ill das Bewußtfein der Endlichkeit,
im qualitativen Sinn diefes Wortes, das Bewußtfein der Unfertigkeit
und fchuldhaften Begrenztheit. Es gibt im Menfchen einen tiefen,
verborgenen, das heißt oft zugedeckten, aber auch immer wieder zutage
tretenden Punkt, wo feine Selbftbejahung durchaus erfchüttert ift, wo
er ein drohendes Nein gegen fich aufftehen fühlt.

Sehr feltfam fieht der Vorzug des Menfchen gegenüber dem Tier
aus; er ift ein Nachteil, — aber ein Nachteil mit einem pofitiven
Vorzeichen, liegt doch darin nichts Geringeres als die Ahnung wahrhaftigen
Lebens, die erfte Erfahrung des Unendlichen, das erfte Erkennen
Gottes. Denn ohne ein Ahnen des Unendlichen und Vollkommenen
gäbe es kein Bewußtfein der Endlichkeit und Unvollkommenheit. So

ereignet fich alfo hier, in diefer Gebrochenheit, echte, reale Begegnung
mit Gott; ja, es ift die grundlegende Begegnung, die Urbegegnung.

Erft da, wo die Begegnung des Endlichen mit dem Unendlichen
flattfindet, beginnt der Menfch im eigentlichen Sinne des Wortes zu
leben. Hier, wo das Leben von einem Fragen, von Hunger und Sehnfucht

und Kampf, von einem Bewußtfein der Armut und des Suchen-
müffens begleitet ift, hier, wo der Menfch die Grenze feines Wefens
erlebt, weil er das Unendliche, das Vollkommene innegeworden ift,

ii



hier erft beginnt er das Leben eines Menfchen zu leben. Ohne diefes
das Leben begleitende Bewußtfein der Endlichkeit — das aber nur
möglich ift durch die Ahnung der Unendlichkeit —, ohne diefes
Bewußtfein von einem Stehen an der Grenze zwifchen dem Endlichen und
dem Unendlichen (Bewußtfein der „Grenzfituation", diefer von Paul
Tillich geprägte Ausdruck drängt fich auf) lebt der Menfch noch nicht
als Menfch, fondern fo wie die andern Gefchöpfe, deren Leben eigentlich

eher als ein Gelebt-werden bezeichnet werden muß. Denn nur das
Wefen, das einen Standpunkt jenfeits feiner felbft kennt, kennt fich
felbft; nur ein Wefen, das feiner Grenze bewußt ift, ift feiner felbft
wirklich bewußt, nur in feinem Leben ift ein Handeln, während das
Leben der andern Gefchöpfe doch eigentlich nur ein Leiden (im Sinne
von Paffivität, nicht von Paffion), ein Hin-und-her-getrieben-werden,
ein Gelebt-werden ift.

Es liegt uns zwar nichts daran, zur Ehre des Menfchen eine abfolute
Grenze zwifchen ihm und der übrigen Kreatur aufzuzeigen, können
wir doch die geheime Sehnfucht, die auch hier das Leben begleitet, nicht
verkennen und das Seufzen der Kreatur (Römer 8) und ihren
unartikulierten Schrei nicht überhören, aber dem Menfchen ill es gegeben
— er ill mit dieler Bürde begnadigt, diefe Gnade ill ihm aufgebürdet

—, mit feiner Sehnfucht aus der bloßen dumpfen Empfindung in
die helle Bewußtheit zu treten, feine Not nicht mehr bloß unartikuliert

hinauszufchreien, fondern ihr einen Namen zu geben.
Aber nun gibt es keine dringlichere Erkenntnis als die, daß für den

Menfchen jene Unmittelbarkeit, jenes Erleben der tatfächlichen menfchlichen

Lebensfituation auf der Grenze zwifchen dem Endlichen und
dem Unendlichen, nicht felbftverftändlich ift, daß er fie immer wieder
verliert, und zwar deshalb, weil er fie verlieren will, weil er fie nicht
erträgt und darum vor ihr flieht. Nichts fucht der Menfch fo
leidenfchaftlich wie Sicherung, Befreiung von Unruhe, von Spannung und
Kampf. Jede folche Sicherung aber bedeutet Verluft der Unmittelbarkeit

und Lebensnähe. Diefe Entfpannung, diefer Friede kann nur mit
der Flucht vor dem Leben erkauft werden. Immer find die Ungeficher-
ten der Wahrheit des Lebens am nächften, die Armen, die Leidenden,
die durch das Bewußtfein ihrer Unzulänglichkeit und Schuld Gebeugten,

denn in der Unficherheit, Bedrohtheit, im Gerichtetfein bricht die
Wahrheit unferes Lebens auf. Der Menfch aber fucht unentwegt Sicherheit,

Sattheit, Stolz, — und er wird die raffinierteflen Schleichwege
einfchlagen, um zu feinem Ziel zu gelangen, er wird fchließlich es

fogar fertigbringen, aus dem „Gerichtetfein", aus der geiftlichen Armut,
aus der Demut eine felbftgerecht-fromme Haltung oder ein Holzes und
fattes theologifches Syflem zu machen. Hier find die verhängnisvoll-
Hen Selbfitäufchungen gefchehen. Daß materielle Gefichertheit eine
Gefahr für die Seele bedeutet, hat man theoretifch begriffen und
allgemein anerkannt, aber viel weniger erkannt und durchfchaut ifi die

12



Gefahr jener raffinierten geiftigen und geiftlichen Sicherungen, obwohl
diefe Gefahr weit größer ift. Die materiellen Sicherungen find infofern
immer noch harmlofer, als fie nie jenen Grad von Abfolutheit und
Unerfchütterlichkeit erreichen, den die geiftigen Sicherungsgebilde zu
erreichen vermögen. Derjenige, der fich gegen das Leben hinter Baftio-
nen von Gold und Macht verfchanzt hat, wird es doch nicht verhindern

können, daß ihn zu Zeiten Ahnungen von Bedrohtheit befchlei-
chen und fein Herz umklammern, aber an den, der feinen Sitz in den
Burgen der Religion und der Theologie aufgefchlagen hat, wird die
Erfchütterung kaum mehr herankommen. Der reiche Oberzöllner wird
fchließlich einmal auf den Baum klettern und nach dem wahrhaftigen
Leben Ausfchau halten, niemals aber wird fich der Hohepriefter eine
derartige Notwendigkeit eingeftehen. Ift das nur ein willkürlich
herausgegriffenes und in eine willkürliche Beleuchtung gefetztes biblifches
Beifpiel? Nein, es ift die Wahrheit, um welche an den entfcheidenden
Stellen der Bibel der entfcheidende Kampf geht, der Kampf zwifchen
Prophet und Priefter, zwifchen Chriftus und den Theologen, zwifchen
Reich Gottes und Religion. Diefer Gegenfatz ill in der Bibel mit einer
derart unerhörten Schärfe gefehen, daß heute auch unfer radikalftes
Reden im Vergleich dazu matt, fchwächlich und epigonenhaft wirken
muß. Und doch muffen wir diefe vergeffene Sache immer wieder zu
fagen verfuchen.

Es handelt fich um den alten, ewigen Anftoß, den uns die Bibel
mit ihrer Stellung zu Religion und Theologie bereitet. Unfer heutiges
Kirchentum und Chriftentum will diefen Anftoß nicht ertragen. Es ill
nicht imftande, der Bibel auf diefen kühnen Wegen zu folgen. Es handelt

fich um die Tatfache, daß in der Bibel Gott ohne Religion,
außerhalb der Religion und, wenn es fein muß, gegen die Religion in
die Welt hineindrängt. Das ill eine Sache, die den Theologen immer
wieder den Atem benimmt, fo daß fie nicht anders können, als diefem
Anftoß auszuweichen oder ihn zu mildern. Aber es wäre weit heil-
famer, ihm ftandzuhalten. Nichts anderes ift damit gemeint, als daß
wir zur Unmittelbarkeit des Lebens gerufen werden follen. Wer eine
Religion hat, ift ein Befitzender, er ift der unmittelbaren Not und
Endlichkeit feines Lebens enthoben, er ift geiftlich reich und fatt. Wohl
ift feine Lebensfituation die gleiche wie die jedes andern Menfchen,
aber fie ifl ihm verhüllt. Er gehört zu den „Gefunden", die des Arztes
nicht bedürfen, das heißt nicht zu bedürfen meinen, weil fie keine
Ahnung von ihrer Krankheit haben.

Wie aber — noch einmal fei der Einwand erhoben —, wenn die
Religion eine wahrhaft chriftliche Religion und die Theologie eine
wahrhaft chriftliche Theologie wird und als folche weit davon entfernt
ift, die wahre menfchliche Lebensfituation zuzudecken, wenn fie
diefelbe im Gegenteil fchonungslos enthüllt, wenn das Elend des
Menfchen, feine Sünde, geradezu ihr zentrales Thema ili? Ili dann nicht

13



gerade fie es, die zu der Wahrheit und Unmittelbarkeit feines Lebens
führt? Kann eine Religion oder eine Theologie des Kreuzes je etwas
anderes fein als fchonungslofe Bloßlegung des menfchlichen Elendes?
Wir beftreiten nicht, daß es derartige Religion und Theologie gibt,
welche eine folche Enthüllung der Wahrheit vollzieht in eindrucksvoll-
flen Symbolen, in .aufgerichteten Kruzifixen, in gewaltigen Miserere-
Chören, in imponierender Denkarbeit theologifcher Syfteme, in
eindringlicher Verkündigung. Aber auf diefe Frage: „Was dann, wenn die
Religion chriftlich, die Theologie gut ill?" können wir kaum etwas
anderes antworten als: um fo fchlimmer. Denn was heißt das anderes,
als daß fich die tote Hand auf das Heilige und Lebendige gelegt hat.
Das harmlos zu finden und ihm irgendwelche guten Seiten abzugewinnen,

fcheint uns unmöglich. Wir fchließen ja die Möglichkeit nicht aus,
daß Chriftus auch innerhalb der Religion lebendig, richtend, rettend,
heilend, kämpfend, erlöfend hervortritt; er mag dann nur zufehen,
wie lange es geht, bis man ihm die Türe weift. Denn auch die chriftliche

Religion kann als Religion ohne ihn auskommen, fogar eine
machtvolle und großartige Exiftenz haben. Noch weit unheimlicher
aber ift ihre Fähigkeit, das Lebendige zu verwandeln. Es kann
gefchehen, daß der Menfch, der fich feiner Lage bewußt geworden ift,
erfchrocken zu ihr flieht, und fiehe da, die Religion verwandelt feine
Bedrohtheit in Sicherheit, fein Sündenbewußtfein in Selbflgerechtigkeit,
feine Gebrochenheit in hochaufgerichteten Stolz, feinen Hunger in Sattheit.

Sie leitet ihn an, feine geiftliche Armut als Befitz zur Schau zu
tragen und feine demütigen Bekenntniffe zu feinem Selbflruhm zu
verwenden, die Schmach wird zur Ehre, das Kreuz zur Macht.

Was follen wir dazu fagen? Handelt es fich um eine Tragik, die
aller Verkirchlichung der göttlichen Wahrheit anhaftet? Es gibt folche,
die diefe Tragik für unausweichlich halten. So fagt zum Beifpiel Kari
Barth: „Wer verhindert diefes Aergernis, diefen Mißerfolg des
Evangeliums? Niemand! Wir können zur Ehre Gottes die tollften Sprünge
machen und fchließlich auf den Händen gehen (i. Kor. 13, 1 f), und
es würde auch das kirchlich und nicht-exiftentiell verftanden werden.
Wer lehrt uns, unkirchlich und exiftenziell von Gott reden? Niemand!
Gott allein." Es fcheint uns, daß man fich gerade in den Kreifen der
Barthfchen Theologie viel zu rafch und viel zu gewandt über diefe
Sache beruhigt hat — trotzdem Barth felbft die Gefahr deutlich lieht
und fich verzweifelt wehrt „gegen die gefährliche Stabilität des eigenen

Wortes". Aber es ill ihm wohl felbft — gerade heute, wo er fich
auf eine ganz andere, nicht-theologifche Haltung, auf einen prophetifchen

Kampf eingelaffen hat — nicht mehr verborgen, wie entfpan-
nend, beruhigend, einfchläfernd das bloß theologifche Wiffen um die

„Spannung", die „Unruhe", das „Gericht" auf die Kirche gewirkt
hat, und wie fchwer es nun hält, diefe vertheologifierte Gemeinde wieder

zu lebendigen Entfcheidungen aufzurufen. Es muß mit der Frage

14



nach dem exillenziellen Reden doch etwas auf fich haben. Wenn man in
den vergangenen Jahrzehnten die Entwicklung des kirchlichen Redens
und die gleichzeitige Entwicklung des Lebens außerhalb der Kirchentore

verfolgt hat, dann braucht man die Illuftration für den Begriff
des nicht-exiftenziellen Redens nicht mehr weit zu fuchen. Während
das Leben immer mehr den Dämonen verfiel, in Grauen verfank, fich
dem Katarakt näherte, wurde in der Kirche ein hochgemutes, felbft-
fieheres Reden gepflegt, das alles andere verfpüren ließ als Bewußtfein
der eigenen Not oder auch nur einer leifen Verlegenheit. Mit welchem
Selbflbewußtfein beftieg man wieder die Kanzeln, einem Selbftbewußt-
fein, das fich wohl nicht auf die eigene Perfon bezog, aber auf die
Sicherheit des Wahrheitsbefitzes. Wie direkt, wie unverlegen, wie gern
und oft redete man von dem, was fich weniger als irgend etwas anderes

für das Reden und die begriffliche Aneignung eignet, vom Geheimnis

des Kreuzes — und geriet dabei durchaus nicht in Konflikt mit der
Welt, die Chriftus in immer neuen Formen kreuzigte, fchien diefe
Dinge überhaupt nicht zu fehen, empfand den Hinweis darauf als eine
fehr unerwünfchte Ablenkung von der „centralen kirchlichen und
theologifchen Aufgabe", wies diefe Ablenkung unwirfch und felbftbewußt
ab, fchaute mit unverholener Geringfehätzung auf Leute, die fich mit
folch „peripherifchen" Dingen wie Politk und dergleichen befaßten, —
und merkte nicht, daß gerade dort ein entfcheidendes Ringen zwifchen
Chriftus und den Mächten der Finfternis angehoben hatte. Man wurde
nicht müde, die Aufgabe der Verkündigung des „Wortes" zu preifen,
und fchwieg zu allem, was zum Himmel fchrie. Das Bezeichnendfle
aber bei all dem ift, daß diefe Haltung nicht primär aus der menfchlichen

Unvollkommenheit und Schwachheit, etwa aus Menfchenfurcht
zu erklären ift, und darum durchaus nicht von einem fchlechten
Gewiffen begleitet war, fondern daß fie fich aus einer Theologie ergab.

Das heißt, wir liehen vor der Tatfache, daß fich aus einer richtigen
Theologie eine falfche Haltung ergibt, aus einer Theologie, die fehr
wohl weiß und fehr eindrucksvoll davon zu reden verfteht, daß der
Menfch ein Hungernder, ein Armer, ein gerichteter Sünder ift,
entfteht eine fatte, felbftzufriedene und geficherte Haltung. Das Exi-
flenzielle hat fich in das Theologifche verwandelt und ift dabei zum
Gegenteil geworden. Was exiftenziell Armut ift, ift theologifch Reichtum.

Not und Gericht find nur in der Unmittelbarkeit des Lebens
real, durch die Reflexion werden fie aufgehoben, in geiftlichen Befitz
und Hochmut verwandelt. Denn alles „Wiffen bläht auf", das religiös-
theologifche Wiffen insbefondere. Man verliehe wohl: es handelt fich
hier in keiner Weife um moralifche Vorwürfe, die an Perfonen gerichtet

wären. Das Verhältnis liegt in der Sache. Keiner, weder ich noch
ein anderer, kann fich diefer Tragik der Theologie und Religion
entziehen, — folange wir innerhalb ihres Kreifes bleiben.

Darum aber erhebt fich mit letzter Dringlichkeit die Frage, ob

15



wir nicht verfuchen muffen — vielleicht tatfächlich durch einen „tollen
Sprung" —, aus diefem verhängnisvollen Kreis hinauszukommen,
indem wir Gott außerhalb der Religion, in der Unmittelbarkeit des
Lebens fuchen.

An diefem entfcheidenden Punkt kann nur ein Wort gefagt werden,

ein Wort, das kein Menfchenwort ift: Chriftus. Auch diefes Wort
ill durch die Religion um fein Leben gebracht. Aber wenn es
überhaupt irgendwo gelingen kann, das Lebendige der tödlichen
Umklammerung der Religion zu entwinden, dann muß es hier gelingen.
Denn gerade das ift Chriftus: Gott, der fich dem Todesbann der
Religion entwunden hat. In ihm ift es gefchehen, nicht wir brauchen es

zu vollbringen. Fleifchwerdung Gottes, mit diefem Wort wird das
Geheimnis Chrifti bezeichnet; mit größerer Kraft und Abfolutheit
könnte es nicht ausgefprochen werden. Die Symbole der Weihnachtsbotfchaft

find völlig eindeutig. Gott kommt unter gänzlicher Ignorierung

der Religion. Die Welt hat es von jetzt an zu begreifen, daß
Gott nicht wohnt „in Tempeln, von Menfchenhänden gemacht", daß
er nie mehr in folchen wohnen wird. Die Religion ill umgangen,
beifeite gefchoben. Ihre Räder mögen weiterlaufen, aber Gott ift nicht
mehr dabei, er ift in die Welt eingetreten, in die Wirklichkeit eingegangen.

Die Symbole der Weihnacht find Symbole wirklichfter Wirklichkeit.

Die feierliche Irrealität der Tempel, Dome und Kapellen ill
vertaufcht mit einem völlig unfeierlichen, dafür aber um fo lebensnaheren

und realeren Ort, dem Stall. Von Armut und Bedrohtheit ill das
Kommen Gottes überfchattet, damit nicht die Sicherungen und Illufionen

des Befitzes und der Macht die Unmittelbarkeit und Wahrheit des
Lebens beeinträchtigen. In diefer Realität will Gott wohnen; hier will
er feine Herrfchaft aufrichten. Neben das Wort Fleifchwerdung tritt
das andere: Reich Gottes. In ihm fteigt die Hoffnung der Erlöfung
über der ganzen Wirklichkeit auf. Die realen Dinge werden im Gottesglanz

zu leuchten beginnen, das wirkliche Leben wird der Lobpreis
Gottes fein, das Leben felbft wird zum Sakrament werden, indem es
das Gepräge der göttlichen Art annimmt, das Gepräge der Wahrheit,
der Gerechtigkeit, der Liebe. Die Hoffnungen der Armen, Hungernden
und Bedrängten werden erfüllt.

Fleifchwerdung aber — das ift wohl zu verftehen — hat einen
doppelten Sinn: fie ift leuchtende Offenbarung und zugleich völlige
Verhüllung Gottes. Während er fich der Realität enthüllt, verbirgt er
fich für die Religion. Wenn Gott Fleifch wird, dann können ihn die
unmittelbar Lebendigen erkennen, die Religion aber wird ihn nicht
finden, ihn verkennen. Davon redet die Bibel leuchtende Worte:
Matthäus 12, 25—28:

„Zu jener Zeit begann Jefus und fprach (,frohlockend und erfüllt
vom Heiligen Geift', fügt Lukas hinzu): ,Ich preife dich, Vater, Herr
des Himmels und der Erde, daß du dies vor Weifen und Verftändigen

16



verborgen und es Unmündigen geoffenbart haft. Ja, Vater, denn fo
ift es wohlgefällig gewefen vor dir. Alles ift mir von meinem Vater
übergeben worden, und niemand erkennt den Sohn, als nur der Vater,
und niemand erkennt den Vater, als nur der Sohn und wem es der
Sohn offenbaren will. Kommet her zu mir alle, die ihr mühfelig und
beladen feid, ich will euch Ruhe geben/ "

Den Unmündigen, Mühfeligen und Beladenen, das heißt den in der
Unmittelbarkeit Lebenden und darum der Not ihrer Endlichkeit
Bewußten offenbart fich der Sohn und mit ihm der Vater. Für fie
enthüllt fich das Inkognito, ihr Dürften leitet fie zu dem lebendigen
Waffer. Wo die Gerechtigkeit aufquillt, da fallen fie nieder und trinken,

fie fragen nicht mehr nach heiligen Namen und Lehren, nach
heiligen Orten und feierlichen Gebräuchen, fondern nur nach dem
Lebendigen, dem Erlöfenden, nach der Realität des Chriftus, nach dem
lebendigen Gott, nach der Wirklichkeit feines Reiches. Ihrem Suchen
und Anklopfen ill die Verheißung gegeben, denn wie ihre reale Not
fich nach ihm drängt, fo drängt er fleh nach ihrer Not, in die er
eingehen will, weil er Fleifch geworden ill und immer wieder Fleifch werden

will.
Aber das Fleifchwerden bedeutet zugleich das Eingehen in die

Verborgenheit, in das völlige Inkognito. Für die Weifen und Klugen,
für die, welche eine felbftfichere Religion, eine fertige Theologie haben,
ift er völlig unkenntlich und unauffindbar geworden. Denn er ift in
die Namenlofigkeit des Lebens eingegangen. Er hat fich für immer dem
Zugriff der Theologie entzogen, denn er will fortan nur noch Fleifch
fein, Realität, nie mehr Lehre und Zeremonie und Sakrament. Wo
realer Hunger, Unmittelbarkeit des Lebens ili, da wird er keine
Niedrigkeit, keine Profanität fcheuen; allem unrealen, lebensfernen
Wefen aber wird er fich entziehen. Nicht in der dünnen Atmofphäre
der Geiftigkeiten will er fein Sein haben, fondern in der harten und
notvollen Wirklichkeit des Lebens. Darum aber hört gegenüber Chriftus

alle Sicherheit des Befitzes auf.
Wir möchten hier noch zur Behebung von möglichen Mißverftänd-

niffen einige grundfätzliche Bemerkungen einfügen. Wir haben im
Vorangegangenen die Begriffe Religion und Theologie in einem
ungewohnt negativen Sinne gebraucht. Wenn wir das von uns aus getan
haben, dann kann man uns die Legitimation dazu abfprechen und uns
der Anmaßung bezichtigen — wir erheben diefen Einwand felbft gegen
uns —, man kann uns vorwerfen, daß unfer ganzes Tun darauf
hinauslaufe, den Theologien unfere eigene Theologie entgegenzufetzen,
vielleicht gegen die große Gedankenarbeit anderer eine nur impro-
vifierte Theologie. Dazu möchten wir zwei Dinge fagen: Erftens, daß
der Angriff nicht unfer Angriff fein follte — das ill das entfcheidend
Wichtige —, und zweitens, daß wir das negative Urteil gegenüber
jeder Theologie fofort fiftieren, fobald diefelbe mit dem radikalen

17



Sinn der Wahrheit von der Fleifchwerdung Gottes ernft macht; denn
das würde bedeuten, daß fie fich als Theologie im angefochtenen Sinn
diefes Wortes felber aufgehoben hat. Jede Selbftficherheit wäre dann
von ihr abgefallen, aus dem Befitzen wäre ein Suchen geworden, die
Antworten würden zu Fragen werden, die Abgefchloffenheit des
Urteils zu einem unbedingten Offenfein, aus dem religiöfen Befitz würde
Glauben, Glauben als unbedingte Bereitfchaft, Chriftus unter den
immer wechfelnden, immer überrafchenden Verhüllungen feines
Inkognitos zu erkennen.

Es ergäbe fich daraus von felbft, daß eine folche von der Theologie
genefene „Theologie" eine Doppeiaufgabe bekäme: fie hätte in der
Vergangenheit nach Chriftus zu fragen, und es ift felbftverftändlich,
daß die Bibel im Mittelpunkt ihrer Arbeit ftünde, in ihr, vom erften
bis zum letzten Blatt hätte fie Chriftus zu fuchen, nicht ein Dogma
von ihm, aber den lebendigen Chriftus. — Aber — das muß nun
ftark gefagt werden! — diefe Arbeit an der Vergangenheit, an der
Bibel wäre nur die Hälfte der ganzen Aufgabe, eine Hälfte, die nicht
für fich felber leben kann, fondern der abfoluten Unfruchtbarkeit, ja
dem Tode verfallen würde, wenn fie nicht durch ftärkfte und leben-
digfte Bande verbunden würde mit der andern Hälfte der Aufgabe:
der forfchenden Durchdringung des Lebens in der Gegenwart, der
Erkenntnis des Menfchen in feiner konkreten innern und äußern Situation,
der Erkenntnis der gefchichtlichen Lage. Diefe Zuwendung zur aktuellen
Wirklichkeit des Lebens müßte getragen fein von dem heiligen
Bewußtfein, daß wir hier — nicht weniger als vor der aufgefchlagenen
Bibel! — vor der Möglichkeit flehen, Chriftus zu begegnen. Diefes
Bewußtfein müßte uns dem Leben gegenüber demütig machen, auch
der letzte Reft von theologifchem Hochmut gegenüber den Dingen des
Lebens — auch gegenüber den maffivften, wie Politik und Wirtfchaft
zum Beifpiel — müßte ausgefegt werden. Es wäre eine gläubige, für
das Ewige aufgefchloffene Haltung, die wir gerade der Realität gegenüber

einnehmen würden. Wenn auch nur noch eine Spur von geiftlicher
Herablaffung den Theologen erfüllt, wo er fich dem Weltgefchehen
zuwendet, ifl er in Gefahr, an dem ins Leben eingegangenen Gott
Chriftus vorüberzugehen, denn durch die Fleifchwerdung und durch
das Herbeikommen des Reiches hat Gott diefe Welt als feine Welt
erklärt.

Mögen die neuen Theologen — wenn es folche geben könnte —
ihre Arbeit an den beiden Hälften ihrer Aufgabe einteilen wie fie wollen

(foweit es fich um Denk- und Forfchungsarbeit handelt ift
felbftverftändlich jede Arbeitsteilung möglich), aber eines ill ficher und follte
nie wieder außer acht gelaffen werden: keiner wird Gott und Chriftus
in der Bibel finden, der nicht mit tieffter innerer Beteiligung im Leben
fteht als Ungeficherter unter Ungefieherten, als Hungernder unter
Hungernden. Der Chriftus, den der Lebensferne in der Bibel fo ficher



gefunden zu haben vermeint, wird ein toter Chriftus fein, auch wenn
ihm der Menfch felbft noch foviel von feinem eigenen Gefühls- und
Gedankenleben einhaucht, und die Gefahr, daß der gleiche Menfch an
dem lebendigen Chriftus vorübergeht, ja fich an ihm vergreift, wird
furchtbar nahe fein. Daß Chriftus durch fromme, kirchliche, moralifch
anftändige, tüchtige, brave und darum fichere Menfchen, daß er durch
große Bibelkenner und Bibelausleger, durch Schriftgelehrte, Theologen,
Priefter, Pfarrer gekreuzigt wird, das ift eine Sache, welche die Welt
fchärfer als die Kirche felber fieht.

Darum ftellen wir uns noch einmal vor den großen Anftoß der
Fleifchwerdung, damit auch unfere letzte Sicherheit erfchüttert werde,
damit wir den Entfcheidungen in Furcht und Zittern gegenüberzutreten
beginnen. Wir ftellen uns an den Ort, wo der Anftoß des Inkognitos
des ins Leben eingegangenen Gottes feine größte Schärfe erreicht hat,
vor das Kreuz, das heißt dahin, wo Gott nicht nur überfehen und
verkannt, fondern auch gehaßt, verhöhnt, gemartert und getötet wird.
Das Aergernis feiner Niedrigkeit hat damit die letzte Zufpitzung
erreicht. „Er ill der Verachtetfle und Unwertefte, fo verachtet, daß man
das Angeficht vor ihm verbirgt." Aber wiederum verftehen wir das

nur, wenn wir die Grenzen der Bibel überfchreiten und im Hinblick
auf das Kreuz nun für immer wiffen, daß wir die Spuren Gottes auch
gerade dort fuchen muffen, wo einer bekämpft, verhöhnt, angefpien,
gefchlagen und getötet wird. Das ift das dunkle Geheimnis des Kreuzes.
Aus dem Kreuz ein herrliches religiöfes Symbol machen, heißt fein
Geheimnis aufheben. In der Religion hört das Kreuz auf, Anftoß zu
fein, das ihm anhaftende Grauen wird durch einen Nimbus erfetzt, die
Dornenkrone wird mit einer Gloriole vertaufcht. Religion, ohne
Lebensnähe, ill immer wieder Befeitigung des Aergerniffes, fie verwandelt

das „Kreuzige" in ein „Hofianna", aber nicht realerweife, fondern
nur religionsmäßig. Ein fchönes, feierliches Spiel wird gefpielt, ein
Weihnachtsfpiel und Karfreitagsfpiel, — aber während wir diefes feierliche

Spiel fpielen, ringt Gott in der graufamen Tiefe des Lebens, wo
er nicht angebetet, fondern verachtet, verhöhnt und gekreuzigt wird.

Diefe Wahrheit leuchtet in der Bibel in größter Klarheit auf, denn
fie ift ja fo wenig ein Religionsbuch, daß man es immer wieder nicht
faffen kann, daß es doch fo gut gelungen ift, fie ums Leben zu bringen.
Das Leben Jefu in der Bibel, liegend zwifchen den beiden eindeutigen
Symbolen der Armut und des fchmachvollen Gehaßtfeins, zwifchen
Krippe und Kreuz, fpielt fich ab in den Tiefen, unter den Armen, den
Geächteten, den religiös und moralifch Anrüchigen. Das ift oft gefagt
worden, das fagt auch die Religion immer wieder. Worauf es aber
ankäme, wäre das, diefe Dinge fo zu fagen, daß fie ihre Anftößigkeit
nicht verlieren, daß fie nicht fentimental und gefällig werden. Es gibt
eine Stelle in den Evangelien, die uns fall unausweichlich in die Situation
„der Gleichzeitigkeit" — wie Kierkegaard es genannt hat — hinein-

19



reißt, eine Stelle, wo direkt von diefem Entfcheidenden geredet wird,
das uns befchäftigt, von der realen Begegnung des heutigen Menfchen
mit Chriftus. Wo und wie kann diefe Begegnung erfolgen, diefe
höchfte Sehnfucht aller Frommen und aller Myftiker in Erfüllung
gehen? Welche erhabenen Formen wird fie haben? Werden wir
verzückt fein bis in den fiebenten Himmel? Wird Er unter Pofaunenfchall
zu uns herniederfahren auf den Wolken des Himmels? — „Was ihr
einem diefer meiner geringften Brüder getan habt, das habt ihr mir
getan. Ich bin hungrig gewefen, und ihr habt mich gefpeift; ich bin
dürftig gewefen, und ihr habt mich getränkt; ich bin krank und gefangen

und ein Fremdling gewefen, und ihr habt euch meiner angenommen."

Die Jahrtaufende find weggefchoben; wir find gleichzeitig mit
ihm. Aber auch aller Religionsflitter ifl weggefchoben, alle Gloriolen,
aller Nimbus, alle fichernden Dogmen und Lehren. Er fteht da in
unferem Leben. Die Begegnung mit ihm ift kein religiöfes, fondern ein
menfchliches Erlebnis. Wenn wir Gott begegnen wollen, muffen wir
nicht hinauffteigen in die höchften Höhen, fondern hinunter in die Tiefen

des Lebens. Paul Trautvetter.

Ein religiös-foziales Dokument.
(Die Refolution der Malvern-Konferenz.1)

Wir, die wir die Glieder der Kirche von England find und uns zu
einer Konferenz in Malvern vom 7.—10. Januar 1941 zufammen-
gefunden haben, find, nachdem wir um die Führung durch den Heiligen

Geift baten und ihn fuchten, und nachdem wir unfere ernftefte
Beobachtung und gründlichfle Unterfuchung der vorliegenden Krifis
der Zivilifation gefchenkt haben, zu folgenden, einftimmig angenommenen

Vorfchlägen gekommen:
1. Diefer Krieg darf nicht als ein Uebel für fich genommen werden,

unberührt von der allgemeinen Lage der weltlichen Zivilifation,
wie fie während der vergangenen Periode in Erfcheinung trat. Sondern
er ift als ein Zeichen der weithin verbreiteten Krankheit und
Unordnung anzufehen, welche die Folge von Erkenntnis- und Ueber-
zeugungsverluft ill über die Wirklichkeit und die Wefensart Gottes,
wie auch über die tatfächliche Natur und Beftimmung des Menfchen.

2. Da die Kirche nicht eine Vereinigung von Menfchen ift, die aus
eigenem Willensentfchluß fich zufammengefunden haben, fondern eine
Schöpfung Gottes in Jefus Chriftus, durch welche, als ihren Leib,

') Es handelt fich um die Erklärung von zweihundert Vertretern der englifchen
Kirchen, die vor einiger Zeit in Malvern zu einer Konferenz verfammelt waren.

D. Red.

20


	Die Frage Gottes an unsere Zeit und unsere Antworten : Teil I

