
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 36 (1942)

Heft: (2): Januar-Sendung

Artikel: Einige Ratschläge für das neue Jahr

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


/?. /, I-'!

Neujahr.

In unfrer Tage Not und Sorgen,
wo Vieles fällt,

wo dunkel uns erfcheint der Morgen
und leer die Welt,

wo alles uns will niederzwingen,
und unfre Kraft

nach jahrelangem Mühn und Ringen
fo leicht erfchlafft,

wo in des Lebens Wind und Wetter
fo mancher Wert

wie dürre herbftgebleichte Blätter
zu Staub zerfährt, —

da wollen fell die Hand wir faffen
Des, der uns fchuf,

und will und kann uns nicht entlaffen
aus dem Beruf,

in feiner Kraft fein Reich zu bauen
auf diefer Welt,

das Reich, auf das wir können trauen,
das nicht zerfällt.

Wir fehn zurück und wollen danken,
daß Er uns fand,

und vorwärts gehen ohne Wanken
an feiner Hand.

Von Wind und Woge rings umwittert
in Blitzes Licht

fährt unfer Lebensfchiff, — es zittert,
doch finkt es nicht.

Hans Kober.

Einige Ratfchläge für das neue Jahr
Es feien eure Lenden gegürtet und eure Lichter brennend

und Ihr felbft Menfchen gleich, die auf ihren
Herrn warten. Lukas 12, 35—36.

Das Jahr 1942 fteht dunkel und drohend vor uns, voll großer
Entfcheidungen, herrlicher Verheißungen, aber auch furchtbarer
Möglichkeiten. Wir kennen an feinem Beginn keine größere und
dringlichere Aufgabe, als uns darauf zu ruften, und zwar vor allem innerlich

zu ruften. Mich darauf befinnend, was für Ratfchläge ich dafür
anderen wie mir felbft geben könnte, habe ich einige als wefentlich
zu erkennen geglaubt.



Vor allem einen: Sich nicht fürchten! Denn Furchtbares fteht,
wie gefagt, als Möglichkeit vor uns. Wenn wir uns diefes vorftellen,
dann ill Furcht, ja Angft das erfte und natürlichfte Gefühl. Wobei
dann nicht nur das, was allfällig in Wirklichkeit kommen kann, uns
erfchreckt, fondern noch mehr der Schwärm von Gefpenftern, der
durch Furcht und Angli gefchaffen wird. Ja, wir haben bitter den
Zuruf nötig: „Fürchte dich nicht!"

Aber wie es anftellen, daß wir uns nicht fürchten? Die
Aufforderung dazu mag uns vorkommen wie eines jener ärztlichen
Rezepte, die gewiß gut fein mögen, von denen man aber nicht weiß,
ob man imftande ift, fie anzuwenden, weil man die Mittel dafür nicht
hat. Gibt es denn ein Mittel, die Furcht zu überwinden?

Man fucht natürlich allerlei folche Mittel und gelangt zu allerlei
falfchen. Man läuft, um beim Bilde zu bleiben, zu Kurpfufchern,
die ja folche Mittel haben und billig hergeben. Der Aberglaube bietet
fich, heute befonders in Geftalt der Aftrologie, an. Oder der, freilich
viel edlere, floifche Entfchluß, fich nicht zu fürchten, fondern jedes
Schickfal, als von der Gottheit kommend, in Freiheit der Seele
anzunehmen. Oder die zweifelhafteren Helfer, die Apathie heißen,
Stumpfheit, paffive Ergebung und die nichts mehr fürchten laffen, weil
man nichts mehr hofft. Es gibt fchließlich auch Menfchen, von einer
natürlichen Tapferkeit, die keine folchen Mittel gegen die Furcht
nötig zu haben fcheinen. Aber das ift eine Illufion. Die Furcht ill
eine Macht, die auch durch die ftärkften Panzer dringt, welche das
natürliche Menfchenherz fich anlegen kann und den Weg durch die
dickften Mauern findet, hinter denen wir davor Sicherheit zu finden
fuchen. Die natürliche Furchtlofigkeit kann plötzlich erfchüttert werden,

der feftefte Entfchluß, fich nicht zu fürchten, auf einmal
verfagen. Auch die floifche Refignation dringt nicht bis auf den Grund
des Gemütes und die Apathie ifl Selbftmord aus Angft vor dem
Tode. Am allerwenigften aber helfen die Götzen und Götzlein des

Aberglaubens, fie vermehren die Furcht, ftatt fie zu vertreiben; ill doch
Furcht eine Haupturfache und Hauptwirkung alles Götzendienftes.

Nein, es gibt nur ein Mittel gegen die Furcht, aber ein unfehlbares:

das ill Gott, der allmächtige, heilige, gütige Gott. Er ift der
Herr und alles andere, auch die furchtbarften Mächte der Welt und
Hölle, ift vor ihm nichts. In dem Augenblick, wo deine Seele vor
feiner Wirklichkeit fteht, ift die Furcht verfchwunden, und zwar bis
in die letzten Tiefen der Seele. Aber diefe Macht Gottes tritt am
ftärkften hervor in feiner Heiligkeit. Er ift der Richter, fein Wille
und Gefetz fteht über allem: was find davor alle Mächte des Böfen,
mögen fie noch fo fehr prunken und protzen? Mit diefer Empfindung
gilt es die Seele zu erfüllen. In diefer Heiligkeit offenbart fich noch
ftärker als in der bloßen Allmacht Gottes Größe. Was gilt vor der
Macht diefes heiligen Gottes alle Menfchenmacht? Wir flößen hier



auf die letzte Wahrheit der Ueberwindung der Furcht: Die Furcht
wird bloß überwunden durch die Furcht, die Furcht vor den
Menfchen und vor der Welt, auch vor dem Tode, bloß durch die Furcht
vor Gott. Fürchte Gott, fürchte ihn allein und du fürchteft fonft
nichts mehr. Auch den Tod nicht; denn der Glanz diefer Heiligkeit
Gottes leuchtet in der Kraft feiner Unendlichkeit und Unbedingtheit
aus der Ewigkeit her und leuchtet in die Ewigkeit hinein. Stelle dich
unter Gottes Allmacht und Heiligkeit, um die Furcht zu überwinden.
Aber Helle dich auch unter feine Liebe; Helle dich unter den Herrn,
aber auch unter den Vater. Allmacht und Heiligkeit Gottes vollenden
fich in feiner Liebe. Es waltet über dir kein blindes Schicksal,
fondern diefe Macht, die uns in Chriftus zu einer Gewißheit werden
kann, von der nichts uns zu fcheiden vermag, auch nicht die Schuld.

Gott ill die wunderbare Ueberwindung der Furcht — er allein,
er aber ficher. Mit ihm treten wir auch dem Jahre 1942 fieghaft
entgegen. Es ill nicht bloß das Schickfal, oder dein eigenes Herz,
fondern es ill Einer, der die Macht hat, von dem der Zuruf kommt:
„Fürchte dich nicht, ich bin da!"

Was uns aber an diefem Jahre, wie überhaupt am meiften er-
fchreckt, ill das Dunkel und die Unficherheit des Dunkels, und was
wir darum am nötigilen haben ift Licht. Das ift das Zweite. Wo
finden wir diefes Licht?

Wir flehen hilflos da, wenn wir in dem jetzigen Weltgefchehen,
dem gegenwärtigen und künftigen, keinen Sinn, kein Ziel, keine
Leitung fehen. Dann ill es auch fchwer, die Furcht wirklich zu
überwinden. Das Dunkel bleibt fchreckhaft. Nichts erfchreckt die
Seele mehr als das Sinnlofe. Darum gilt es, diefen Sinn, diefes Ziel,
diefe Leitung zu fuchen. Sie kommen uns zu von dem Glauben an
den lebendigen Gott und feinem Reiche her, dem auch all diefes
Gefchehen dienen foil und zu deffen Willen auch die Dämonen Ja
fagen muffen. Daran haben wir das Licht, das wir für das Dunkel
des Kommenden brauchen. In Gott haben wir diefes Licht und in
diefem Lichte haben wir Gott. Nun erft fchwindet auch die Furcht
aus der tiefften Seele. Nun kommt hohe Freudigkeit über uns. Wir
find durch diefe Einftellung auch hinausgehoben über uns felbft und
auch das ill eine tiefgehende Befreiung der Seele. Denn die falfche
Bekümmerung um uns felbft ift ein befonders fruchtbarer Nährboden
für die Furcht und Angft. Darum gilt es immer wieder diefes Licht
zu fuchen: in all diefem oft fo finfteren und fcheinbar finnlofen
Gefchehen doch Gottes Gedanken, fein Walten, fein Richten und Retten

zu fchauen, feinen Gang durch die tiefen Waffer zu erkennen,
fein Reich vordringen zu fehen.

Sollte das fo fchwer fein? Haben wir in diefen Zeiten nicht
wenigftens Eins erlebt: Gottes richtendes Walten, das Walten feiner
unerbittlichen Gerechtigkeit über dem Tun und Laffen — ja auch



dem Laffen! — der Völker. Haben wir das nicht auf eine Weife
erlebt, wie feiten ein Gefchlecht es erlebt hat? Da aber Gerechtigkeit
und Gericht nur die andere Seite der Gnade find, fo helfen fie uns,
auch an große Verheißung guter Dinge und an herrliche Erfüllung
tieffter Sehnfucht zu glauben, die über dem heutigen Gefchehen walten

und ihm feinen letzten Sinn geben. Darauf im Glauben den Blick
zu richten und fich durch das immer wieder vordringende Dunkel
nicht irre machen zu laffen, bringt einen Strom von Licht und
freudiger Kraft auf unferen Weg in das neue Jahr wie durch dasfelbe
und übergießt ihn fogar von Zeit zu Zeit mit einem feftlichen Glanz.

Aber freilich nur — und das ift das Dritte — wenn wir zu
diefem Glauben unfere Tat fetzen.

Denn was der Niederlage einen breiten Zugang zu uns öffnet,
ift unfere Paffivität. Wenn wir bloß die Hände im Schöße die
Zukunft erwarten oder überhaupt die Dinge hinnehmen, dann werden
wir davon überwältigt. Dann wird das, was uns zuftößt, zum bloßen
Schickfal. Und dann ill auch wieder die Furcht nicht zu überwinden.
Ich denke mir, daß der Soldat furchtlos wird, wenn er im Kampfe
fteht und dadurch, daß er im Kampfe fteht. Furcht wird über ihn
kommen, wo er bloß warten muß, ohne zu wiffen, was kommen
wird, wo er im Dunkel über das, was gefchieht und das, was
droht, verharren muß oder gar in ratlofe Verwirrung gerät. So
verhält es fich auch mit dem geiftigen Kampfe, der uns auferlegt ift.
Es genügt nicht, daß wir im Glauben einen großen Sinn und ein
höchftes Ziel des heutigen Gefchehens erfaffen; daß wir an die
Gerechtigkeit des Reiches Gottes glauben, die über ihm und durch es

vordringen will; wir muffen diefen Glauben auch zur Tat werden
laffen, muffen für diefe Gerechtigkeit einftehen, muffen Mitarbeiter
und Mitkämpfer werden. Das macht erft die Seele feft, nicht das
bloße Zufchauen und fei es auch ein gläubiges. Wobei freilich zu
bezweifeln ift, daß ein bloßes Zufchauen wirklich gläubig genannt
werden kann, da doch echter Glaube zur Tat drängt, und zweifelhaft

jedenfalls, ob es auf die Länge die Haltung des Glaubens
ermöglicht. Denn zwifchen dem Glauben an eine Sache und dem Tun
in ihrem Sinn befteht eine enge Wechselwirkung. Es ill ein Gefetz,
daß wir recht doch nur glauben können, was wir auch durch das
Tun bekennen. Das Tun mehrt den Glauben und der Glaube
verftärkt das Tun.

Nicht als Zufchauer, und wärs auch als andächtige, überwinden
wir auch die Furcht, fondern bloß als Arbeiter und vor allem als

Kämpfer. Ein Kämpfer ift tapfer — nur ein Kämpfer kann tapfer
fein. Die Art und Weife folchen Kampfes mag verfchieden fein, je
nach der Natur und Lage des Kämpfers und je nach der Stunde, er
mag mehr nach außen gehen oder fich mehr im Innern vollziehen,
mehr angreifend fein oder mehr duldend, mehr ftürmifch oder mehr



ftill, mehr leidenfchaftlich oder mehr gehalten, es bleibt aber dabei,
daß nur der Kampf die Furcht vertreibt — der rechte Kampf, der
Kampf um das Rechte, der Rechte Kampf um das Rechte. Aller
Neutralismus fchafft Feiglinge. Das beweift die Erfahrung auf jede Art. Es
ift unglaublich, was für ein Fonds von Tapferkeit ja Heldenmut in der
Seele der Maffe ruht, die uns oft fo ganz die Beute der Feigheit zu fein
fcheint. Sie ift feige, wenn fie kein Ziel kennt, für das fie fich be-
geiftern kann und fie ift auch feige, fo lange fie dafür nichts tun kann
oder zu können meint, aber ihr erlebt Wunder, wo fie ein folches
erkennt und dafür aufgerufen wird. Erleben wir heute nicht mit
Staunen in mehr als einem Volk, wie die Menfchen weder den Tod
aus der Luft her fürchten noch den vom Lande oder Waffer her; weder
den von der Kälte, noch den vom Hunger, auch nicht die Schrecken der
Konzentrationslager und die Kugeln des Pelotons. Der Kampf macht
tapfer. Kämpfe! Und findeft du dafür keinen äußeren Anlaß, keinen
greifbaren Auftrag — aber du findeft ihn ficher, wenn du dafür nur
bereit bift, du brauchfl ihn nicht zu fuchen, darfft ihn nicht fuchen —
fo kämpfe mit den Gedanken, kämpfe mit der Seele, kämpfe mit
dem Glauben, der Hoffnung, der Liebe, kämpfe den großen Kampf
mit der Sache Gottes und des Menfchen und du wirft von der Furcht
befreit fein und von vielem, wofür du dich fürchteft. Arbeite und
kämpfe, kämpfe und arbeite!

Wir denken, wenn wir fo reden, vorwiegend an große oder doch
ungewöhnliche Dinge. Aber es wäre ein Irrtum, wenn wir bloß an
diefe denken wollten. Wir muffen vielmehr noch eine weitere Gefahr
ins Auge faffen, die gerade aus unferer heutigen Lage entfteht. Das ift
die Gefahr der Aufregung. Für diefe ill ja alle Urfache vorhanden.
Wie follte uns das Gefchehen unferer Tage nicht aufregen? KühleRuhe
oder gar Gleichgültigkeit wäre fchwere Sünde und Schuld, wo es um
fo große Dinge geht — wo es um die letzten und höchften Anliegen
der Menfchheit und des Menfchentums geht, um Sein oder Nichtfein
ganzer Völker, um Sieg oder Untergang von Freiheit, Recht, Menfchlichkeit,

ja um die Rettung der Sache Chrifti unter den Menfchen felbft.
Aber es ift felbftverftändlich, daß von der Teilnahme an diefem
Gefchehen eine gewaltige Spannung ausgeht, die uns völlig verzehren
könnte, wenn wir uns ihr gänzlich auslieferten. Und nicht einmal
diefes Verzehrtwerden wäre das Schlimmfte, fondern das Hin- und
Hergeriffenwerden, das Zerfahren oder auch das Erfchöpftwerden. Es
befteht die Gefahr, daß über dem Harren auf das Neue, das uns die
Zeitung oder das Radio melden, unfer Tun der Pflicht gefchwächt,
unfere Aufmerkfamkeit zu fehr nach Außen gelenkt wird; es befteht
die Gefahr, daß darüber auch die Aufmerkfamkeit auf Gott verloren
geht und damit die tieffte Widerftandskraft der Seele; es befteht die
Gefahr der Zerrüttung der Nerven der Seele wie der des Leibes.

Was gibt es dagegen für ein Mittel?



Man kann auch hier zu falfchen greifen. Eines der wohlfeilften
und nächllliegendllen ift die Betäubung, fei's durch Alkohol und
Schlimmeres, fei's durch allerlei oberflächliches Vergnügen, fei's durch
Kino, Radio, Zeitung felbft, fei's durch Romanelefen, Sport und Aehnliches.

Diefes Mittel ift heute im Schwünge. Aber es gibt auch ein
edleres Mittel, das doch falfch, ja verhängnisvoll ill und das wir vorhin
als Möglichkeit angedeutet haben: daß man fich vor der Erregung
zu fchützen fucht, indem man fich vor ihren Urfachen abfchließt, fich
um das Gefchehen nicht mehr kümmert, in Kunft, Wiffenfchaft, Religion

flüchtet, die Türen und Fenfter der Seele zutut, Mauern um fich
baut, fich namentlich alles Furchtbare des heutigen Gefchehens fernhält.

Diefe Mittel wirken alle das Gegenteil von dem, was fie wirken
follen. Gerade auch die Abfchließung. Noch abgefehen davon, daß fie
doch nicht völlig gelingen kann. Diefe Abfchließung, als ein Kind der
Angft, vermehrt die Angft und damit die Erregung. Und nichts
verzehrt mehr als der Egoismus. Gerade das Gegenteil ift das Richtige:
mit weit aufgefchloffener Seele an dem Gefchehen diefer Tage
teilnehmen, auch dem Furchtbaren nicht aus dem Wege gehen, fondern
es wiffen wollen, es als Pflicht empfinden, es zu wiffen. Das fchafft
nicht Erregung, oder doch nur im erften Stadium, es fchafft vielmehr
Beruhigung, im tiefften Sinne des Wortes. Es ift eine fichere, wenn
auch, wie alle letzte Wahrheit, paradoxe Erfahrung, daß uns gerade
aus dem tapferen Hineingehen in die Tiefen des Böfen und des
Schmerzes die ftärkfte Hilfe erwächfl: der Glaube an den Sieg, die
Stärke der Seele im gewaltigen „Dennoch!"

Nein, es gibt ein anderes Mittel gegen die Aufregung. Es heißt: T ue
deine Arbeit, tue deine tägliche und ftündliche Pflicht! Tue fie,
auch wenn fie gegenüber dem gewaltigen Weltgefchehen herzlich
unbedeutend fcheint. Tue fie, auch wenn du meinft, fie habe gegenüber
dem, was kommen werde, doch keinen Sinn mehr. Arbeit, die gefordert

ift, hat immer Sinn. Sie hat, auch wenn ihre äußere Frucht finnlos

geworden fcheint, Sinn in fich felbft. Sie ift als Arbeit ein Proteft
gegen das Chaos, ein Zeuge gegen die Sinnlofigkeit, ein Gehorfam
gegen die ewigen Ordnungen und damit eine Rettung aus der
Verzweiflung. Darum tritt uns in ihrer fcheinbaren bloßen Zeitlichkeit
gerade das Ewige entgegen mit feiner Ruhe. Darum ftärkt uns das Tun
diefer kleinen Arbeit für das Große, das im heutigen Gefchehen
waltet, daß wir es beffer erkennen und beffer betätigen können. Darum
quillt aus ihr jene Ruhe der Seele, die wir heute am allermeiften brauchen,

gerade um die Aufgaben, welche die Zeit uns ftellt, richtig zu
erkennen und richtig anzufaffen. Und auch wieder die Befreiung von
der Furcht, die fich auf den Aufgeregten und Zerfahrenen ftürzt.
Die Krankenfchwefter, die an den durch die Bomben aus der Luft
Verletzten arbeitet, ift ruhig und ohne Furcht. Darum aber fchafft
auch Allen Arbeit!



Was auch gefchehe, was auch für große Dinge warten — laß dich
dadurch nicht zerreißen und aufreiben; nehme es wichtig, fehr wichtig
— und tue gerade darum ruhig deine Arbeit, deine Pflicht!

Das, meine ich, feien die Regeln, die zu befolgen im Angeficht der
kommenden Dinge für die meiften von uns befonders wichtig find.

Am Schluß aber kehren wir zum Anfang zurück. Wir haben
gezeigt, daß nur Gott allein uns Schutz und Schild fei gegen alle
Furcht. Aber es ifl nun wichtig, daß wir beim Gedanken an das
kommende Gefchehen des Jahres überhaupt Gott fein Recht geben. Ich
meine dies fo: Wir dürfen, wenn wir uns ausmalen, wie fich die
Ereigniffe des kommenden Jahres geftalten mögen, nicht bloß die rein
weltlichen, dem Verftandeskalkül zugänglichen Faktoren vor Augen
haben, fondern bedenken, daß Gott da ift. Er ift der Herr. Vor dem
Lichte diefer Gewißheit fliehen alle Gefpenfter der Nacht, welche
die Furcht fchafft. Er waltet auf alle Fälle auch über dem Jahre 1942.
Er allein. Das bedeutet, daß alle Welt- und Höllengewalten, die es in
Befchlag nehmen wollen, doch fchließlich nichtig find vor ihm. Sie
fcheinen bloß groß und wuchtig, find aber im Grunde klein und
ohnmächtig. Er regiert. Ein Wink von ihm genügt, fie zu ftürzen. Darum
kann auch alles anders kommen, als wir denken. Es waltet auch über
dem Jahre 1942 kein Fatum, fondern Gottes Hand und Gottes
Ratfchluß. Er wird fich nicht verleugnen, wenn wir auf ihn trauen. Er
hat fich noch nie verleugnet. Und er liebt die Ueberrafchung. Er ift
der Herr, Ihm gehen wir entgegen. Ihm gehört das Jahr 1942.

Leonhard Ragaz,

Die Frage Gottes an unfere Zeit
und unfere Antworten.1)

I. Teil.

„Die Frage Gottes an unfere Zeit" — wer fich anheifchig macht,
von etwas Derartigem zu reden, der wird dem Vorwurf der
Anmaßung nicht entgehen, fcheint er doch in die Nähe derer zu treten,
die ihre Rede mit der Wendung „fpricht der Herr" einzuleiten
pflegten. Gottes lebendiges Wort unmittelbar zu vernehmen und in
menfchliche Rede zu kleiden, das ill nach der geltenden kirchlich-frommen

Auffaffung eine Sache, die nur in der biblifchen Vorzeit Ereignis
wurde. Dadurch ill aber eine unüberfteigbare Kluft aufgerufen zwifchen
dem vergangenen Phänomen des Prophetentums und dem, was heute
in bezug auf diefe Dinge vorhanden ift. Den biblifchen Propheten wird
eine völlig einfame, mit nichts Späterem vergleichbare Größe zugefpro-

1) Nach einem Vortrag an der Jahresverfammlung der Freunde der „Neuen
Wege", am 19. Oktober 1941.


	Einige Ratschläge für das neue Jahr

