
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 35 (1941)

Heft: (13)

Artikel: Vom Glauben an die Menschen : ein Gespräch

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fY. *%. 4-4

Vom Glauben an die Menfchen.

Ein Gefpräch.

(Das Gefprädi findet am gleichen Orte ftatt wie das über die „Macht des Böfen".)

A. Diesmal kommen wir, um Sie zu einem Gange abzuholen. Können

Sie kommen?
E. Freilich! Hier oben muß man für fo etwas immer frei fein. Auch

ift es mir ja eine Freude, Ihnen ein wenig die Gegend zu zeigen, namentlich
dem jungen Freunde, der fie wohl nicht kennt.
T. Ich bin nur einmal mit dem Militär durchmarfchiert.
A. Aber wir wollen eigentlich nicht die Gegend fehen, und was die

Freude betrifft, fo gedenken wir, Sie zu plagen.
E. Womit denn?
A. Mit unferem Gefpräch über die Macht des Böfen. Es ift uns

nachgegangen. Wir haben doch fo manche Probleme unerledigt gelaffen.
E. Sicher. Es war ja ein Gefpräch, nicht ein Kolleg, und das Thema

umfaßt ja Himmel, Erde und Hölle.
T. Wie der „Fauft".
E. Der ift freilich eine großartige Illuftration diefes Problems, wenn

auch nicht fo großartig wie Dantes „Göttliche Komödie" und Miltons
„Verlorenes Paradies".

T. Dafür aber uns näher.
E. Meinen Sie? — Das wäre noch zu prüfen. Aber darf ich Sie

fragen, was Sie denn an unferem Gefpräch noch befonders befchäftigt
hat und was Sie noch weiter erörtern möchten?

A. Es ift das Problem des Menfchen, und zwar diefes Problem in
feinem Verhältnis zur Macht des Böfen und auch zu der Möglichkeit
eines Fortfehrittes oder fagen wir lieber: zu Siegen des Reiches Gottes.
Das muß uns doch heute vor allem zu fchaffen machen. Was uns heute
verhindern will, an einen Fortfchritt des Reiches Gottes — und
vielleicht fogar an ein folches überhaupt — zu glauben, ift die Erfahrung,
die wir mit den Menfchen gemacht haben und fortwährend machen.
Darauf beruft fich ja der theologifche Peffimismus. Brauche ich zu
erläutern, was ich meine?

E. Ich denke kaum.
A. Ich brauchte ja nur auf den Satanismus des Krieges zu verweifen,

auf die Flugzeuge und die zerftörten Städte, die U-Boote und die ver-
fenkten Schiffe, die Gasmasken: das phyfifche Giftgas und das noch
fchlimmere geiftige, die Macht der Lüge, der fich die Technik in Geftalt
des Radios und Kinos und in taufend anderer zur Verfügung ftellt,



oder an die Konzentrationslager, wo Teufel walten, gegen welche die in
Dantes Hölle als Gentlemen erfcheinen.

T. Die Interniertenlager nicht zu vergeffen!
A. Es ift ein ganzer Ozean der Hölle.
E. Und doch haben Sie das Schlimmfte noch nicht genannt. Schlimmer

noch als alle diefe ausgemachten Teufeleien, die den Menfchen in
einer dämonifchen Tiefe und in einem Extrem des Böfen zeigen, ift für
mich der Blick auf die Oberfläche und den Durchfchnitt der Menfchen-
maffe: die geiftige Verblödung, die Gleichgültigkeit gegen Gut und Böfe,
die Feigheit und Schwachheit, die Gleichfchaltung, die Vermaffung, die
Mechanifierung, kurz: die Erbärmlichkeit.

A. Das fagen Sie alfo felbft. Aber wo bleibt dann noch Hoffnung?
Und was wir auch fonft über die Macht des Böfen und des Guten
ausgemacht haben, muß man nicht vom Menfchen halt doch fagen, daß er
böfe fei? Wir, unfer Freund und ich, kommen jedenfalls mit der Frage
zu Ihnen: III nach Ihrer Auffaffung der Menfch gut oder böfe? Was
antworten Sie?

E. Ich antworte: Der Menfch ift weder gut noch böfe, er kann bloß
gut oder böfe fein; er kann Engel fein oder Teufel, wie er will.

T. Verzeihen Sie, ich bin halt mitten in der Theologie und muß darum

nochmals die Frage ftellen: Wenn Sie es für möglich halten, daß der
Menfch ein Engel fei, leugnen Sie dann nicht die Erbfünde?

E. Laffen Sie mich zunächft — im Vorübergehen — feftftellen, was
ich unter Engeln verliehe: Ich verftehe darunter nicht jenes Gebilde
fentimentaler Phantafie, das unter diefem Namen umgeht, fondern
ftärke, fieghafte Söhne und Töchter Gottes.

Doch das ift Nebenfache. Ich will gern nochmals auf die Frage der
Erbfünde eingehen, und zwar nun fpezieller als beim letzten Gefpräch
in Beziehung auf die Frage, ob der Menfch gut oder böfe fei. Auch in
diefem Zufammenhang betone ich, daß die biblifche Erzählung vom
Sündenfall nicht bloß ein einmaliges Ereignis darftellen will, fondern
eine dauernde Tatfache, beffer: eine dauernde Möglichkeit, daß fie die
ftets wiederkehrende Lage Adams befchreibt, aber nicht bloß die des

einmaligen, fondern die des ewigen Adam, wenn ich fo fagen darf, des

Adam, wie er immer wieder ill, des Menfchen, wie er ftets aufs neue
vor Gott geftellt wird und vor die Wahl zwifchen Gut und Böfe,
zwifchen Gehorfam und Ungehorfam. Denn auch hier leugne ich aufs Ent-
fchiedenfte jedes Fatum. Der Menfch ifl nicht gut oder böfe, er kann gut
oder böfe fein. Ich anerkenne am Verhältnis zwifchen Gut und Böfe im
Menfchen nichts Statifches. Es ift in lebendiger Bewegung und äußert
fich in einer Unendlichkeit von Formen. Was die biblifche Erzählung als

Symbol und die Theologie als Dogma flatifch in zwei Teile fcheidet:
Unfchuld und Verlorenheit, Gut und Böfe, Gehorfam und Abfall, das

laffe ich als ftets neue Möglichkeit und ftets neuen Kampf neben- und
ineinander fein.



T. Aber will denn die Lehre von der Erbfünde nicht doch eine
Belaßung betonen, die auf dem Menfchen liege und ihn determiniere, und
haben Sie diefe letztes Mal nicht felbft anerkannt? Anerkennt fie nicht
auch ein Mann wie Kant, wenn er von dem „radikalen Böfen" in der
Menfchennatur redet, das in dem Uebergewicht der Sinnlichkeit und
Selbftfucht über den Geift beftehe, wie es eben der Menfch als Erbe
empfange?

E. Ich anerkenne die Belaftung, aber ich betone ebenfo ftark die
Entlüftung; idi anerkenne die Schuld, die folidarifche und die individuelle,

aber ich betone noch mehr die Gnade. Es gibt auch einen
Erbfegen, und das letzte Wort hat doch die Erlöfung. Wieder erkläre ich:
Das ift auch das entfcheidende Wort in der Beurteilung des Menfchen.
Die Erlöfung hat das Chriftentum, foviel davon redend, fo fehr
vergeffen und das zu ändern wird auch ein Teil der kommenden Revolution

Chrifti fein. Man wird dem Menfchen nicht mehr fagen: „Du bift
böfe", fondern „du kannft gut fein"; man wird ihm nicht mehr fagen:
„Du bift ein Kind des Teufels", fondern: „Du bift ein Sohn Gottes und
Bruder Chrifti." Dann wird fich die Menfchenwelt verwandeln.

T. Aber führt das denn nicht doch zu einer Verkennung der Macht
des Böfen? Kommen wir damit nicht doch zu dem Optimismus der
Aufklärung zurück?

E. Es ift gut, daß Sie wieder auf diefe beiden Worte kommen:
Optimismus und Aufklärung. Sie fpielen ja in der Diskuffion über die Macht
des Böfen und befonders in dem Streit darüber, ob der Menfch gut oder
böfe fei, eine große Rolle. Ich möchte dazu fagen: Meine Auffaffung
ift weder Optimismus noch Peffimismus. Ich fage nicht, wie der
Optimismus: „Der Menfch ifl gut", fondern bloß: „Der Menfch kann gut
fein, aber er kann auch böfe fein; er kann (in jenem von mir beftimmten

Sinn) ein Engel fein, aber er kann auch ein Teufel fein." Ich kenne
und anerkenne durchaus das Element des Dämonifchen, habe das getan,
lange bevor es Mode wurde und dazu fo deutlich hervortrat wie heute;
ich teile durchaus die Pfychologie Doftojewfkis. Aber ich fage —
ebenfalls im Einklang mit diefer — nicht mit dem Peffimismus: „Der
Menfch ift ein Teufel", fondern bloß: „Der Menfch kann ein Teufel
fein", und füge hinzu: „Er kann auch ein Engel fein." Ich fage dies
letztere im Blidt auf die überwundene furchtbare Macht des Böfen und
lehne damit den Optimismus, der Verklärung der Menfchennatur
bedeutet, ebenfo ab wie den Peffimismus, der ihre Verdammung
bedeutet.

Was aber die Aufklärung betrifft, fo lehne ich fie ab, foweit fie
Optimismus ift und die Macht des Böfen verkennt. Aber ift das die
ganze Aufklärung? Hat nicht Rouffeau, ausgerechnet Rouffeau, der
heute der Prügelknabe der geiftlichen und weltlichen Reaktion geworden
ift, eines feiner berühmteften Bücher, fein Erziehungsbuch „Emil", mit
dem Satze begonnen: „Alles ift gut, wie es aus den Händen Gottes her-



vorgeht, alles verdirbt unter den Händen der Menfchen"? Ift das etwa
bloß Optimismus? Oder hat Peftalozzi etwa nichts von der Verderbnis
des Menfchen gewußt? Kant haben Sie felber genannt.

Was aber entfcheidend ill und einen gewaltigen Fortfchritt der
Sache Chrifti bedeutet: Die Aufklärung hat freilich mit jenem
Peffimismus des Zeitalters der Orthodoxie aufgeräumt, der zu einem gröberen

oder feineren Teufelsglauben geworden war; hat den Menfchen als
Ebenbild und Kind Gottes und als Bruder Chrifti zu Ehren gebracht
und damit das Licht des Evangeliums neu in der Welt aufllrahlen
laffen — fo wie es am fchönften in Peftalozzi erfcheint.

T. Alfo reden Sie doch der Aufklärung das Wort?
E. Ich verteidige fie bloß gegen ihre Verleumder. Aber offen geftanden:

Ihre bedeutendften Geftalten find mir fehr viel fympathifcher und
fcheinen mir auch fehr viel näher bei Jefus zu liehen als die entfprechen-
den der alten und neuen Orthodoxie. Und nichts ift mir widerwärtiger,
nichts dünkt mich dem Geifte Chrifti ftärker zu widerfprechen als die
grundfätzliche und fyllematifche Verachtung der Menfchennatur, wie
fie in jenen religiöfen und theologifchen Kreifen üblich ift. Sie paßt
doch beffer zu Mephifto als zu einem Jünger Chrifti.

Es ift auch ein fchönes Stück Heuchelei dabei. Denn machen Sie
einmal die Probe und werfen Sie diefen Leuten, die vom Bekenntnis

der allgemeinen Sündhaftigkeit triefen, eine Sünde vor, die
fie felbft begangen: da kommen Sie fchön an. Diefe Leute, denen das

„Wir find allzumal Sünder" (das übrigens im Römerbrief gar nicht
fteht, fondern eine falfche Ueberfetzung ift) *) fo geläufig ift, wie fahren
fie auf, wenn man ihnen auch nur einen kleinen Fehler vorwirft. Ein
Zeichen, daß jene allgemeine Sündhaftigkeit für fie eben nur ein Dogma,
nicht ein Glaube ift.

T. Aber machen wir nicht eben, trotz allem, fo fchwere Erfahrungen
mit uns und andern, daß uns der Glaube an den Menfchen nicht mehr
möglich ill?

E. Gewiß machen wir folche Erfahrungen. Aber ich Helle nun eine

Frage, Helle fie an jene Verächter des Menfchen, Helle diefe Frage an
Sie und flelle fie an mich; immer wieder habe ich fie an mich geftellt,
wenn ich an den Menfchen verzagen wollte: „Wie ift es denn mit dir
felbft? Auch du bift fchwach, bift unrein, bift belaftet, bift verderbt, bift
dem Teuflifchen nicht unzugänglich — aber wie: bift du nicht auch dem
Göttlichen zugänglich? Läßt dich die Mahnung des Gewiffens ruhig?
Läßt dich der Ruf zur Höhe kalt? Bift du nicht doch auch der Begeifterung

und Hingabe fähig? Wohnt nicht doch der Funke Gottes auch in
dir? Trotz allem? Was aber in dir ift, follte es nicht auch in andern
fein? Irgendwie in jedem? Bift du denn aus anderem Stoffe als fie?"

1) Man vergleiche den Anhang meiner Schrift: „Sollen und können wir die
Bibel lefen und wie?"



Immer wieder hat diefer Gedanke meinen Glauben an den Menfchen
geftärkt.

T. Gibt es aber nicht doch furchtbare Menfchen, Teufel in Men-
fchengeftalt, einen Tfchingis Khan, einen Tamerlan, einen Cefare Borgia,

einen Richard den Dritten — eine Reihe von Monftren, die noch
nicht abgefchloffen ift, weltgefchichtlich bekannte und in engerem Kreife
fich auswirkende?

E. Ich gebe zwei Antworten.
Zuerft: Sollte nicht gerade diefe Fähigkeit des Menfchen, fo tief zu

flinken, auch von feiner Fähigkeit zeugen, ebenfo hoch zu fteigen? Sollte
nicht die Hölle der Menfchennatur auch auf den Himmel derfelben
hinweifen? Sollte nicht auch diefe unendliche Entartung des Menfchen die
Unendlichkeit feiner Kraft zum Guten offenbaren? Das Böfe ift ja doch
nur eine Umkehrung des Guten, das Teuflifche nur eine Wendung des

Göttlichen in fein Gegenteil und gerade in feinen rätfelhäft fchreck-
lichen Erfcheinungen anders nicht erklärbar.

Davon habe ich fchon oft geredet und will darum jetzt nicht weiter
dabei verweilen, fondern rafch meine zweite Antwort geben. Sie haben
gefagt, es gäbe einen Dfchingis Khan, einen Tamerlan, einen Cefare
Borgia, einen Richard den Dritten und andere Verkörperungen Satans.
Ich halte Ihnen entgegen: Es gibt auch einen Buddha, einen Laotfe, einen
Sokrates. Es gibt auch einen Franziskus, einen Peftalozzi, eine Elifabeth
Fry. Es gibt einen — Chriftus! Sollten wir denn, wenn wir nach den
Möglichkeiten der Menfchennatur fragen, immer nur auf jene
Verkörperungen Satans fehen und nicht auch auf diefe Verkörperungen
Gottes — laffen Sie mich einen Augenblick diefen Ausdruck brauchen!
Liegt das, was in diefen eine folche Macht geworden ift, nicht als
Möglichkeit auch in uns? Sind wir nicht auch ihre Brüder und Schweftern?
Müßten wir, an diefe Glieder der Menfchenfamilie denkend, wenn wir
den Menfchen, uns felbft eingefchloffen, für des Guten unfähig hielten,
das Wort des dreiundfiebzigflen Pfalms auf uns anwenden: „Damit
hätte ich verraten das Gefchlecht all deiner Kinder"?

T. Kann aber nicht gerade der Blick auf diefe Großen und Guten
und dann in mich felbft hinein mir erft recht alles Vertrauen rauben?

E. Ich antworte: Wenn diefer Blick in mich felbft mich befchämt,
dann zeugt diefe Scham von meiner Empfänglichkeit für die Wahrheit
und wenn es der Blick auf jene andern tut, fo zeugt das von meiner
Verwandtfchaft mit ihnen.

T. Ich will dem weiter nachdenken.
E. Vergeffen Sie dabei das Eine nicht: die Erlöfung durch Chriftus.

Ohne fie könnte uns freilich gerade die Laft des Guten erdrücken; wer
fle erfährt, traut fich und den andern in Gott, in Chriftus alles zu. Denn
er traut es Gott, traut es Chriftus zu. Das ift geradezu ein Zeichen der
wirklichen Erlöfung.

(Es tritt ein Schweigen ein.) •

5



A. Sie haben von Chriftus geredet — wollen Sie uns nicht auch fagen,
wie Sie fich fein Urteil über den Menfchen denken? Hält Er den Menfchen

für gut oder für böfe?
E. Ich will gerne darauf antworten, trotzdem es mir nicht leicht

fällt. Denn es ift ein Wunder ohnegleichen, fchwer in Worte zu faffen.
Um zunächft auf Ihre Formulierung einzugehen: Auch Jefus (wie

ich nun fagen will) hält den Menfchen weder für gut noch für böfe, er
vertritt, wenn die Ausdrücke nicht unpaffend klingen, auch in der
Beurteilung der Menfchennatur weder den Optimismus noch den
Peffimismus. Er hält den Menfchen nicht einfach für gut; er weiß, daß er
„arg" ift. Er durchfchaut bis auf den Grund feine Schwäche, feine
Unreinheit, feine Unwahrheit, feinen Egoismus, feinen Unglauben,
kurz, alle feine Menfchlichkeiten. Und doch hält er ihn auch nicht
einfach für böfe. Er fieht in jedem Gottes Kind, Gottes Sohn. Er verkündigt

jedem das Reich Gottes. Er ladet jeden zur Nachfolge ein. Er
fpricht zu jedem die Seligpreifungen. Er traut jedem, auch dem Schwachen,

Unreinen, das Höchfte zu. Er bietet feinen Glauben den Verirrten
und Verachteten an. Er fühlt und handelt gegen die Menfchen nicht aus
einem Dogma der Erbfünde, fondern fpendet aus dem Reich des Vaters
die Erlöfung. Er ift felbft der Menfchenfohn. In ihm ift erfchienen, was
der Menfch ift. Er ift der Menfch, er allein, aber er ift nach Paulus —
gerade nach Paulus! — der Erftgeborene unter vielen Brüdern.

T. Entfchuldigen Sie bitte wieder, daß ich eine mehr theologifche
Frage Helle; ich flecke halt mitten in der Dogmengefchichte! Würde fich
nach Ihrer Auffaffung Jefus alfo auf die Seite des Pelagius ftellen mit
feinem Zutrauen zur Menfchennatur und zur menfchlichen Mitwirkung
an Gottes Tun gegen des Auguftinus Lehre von feiner grundhaften
Verderbnis?

E. Jefus fteht über dem Gegenfatz von Pelagius und Auguftinus,
wie er über dem von Arius mit feiner Betonung der Menfchheit Chrifti
(etwas fummarifch ausgedrückt) und Athanafius mit der Akzentuierung
feiner Gottheit oder, um ein moderneres Beifpiel zu nehmen, über dem
von Katholizismus und Proteftantismus fteht. Diefe Gegenfätze ent-
ftehen überall nur dadurch, daß aus dem Ganzen der Wahrheit des

Reiches ein Stück herausgenommen, vereinfeitigt, abfolutiert, dogmati-
fiert, fyflematifiert und damit aus der lebendigen Bewegung und
exiftentiellen Form der Wahrheit herausgeriffen wird. Die Ueberwindung
diefer Einfeitigkeiten, die ein vorübergehendes Recht haben mögen, aber
nicht ftabilifiert werden dürfen, gefchieht ftets durch den Rückgang
(oder Vorwärtsgang, wenn Sie lieber wollen) auf Jefus und das Reich
Gottes. Er allein ift auch die rechte Anthropologie.1) Es wäre beffer,
auf ihn zu fchauen, als dicke Bücher über den Menfchen zu fchreiben.

T. Sie haben von Mitwirkung des Menfchen an Gottes Tun geredet.

x) Anthropologie Lehre vom Menfchen.



Davon will die heutige religiöfe und theologifche Strömung wenig
wiffen.

E. Das ift mir fchon bekannt. Aber ich fage: damit verleugnet fie die
ganze Bibel. Diefe ruht vom erften bis zum letzten Blatt, von Adam bis
Chriftus, auf der Mitwirkung des Menfchen. Ohne fie ift Mofes, find die
Propheten, ift Chriftus, find die Apoftel aufgehoben. Hat übrigens nicht
der Größte unter diefen das Wort von der Mitarbeit gefprochen? Wir
flehen hier wieder vor dem fundamentalen Unterfchiede zwifchen Religion

und Reich Gottes. Die Religion (ich denke hier an ihre chriftliche
Form) gibt dem Menfchen keinen Auftrag, außer für fich felbft, das
Reich nimmt ihn in einen Dienft, gibt ihm ein Werk, macht ihn zum
Mitarbeiter und Mitkämpfer Gottes.

Allerdings muß ich hier noch eine wichtige Bemerkung machen, die
wie eine Einfchränkung ausfieht. Wir flößen hier wieder auf eine
Antinomie oder beffer: Polarität. Gott braucht den Menfchen für den Aufbau

feines Reiches. Er will diefes nicht mit Automaten fchaffen, fondern
mit freien Perfönlichkeiten. Das ift eine fundamentale Wahrheit. Aber
zu diefer gehört eine andere: Gott kann es unter Umftänden auch
machen ohne den Menfchen.

A. Das ill ein erftaunlicher Satz. Und fteht er nicht im Widerfpruch
zu dem andern?

E. Es handelt fich eben um eine Antinomie oder beffer Polarität.
T. Sollte es zwifchen diefen beiden Thefen keine Vermittlung geben?
E. Ich will zugeftehen, daß es eine gibt. Gott braucht freilich Eins:

daß doch einige Menfchen da find, die gerüftet find, die verftehen; daß
überhaupt eine Vorbereitung da ift, vielleicht gerade durch das
Verfagen der Menfchen. So kann Gott Großes tun ohne die direkte Mitwirkung

der Menfchen, aber nicht ohne ihr Verftehen, das jedoch auch ein
nachträgliches fein kann. Die Polarität befteht aber doch; fie ift eines
der Wunder des göttlichen Regimentes und für mich gerade heute, bei
diefem großen Verfagen der Menfchen, eine ftärke Quelle der Zuverficht.

T. Das alles überzeugt mich, aber es ill doch fo fchwer, an die Menfchen

zu glauben, wenn man fie fo vor fich fieht in ihrer Häßlichkeit,
ihrer Schwachheit, ihrer Verderbtheit.

E. Wer fagt denn, daß wir an die Menfchen glauben follen?
Wir follen an Gott glauben, und in ihm an die Menfchen. Das ift ja
der große Irrtum, daß wir, wenn wir vom Glauben an die Menfchen
reden, damit einen unmittelbaren Glauben meinten, einen Glauben an
den Menfchen an fich, weil er „gut" fei, fchön, trefflich, oder es doch
durch Erziehung werden könne. Davon ift keine Rede. Wir können an
den Menfchen auf die Länge nur glauben, wenn wir an Gott glauben
und den Menfchen von ihm aus fehen. Sonft endet jede Menfchenliebe
und Menfchenverehrung — um von Vergötterung zu fchweigen —
in fchwerer, oft tragifcher Enttäufchung. Ich wenigftens geftehe offen:
Auch ich könnte nicht an die Menfchen glauben, könnte fie nicht — im

7



tieferen Sinne — lieben, könnte ihnen nicht dienen, könnte nicht auf fie
zählen, wenn ich das nicht von Gott aus täte, wenn ich fie nicht als
feine Kinder empfände, wenn ich nicht Chriftus in ihnen fähe. So aber
kann ich es — Gott fei Dank! — trotz allem, kann es immer wieder.
Darum aber meine ich auch, grundfätzliche Menfchenverachtung, kleide
fie fich auch in das Gewand ernfterer Frömmigkeit, trete fie auch als
Wahrung der Ehre Gottes auf, fei eigentliche Gottlofigkeit und eigentlicher

Abfall von Chriftus. Ich kann den Menfchen nicht preisgeben —
um Gottes, um Chrifti willen nicht.

T. Sie glauben alfo, foviel ich fehe, an den Menfchen in jeder
Geftalt, auch in der verächtlichften.

E. Ich antworte: „Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben."
Vor mir fteht Jefus, der an die Zöllner und Sünder glaubt. Vor mir

liehen wunderbare Erfahrungen von Verwandlung von Sündern in Heilige.

Darf ich an jenes Beifpiel aus dem Leben der Jofephine Butler
erinnern, wo von einer jungen Dirne wirklich in dem Sinne berichtet wird,
daß fie unter den Qualen einer Krankheit tatfächlich eine Heilige
geworden fei? Darf ich an das erinnern, was uns von dem Erleben
der Elifabeth Fry mit Schwerverbrechern erzählt wird? Darf ich daran
erinnern, wie Mathilde Wrede jenen gefangenen Raubmörder, der ge-
fchworen hatte, den erften Menfchen, der in feine Zelle trete, totzu-
fchlagen, in einer Stunde völlig und für immer verwandelt hat? Das ill
das Wunder des Glaubens, der in der Liebe tätig ill — es ift uns allen
verheißen. Sie kennen ja auch Peftalozzis Wort: „Die Liebe ill eine
göttliche Kraft, wenn fie aufrichtig ift und das Kreuz nicht fcheut."

T. Würden Sie diefem Glauben keine Grenze fetzen? Ich denke an
ein nur zu aktuelles Problem. Sie haben von Sündern geredet. Aber wie
ift es mit den Schurken, mit den großen Böfewichtern, mit den
Ungeheuern des Böfen, mit jenen Verkörperungen des Satans, von denen
wir geredet haben? Halten Sie auch diefen gegenüber an Ihrem Glauben
an den Menfchen feft? Halten Sie auch diefe für bekehrbar?

E. Ich antworte: Es ill ein fehr fchweres Problem! Meine in hartem

Ringen gewonnene Ueberzeugung ill die: Dem Glauben an den
Menfchen darf keine Schranke gefetzt werden — keine! Aber ein anderes

ift Glaube und ein anderes Mache. Es gibt Geheimniffe des Böfen,
in die wir nicht einzudringen verfuchen follen. Ja, es gibt auch eine Art
Ehrfurcht vor dem Böfen, welche Ehrfurcht vor Gott ill. Es gibt, fo
denke ich, Fälle, wo wir die Bekehrung Gott überlaffen muffen. Auf
alle Fälle führte fie durch Gericht und durch Selbfterkenntnis. Die Art,
wie man etwa verfucht hat, an folche Ungeheuer in Glauben und Be-
kehrungsabficht zu gelangen, mutet mich ftark als eine Mache an.
Vergeffen wir überhaupt nie: Alle Wahrheiten des Reiches Gottes dürfen
nicht zur Schablone, zur Methode (im üblen Sinne des Wortes) werden.
Gerade der Glaube ift feinem Wefen nach nicht zu fyflematifieren,
dogmatifieren, fchablonifieren. Er ift eine freie Sache; er ift eine freie

8



Gabe Gottes; er ift Geheimnis; er ift felbft das Wunder. Aber mit diefem
Vorbehalt bleibt es dabei: Er hat keine Grenzen; er ill allmächtig.

Und darum fage ich in bezug auf den Glauben an die Menfchen:
Die Menfchen mögen als Menfchen „arg" fein, fie mögen fchwach,
finnlich, egoiltifch, feige fein — Gott nimmt fie mit!

A. Darf ich noch eine Frage ftellen? Es ift, glaube ich, die letzte.
Ihre Antworten überzeugen mich in bezug auf die kraffen Erfcheinungen

des Böfen im Menfchenwefen. Aber haben nicht Sie felbft erklärt,
daß Ihnen mehr als diefe das zu fchaffen mache, was wir kurz die
Erbärmlichkeit der Menfchen nennen können? Diefe tritt aber heute neben
jenen extremen Erfcheinungen des Böfen befonders ftark hervor. Es ift
doch offenkundig eine Zeit des menfchlichen Zerfalls, der Entmenfchung
des Menfchen. Denken wir bloß an das, was Sie felbft angeführt haben,
an die Vermaffung, Gleichfchaltung, Mechanifierung des Menfchen. Wo
bleibt da die Hoffnung? Haben Sie auch hier trotzdem eine?

E. Es ift gut, daß Sie uns daran erinnern. Das ift in der Tat ein
furchtbares Problem. Es drückt auf mich, wie kaum ein anderes. Und
doch, ich fehe auch hier Hoffnung.

Da ift einmal die Ueberlegung, daß Verfall oft nötig ift, damit
Neues werden könne. Das gilt im allgemeinen als Deutung unferer
Zeit und läßt fich gut begreifen; es gilt aber wohl auch für diefes
fpezielle Problem. Ich meine es oft — nicht immer! — mit Augen zu fehen,
wie eine gewiffe Art des Sittlichen, mit allem Wertvollen, das auch
darin liegt und das zerfallen zu fehen gerade mir befonders tiefe
Schmerzen bereitet, doch zerfallen muß, damit für etwas Befferes,
Größeres Raum werde. Darf ich es andeutend fo ausdrücken: Es muß
die bürgerlich-fittliche Welt vergehen, damit die Welt des Menfchen,
ich wage fogar zu fagen: die Welt Chrifti vorftoßen könne. Mehr kann
und will ich jetzt nicht fagen.

A. Schade! Denn darüber möchten wir gerade mehr hören.
E. Vielleicht ein andermal! Ich gebe aber noch meine zweite

Antwort. Sehen wir in der Gefchichte nicht immer wieder Zeitalter des
Verfalls, aus denen eine neue Geftalt der geiftigen Welt hervorgeht? Arbeiten

nicht fogar mitten im Zerfall die Kräfte des Neuen? Kann es nicht
auch recht plötzliche Umfchwünge geben, Permutationen? Es gibt
tatfächlich eine folche dialektifche Bewegung der Gefchichte, eine folche
Fortentwicklung durch den Gegenfatz; man darf fie fich nur nicht allzu
logifch oder gar mechanifch denken, wie Viele tun.

Brauchen wir übrigens nur auf die vergangene Gefchichte zu blicken,
wenn wir unfern Glauben an den Menfchen ftärken wollen? Gibt es

nicht auch Erfcheinungen der aktuellften Gegenwart, die uns diefen
Dienft tun können? Denken Sie an den Widerftand der Engländer und
an die Selbflaufopferung der Ruffen? Dürfen wir nicht glauben, daß die
Kräfte, die fich heute in diefer Sphäre offenbaren, eines Tages auch in
einer höheren aufbrechen könnten? Ich für meine Perfon glaube es.



Ich verzage alfo auch nicht vor dem Bilde der heutigen Lage.
Sie enthält auch große Verheißung. Aller Schöpfung geht das Chaos
voraus. Anders gefagt: Was wir erleben, find die Geburtswehen Chrifti,
von denen die neuteftamentliche Weisfagung redet, und Geburtswehen
find immer fchwer.

A. Alfo Glaube an den Menfchen — ill dies das Ergebnis unferer
Erörterung?

E. Glaube, ja. Aber eben Glaube in dem von mir dargeftellten Sinn:
Glaube an den Menfchen von Gott aus, von Chriftus aus. In diefem
Sinne aber möchte ich allerdings vom Menfchen fagen, was ich letztes
Mal mehr im allgemeinen gefagt habe: Wir fördern das Böfe im
Menfchen, wenn wir ihn für böfe halten. Wir können ihn zum
Teufel machen, wenn wir ihm Teuflifches zutrauen. Das ließe fich noch
vielfach beweifen und veranfchaulichen. Aber wir fördern das Gute
im Menfchen, wenn wir ihm das Gute zutrauen, es ihm zumuten. Auch
das ill eine gewaltige Wahrheit, eine Wahrheit, worin, wie ich gezeigt
habe, das große Wunder liegt. Ill nicht — um darauf zurückzukommen

— auch die Erbärmlichkeit der Menfchen zum Teil daraus zu
erklären, daß wir ihm nur Erbärmliches zugetraut und zugemutet haben?
Kann man nicht den Erfolg der großen Charlatane, zum Teil wenigftens,

gerade damit erklären, daß diefe den Menfchen immerhin einen
Schein des Großen zumuten? Das Wort, das Churchill von Garibaldi

übernommen hat: er habe nur Blut, Schweiß und Tränen zu
verfprechen, ift noch immer die tieffte „Pfychologie der Maffe" gewefen.
Dies hat ja auch Carlyle gewußt, der ficher kein Optimift war. Der
Menfch fehnt fich — faft wider Willen — nach dem Großen. Zeigen
wir es ihm. In Nüchternheit übrigens, ohne Schwärmerei! Schonen wir
ihn nicht; er will das im Grunde felbft nicht. Verfuchen wir es mit dem
allmächtigen Zauber des Glaubens.

Ich füge aber, wie oft fchon, hinzu: Es gibt zweierlei Glauben. Es

gibt einen erhaltenden Glauben, der bejaht, was fchon ift; aber es gibt
auch einen fchöpferifchen, einen Glauben, der das fetzt, was noch nicht
ift, das aber gerade der Glaube fchafft, der nach dem Hebräerbrief Bürgfchaft

ift der Hoffnung und ein Beweis an dem, was man nicht fieht.
Wollen wir es nicht mit ihm am Menfchen verfuchen?

A. und T. Wir wollen es verfuchen!
Leonhard Ragaz.

10


	Vom Glauben an die Menschen : ein Gespräch

