
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 35 (1941)

Heft: 4

Artikel: Musste nicht Christus solches leiden? : Ein Ostergespräch : Musste
nicht Christus solches leiden, um zu seiner Herrlichkeit zu gelangen?
(Lukas 24, 26)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mußte nicht Chriftus folches leiden?

Ein Öftergefpräch.

Mußte nicht Chriftus folches leiden, um zu feiner
Herrlichkeit zu gelangen? Lukas 24, 26.

A. Ah, guten Morgen! Schön, daß wir uns wieder treffen. Es ift
fchon eine Weile her feit dem letzten Male, und an Stoff zu einem
Gefpräch fehlt es nicht. Wie geht es Ihnen?

E. Nun, es geht fo, wie es geht.
A. Wollen Sie nicht lieber fagen: wie es gehen muß?
E. Warum legen Sie Gewicht auf das Muß?
A. Offen geftanden: mit einer beftimmten Abficht. Ich habe nämlich

wieder ein Problem, worüber ich gerade mit Ihnen gerne reden
würde. Es hat mich in diefen Tagen auf Grund eines beftimmten An-
laffes wieder befonders ftark befchäftigt.

E. Steckt es vielleicht in dem Muß?
A. Ja, genau darin.
E. Nun, das wundert mich nicht. Aber darf ich den Anlaß wiffen?
A. Er liegt in dem Paffionsthema — in der Paffionsgefchichte,

oder, wenn wir's genau nehmen wollen, in der Oftergefchichte,
vielmehr in einer beftimmten Oftergefchichte, worin der Karfreitag in
Oftern übergeht.

E. Das wundert mich. Gerade dort?
A. Ja, in einer mir befonders lieben: in der vom Gange nach

Emmaus. Dort heißt es, wie Sie wiffen — und das ift ja wohl das
eigentliche Thema diefer Gefchichte? —: „Mußte nicht Chriftus folches
leiden, um zu feiner Herrlichkeit einzugehen?" Diefes „Muß" macht
mir zu fchaffen.

E. Haben Sie gerade jetzt einen befonderen Grund, an diefer Stelle
Anftoß zu nehmen?

A. Ja, das habe ich freilich. Diefes Muß klingt mir jetzt beftändig
in den Ohren, aber auch im Herzen. Wir flehen ja vor der Wendung
des Krieges, von der wir erwarten, daß fie befonders Furchtbares bringen

werde. „Das muß kommen" — hört und lieft man. Muß es denn
wirklich kommen? Gibt es denn ein Fatum?

Aber es ift nicht nur das. Ich habe, wie Sie wiffen, viel in
fogenannten chriftlichen Kreifen zu verkehren. Was mich an diefen

145



immer wieder ärgert, ja empört, das ift gerade diefer fromme Fatalismus.

Mit der Bibel in der Hand beweifen fie, daß alles kommen
mußte und weiter kommen muß: der Antichrift, der Krieg, all die Wehen,
welche der Wiederkunft Chrifti vorausgehen würden. Sie beweifen das
alles befonders mit Daniel, Matthäus 24 (famt den parallelen Stellen)
und der Offenbarung Johannis — und find fehr vergnügt dabei! Denn
das ift's, was mich empört: diefer Fatalismus wird für diefe Leute ein
frommes Ruhepolfter. Denn weil ja alles kommen muß, und zwar
nach Gottes Wille und Vorausfage, brauchen fie fich darüber nicht
aufzuregen, ja fie haben fogar ein Intereffe daran, daß es fo kommt, wie
die Bibel es vorausfagte. Sie brauchen alfo auch nichts dagegen zu tun,
das wäre ja Auflehnung gegen Gottes Willen, wäre Oberflächlichkeit,
Mangel an frommer Einficht, ja vielleicht direkt Sünde. Kampf gegen
den Krieg, Arbeit für den Frieden, Auftreten gegen foziales
Unrecht, Hoffnung auf Siege des Guten und Rechten — das alles ift für
fie töricht und lächerlich, ift kindifcher Unverftand braver Menfchen
oder auch menfchliche Ueberheblichkeit, die meint, Gottes Wege
meiftern zu können. Finden Sie nicht auch, daß diefer fromme Fatalismus

ein furchtbarer Irrtum und eine der ftärkften Stützen des Böfen
ift? Denn ift das Gute nicht darum fo fchwach und das Böfe darum fo
ftark, weil wir an diefes glauben und an jenes nicht glauben? Wird
der fromme Fatalismus nicht zur eigentlichen Sanktion des Böfen? Das
Böfe würde vor dem Gewiffen der Menfchen nicht beliehen können,
wenn es nicht von der Religion geweiht und mit dem Heiligenfchein
göttlicher Notwendigkeit umgeben würde. Der Krieg wäre überwunden,

wenn nicht den weltlichen Kriegsmächten die religiöfe Macht der
Kriegstheologie aller Sorten zu Hilfe gekommen wäre. Das foziale
Unrecht, die Armut als Uebel, die Arbeitslofigkeit, ja fogar der
Mammonismus als Kapitalismus — fie wären längft vom Gewiffen
der Menfchheit gerichtet und befiegt, wenn nicht die Religion, wenn
nicht das Chriftentum — ich meine natürlich das der Pharifäer und
Schriftgelehrten — käme und die Gewiffen beruhigte. Ich habe während

des letzten Weltkrieges gelefen, daß eine große deutfehe
Theologenkonferenz zu dem Ergebnis kam, zu dem Größten, was Luther
geleiftet, gehöre die Tatfache, daß er den Chriften ein gutes Gewiffen
zum Kriege gemacht habe. Ift das nicht furchtbar?

£. Es ift furchtbar. Gibt es aber nicht auch einen folchen Fatalismus,

oder Determinismus, in einer mehr oder weniger weltlichen Form?
Er redet weniger vom Willen Gottes, fondern vom Schickfal. „Es muß
halt alles kommen, wie es kommen muß. Krieg, Armut, Unrecht,
Sünde oder gar Krankheit, Leid und Tod hat es immer gegeben und
wird es immer geben. Und es ift wohl auch recht fo: der Menfch hat
Leiden nötig, was würde fonft aus ihm? Er könnte ein irdifches Paradies

oder gar Schlaraffenland nicht ertragen. Auch der ewige Friede
— hat Moltke nicht recht gehabt, wenn er ihn einen Traum nannte,

146



und zwar nicht einmal einen fchönen?" So ungefähr fpricht man ja
landauf, landab, nicht wahr?

A. Gewiß. Es gibt auch diefe weltliche Form des Fatalismus. Aber
fie ift doch wohl nur ein Schatten des religiöfen.

E. Könnte man nicht auch umgekehrt fagen?
A. Mag fein, aber die religiöfe Form ift doch die weitaus

fchlimmfte. Denn fie macht das Böfe zu einem Beftandteil der
göttlichen Weltordnung; fie macht nicht bloß das Schickfal oder meinetwegen

die Natur, fondern Gott felbft zum Grund und Schutz alles
Böfen.

E. Natürlich gebe ich Ihnen redit. Ja, ich gehe noch weiter: was
man fo Religion nennt, und was ja mit Gott und Reich Gottes nicht
zu verwechfeln ift, das ift wefentlich folche Sanktion der Welt, und
es ift die Aufgabe der kommenden Revolution des Gottesreiches, diefen
furchtbaren Bann zu zerbrechen.

Aber wie? Wollen wir nicht auf unferen Ausgangspunkt
zurückkommen? Sie fprachen von jenem Worte über die Notwendigkeit des
Leidens Chrifti, von diefem Muß der Paffion Chrifti.

A. Ja, diefes Muß wird mir gerade in diefem Zufammenht !ng zur
quälenden Frage. Und wiffen Sie, was mir daran am meiften zu
fchaffen macht?

E. Vielleicht ahne ich es.
A. Es macht mir am meiften zu fchaffen, daß es anfcheinend

Wahrheit ift. Denn ich frage: Ift es denkbar, daß Chriftus nicht hätte
leiden muffen, um, wie es in jenem Texte weiter heißt, zu feiner
Herrlichkeit einzugehen? Können wir uns Chriftus vorftellen ohne die
Dornenkrone? Können wir Karfreitag und Oftern, das doch mit dem
Karfreitag verbunden bleibt, wegdenken? Können, follen wir fogar, das
Kreuz wegdenken? Wäre das möglich? Mußte dann aber nicht Chriftus
leiden? Mußten dann nicht — nach Sehickfalsfchluß — die Pharifäer und
Sadduzäer, Pilatus, das Volk, ihn kreuzigen? Aber dann hatten fie ja
keine Schuld, wie Chriftus felbft kein Verdienft.

Hat Ihnen diefe Frage auch einmal zu fchaffen gemacht?
E. Und wie! Es ift eines meiner wichtigften Probleme, im allgemeinen,

aber auch in diefer fpeziellen Form. Und es ift nicht etwa bloß
ein akademifches Problem, eine philofophifche oder theologifche Streitfrage;

es hängt mit den tiefften Problemen des Lebenskampfes zufammen;

es ift ein fehr praktifches Problem, es ift, modern geredet, ein
fehr exiflentielles Problem. Und ein ungeheuer fchweres Problem.

A. Und wie haben Sie es gelöft?
E. Ich muß eine kühne Antwort geben. Nein, fage ich, Chriftus

mußte nicht leiden — im Sinne eines Fatums —, es hätte anders gehen
können und anders gehen follen — es bleibt das Verdienft Chrifti und
die Schuld der Andern.

A. Ift es möglich, daß Sie fo denken? Hätte Jefus fliegen können

147



ohne das Kreuz? Hätte er fein Volk mitnehmen können auf den Weg
des Reiches ohne Gethfemane und Golgatha?

E. Ja, ich glaube es — halte es, nach viel Ueberlegung, feft. Es

war möglich. Jefus felbft hat es offenbar für möglich gehalten. Warum
fonft — um nur dies zu fagen — Gehfemane?

A. Alfo war das Andere kein Muß?
E. Es war kein Muß und war doch eines. Es war kein abfolutes

Muß, kein in einem Fatum, fei's einem weltlichen, fei's einem
geiftlichen, begründetes Muß, aber es war ein relatives, in den Verhältniffen

(um es banal zu fagen) begründetes Muß.
A. Wie meinen Sie das?
E. Es war die Schuld der Andern. Es war wie Jefus gefagt hat:

„Ihr habt nicht gewollt." Darum mußte Chriftus leiden.
A. Und es hätte fonft anders gehen können? Aber fagen Sie mir:

Könnte Chriftus uns das fein, was er uns ift, ohne das Kreuz? Chriftus
will uns ja nicht bloß das fein, als was ihn auch jene Jünger auf dem
Wege nach Emmaus befchreiben: „ein Prophet, mächtig in Wort und
Tat vor Gott und allem Volk", der „Ifrael erlöfen follte", fondern
noch viel mehr, ich möchte faft fagen unendlich viel mehr: die höchfte
und tieffte Offenbarung der Liebe Gottes, die letzte Zuflucht der von
Schuld und Schickfal gehetzten Seele, die Ueberwindung der Welt, die
Pforte zu Oftern, der Sieg über Tod und Hölle. Könnte er das fein
ohne das Haupt von Blut und Wunden, ohne das Kreuz? Ift das
denkbar?

E. Nein, das ift nicht denkbar.
A. Wie — nun fagen Sie ja das Gegenteil von vorher! Sie haben

ja geleugnet, daß Chriftus habe leiden muffen.
E. Ja, aber ich habe auch erklärt, daß er habe leiden muffen und

begründet, warum er habe leiden muffen.
A. Ich verftehe doch nicht recht.
E. Wir muffen das Problem erweitern. Ich habe zu zeigen

verfucht, daß Jefus wohl hätte fein Volk, das beauftragte Volk Gottes
im Sinne von Martin Buber — Sie haben wohl feinen neuen Auffatz
gelefen? — auf den Weg des Reiches reißen können ohne das Kreuz,
daß aber die Schuld des Volkes und vor allem feiner Führer, das
unmöglich und das Leiden notwendig gemacht habe. Setzen wir nun an
die Stelle Ifraels die Welt und bedenken wir, daß Chriftus nicht nur
für Ifrael gekommen ift, londern für die ganze Welt, und dies gerade
im Sinne Ifraels, das ja nach der Botfchaft feiner Propheten Gottesträger

für die Welt fein foil. Dann möchte ich fagen: auch in diefer
weiteren Sphäre waltet kein Fatum. Jedenfalls nach der Meinung der
Bibel nicht. Das Heidentum freilich bleibt auch in feinen höchften Formen

beim Fatum. Auch der Gott des Ariftoteles, des Sophokles, des
Buddha bleibt der fublimfte Ausdruck für Welt und Weltordnung. Es

gefchieht von ihm aus kein Einbruch in die Welt; das Heidentum, das

148



alte wie das neue — auch das unter uns, auch in chrifticher Geftalt
vorhandene — kennt keine Revolution der Welt durch Gott. Aber vor
dem lebendigen Gott und dem lebendigen Chriftus gibt es kein Fatum.
Vor dem lebendigen Gott und dem lebendigen Chriftus gibt es kein
Schickfal. Die ganze Bibel kennt in oberfter Inftanz kein Fatum,
fondern nur den freien Gott und den freien Menfchen. Ich habe das in der
Abhandlung über Matthäus 24, die Sie wohl gelefen haben, gezeigt.

A. Ich habe fie gelefen.
E. Ich fage noch mehr: Zu der Ordnung Gottes gehört nicht Leid,

Unrecht, Not, Krieg, Kapitalismus, Proftitution, Alkoholismus und
fo fort — fie entfprechen nicht feinem Willen, fondern find gegen
feinen Willen. Das fagt, das fchreit die ganze Bibel von Anfang bis
zu Ende — die Offenbarung Johannis, auf die fich, wie ich fchon
bemerkt habe, neben Daniel und Matthäus 24, der chriftliche Fatalismus

vor allem beruft, nicht ausgenommen. Sie muffen nicht fein und
follen nicht fein. Die Schöpfung Gottes ift fehr gut, Krieg, foziales
Unrecht, ja fogar Krankheit und Tod find nicht ein Beftandteil der
göttlichen Ordnung, fondern ein Ausdruck der verflörten Ordnung
Gottes.

A. Aber fie find doch da. Warum find fie denn da?
E. Ich habe die alte Antwort, die in der Bibel auf die Gefchichte

von der Schöpfung folgt: Wegen dem Abfall von Gott.
A. „Abfall von Gott!" Darf ich offen fein?
E. Warum nicht? Das ift doch das Gefetz unferer Gefpräche!
A. Wohl denn: ich geftehe, daß mir diefes Stichwort zuwider, ja

faft verhaßt ift. Es ift doch zu einem theologifchen Modefchlagwort
geworden. Von allen Seiten tönt es „Abfall von Gott!" Statt zu denken,

fagt man „Abfall von Gott". Alles menfchlich große Ringen um
Recht, Freiheit, Wahrheit ift „Eritus sicut Deus",1) ift „Abfall von
Gott". Jedes vergnügte Pfäfflein (entfchuldigen Sie!) deklamiert: „Abfall
von Gott!" und fteckt fich feine Zigarre an. Und nun reden auch Sie fo!

E. Ich muß Sie an den Spruch erinnern: Si duo dicunt idem, non
est idem.2) Und ich muß Sie daran erinnern, daß es wir gewefen find,
die fogenannten Religiös-Sozialen, die des oberflächlichen Optimismus
und Evolutionismus, ja des Titanismus anzuklagen diefes heutige Theo-
logengefchlecht, das auch Sie fo fehr ärgert, nicht müde wird, welche
zuerft wieder diefes große fymbolifche Wort auf lebendige Art gefprochen

haben, wie wir zuerft wieder auf lebendige Weife von den
Dämonen und ihrem Fürften geredet haben. Sollten wir diefe großen
Worte nicht brauchen dürfen, weil fie mißbraucht find? Dann dürften
wir vor allem auch nicht mehr von Gott reden — denn was ift mehr
mißbraucht als Gottes „Namen"?

1) Ihr werdet fein wie Gott.
2) Wenn zwei das Gleiche fagen, fo ift es darum noch nicht das Gleiche.

149



A. Aber ein Menfch wie Sie und ich können doch nicht glauben,
daß Sünde, Leid und Tod von der Schlange und vom Genuß des

Apfels ausgegangen feien? Oder follte ein fo radikaler Mann wie Sie
auf einmal fo konfervativ fein?

E. Lieber Freund, ich bin in manchem konfervativer als die Leute,
die man konfervativ nennt und die im Grunde bloß reaktionär find.
Wenn man radikal vorwärts will, muß man auch radikal rückwärts:
aller Fortfchritt hat zum Ziel den Urfprung.

Aber, um zu unferer Frage zurückzukehren: Sie werden doch
Ihrerfeits nicht bei einer grob-wörtlichen und grob-hiftorifchen
Auffaffung diefer Gefchichte flehen geblieben fein? Sie ift doch nicht bloß
eine hiftorifche Tatfache, fondern ein Symbol?

A. Ein Symbol? Das klingt fehr abfchwächend.
E. Es ift keine Abfchwächung. Es ift ein infpiriertes Symbol. Und

es bedeutet die Grundtatfache der Geifteswelt: die Freiheit. Es gehört
alfo fehr zu unferem Thema. Der Menfch hat als größte Mitgift von
dem freien Gott die Freiheit bekommen: die Freiheit, Gott zu gehorchen

(recht gehorchen kann man nur in Freiheit), aber auch die dazu
notwendige Freiheit, Gott nicht zu gehorchen. Und aus dem Ungehorfam,

diefer Urfünde, ftrömt das ganze Weltmeer von Sünde und Not
der Welt, aus diefer Verfinfterung der Urfonne ftammt alle Dunkelheit
des Denkens und des Seins.

A. Das ift eine alte Antwort.
E. Sie ift deswegen nicht weniger wahr, es ift ewige Wahrheit, die

nicht Alt und Neu kennt.
A. Aber follte eine einmalige Tat diefe ewige Folge haben

können?
E. Einmalige Tat? Sollten Sie den Sinn des Symbols fo verkennen?

Es ift nicht bloß eine einmalige, fondern eine ftets wiederkehrende Tat.
Der Abfall von Gott gefchah und gefchieht immer wieder. Auch Sie
und ich find Adam. Dies ift der Sinn diefes Wortes vom „Abfall".

A. Alfo doch wieder ein Muß?
E. Nein, kein Muß. Kein Fatum, bloß eine Tatfache. Und in

Chriftus vollends aufgehoben.
Aber damit find wir ja zu Chriftus zurückgekehrt. Und nun fage

ich: „Weil die Welt fo ift, durch freie Tat des Menfchen fo ift, mußte
Chriftus leiden. Er mußte es nicht in abfolutem, aber im relativen
Sinne. Er mußte die Schuld der Welt auf fich nehmen. Er mußte flell-
vertretend leiden. Er mußte Jefaja 53 erfüllen. Er mußte es aber in
der höchften Freiheit des eigenen Willens. Diefes freie Muß ift das heilige
Geheimnis der Gefchichte. Das Kreuz mußte über der Welt
aufgerichtet werden und vom Kreuze Oftern ausftrahlen. Kein Fatum,
fondern Schuld und Erlöfung! Und von diefem Punkte aus was in
Römer 8 gefchrieben fteht: die Auferftehung der Welt aus ihrem
Bann zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes, die Wiederher-

150



ftellung der Schöpfung, der Sieg über Welt, Schickfal, Not und Tod.
Kein Fatum, fondern Karfreitag und Oftern.

Damit ill aller chriftliche Fatalismus abgetan. Von Gott aus muffen
fie nicht fein: Krieg, foziales Unrecht, Kapitalismus, Proftitution und
das ganze Heer des Uebels — im Namen Gottes follen wir dagegen
kämpfen. Und wir haben Verheißung des Sieges — des letzten Sieges,
und vorher vieler vorbereitenden Siege.

Vor allem ift dabei zu bedenken: Nur wenn wir auf diefe Weife
kämpfen, hat das Leiden einen Sinn. Diefen Sinn hat auch das ftell-
vertretende Leiden. Sonft wäre es finnlos.

A. Aber gibt es nicht doch im Menfchenwefen ein Fatum? Ift es

nicht, wenn auch nicht die letzte, fo doch eine Tatfache, und zwar eine
fehr fundamentale?

E. Ich antworte: Ja, es gibt ein Fatum, aber nur als Folge der
Schuld. Nur da, wo der lebendige Gott nicht gilt. Es ift vielleicht die
fchwerfte Folge des Abfalls. In der dadurch gefchaffenen Sphäre des

Fatums können auch die Dämonen walten. Aber der vom Grabe
Chrifti gewälzte Stein bedeutet auch den Sieg über alles Fatum — in
der Gefchichte der Welt, aber auch in der des Einzelnen. Der Bann ift
gebrochen, der Fluch ift getilgt, Oftern, Auferftehung haben Sieg und
Licht gebracht. Am Fuße des Kreuzes entfpringt die Quelle der Welt-

°" (Nach einer längeren Paufe.)

A. Darf ich das Problem noch ein wenig weiterführen? Sie reden
vom Siege über das Fatum auch im Leben des Einzelnen. Audi hier
erhebt fich in der Tat gewaltig und qualvoll, wenn auch meiftens in
anderer Form, das Problem, ob wir das, was wir leiden, leiden
muffen? Was follen wir darüber denken?

E. Ich antworte ganz das Gleiche wie bisher. Es gibt auch hier
kein Muß im Sinne des Fatums, kein abfolutes Muß. Aber es gibt auch
hier ein relatives Muß. In zweierlei Form. Wir muffen leiden aus
Schuld. Gott will auch bei uns an fich nicht, daß wir leiden. Gott will
unfere Freude, wie er felbft Freude ift. Gott will nicht Krankheit und
Tod — Gott will das Leben, weil er felbft das Leben ift. Aber weil
wir von ihm abfallen, muffen wir leiden. Infofern ift das Leiden ein
Zeichen, daß wir abgefallen find. Das ift fein Sinn. Das Leiden zeigt
auch bei uns, daß etwas nicht in Ordnung ift. Das Leiden weift uns
auf Gott hin. Es müßte nicht fein, wenn wir nicht ungehorfam wären,
es weicht vor dem Gehorfam, vor Chriftus. Das ift die alte und neue,
die ewige Wahrheit des Leidens, fein altes und neues, ewiges Muffen,
das wir ernft und freudig annehmen follen.

A. Und ich fage gerne Ja dazu. Aber da gibt es immer noch einen
Einwand: Leiden denn nur die Schuldigen? Leiden nicht noch viel mehr
die Unfchuldigen? Sie wiffen, was ich meine und wiffen auch, wie
fchmerzlich wichtig diefes Problem gerade heute ift.

151



E. Ich weiß es, weiß es, wie es Wenige wiffen. Aber ich komme
damit auf die andere Form des Leidens, die höhere Form, und fage:
Es gibt auch für uns ein flellvertrétendes Leiden. Auch wir muffen
leiden, nicht nur um unferer eigenen Schuld, fondern auch um der Schuld
der Andern willen; auch wir muffen leiden, weil die Welt fo ifl, wie fle
ifl. Unfer Leiden ift ein Stück Abtragung der Schuld der Welt und
damit ein Stück Erlöfung der Welt von der Not, die aus der Schuld
quillt, von Fatum, Sünde, Elend, Tod. Der Jünger Chrifti geht auch
fo den Weg des Meifters.

A. Ift das, erlauben Sie die Frage, nicht ein Stück Ueberhebung?
Chriftus hat doch für Alle und Alles ftellvertretend gelitten — ift da
noch etwas hinzuzufügen?

E. Ja, es ift etwas hinzuzufügen. Der Kolofferbrief fagt doch, daß
wir durch unfer Leiden auffüllen muffen, was noch an den Leiden
Chrifti fehle.1) Chriftus hat uns ein Vorbild gegeben, daß wir ihm
nachfolgen, in feinen Fußftapfen. Ift das nicht ein großartiger Sinn unferes
Leidens? Audi das fchuldige Leiden ift ja eine Anerkennung der
Gerechtigkeit Gottes und damit ein Beitrag zur Erlöfung.

A. Ift aber nidit doch Ungerechtigkeit dabei? Und find damit alle
Rätfei des Leidens gelöft?

E. Sicherlich nicht. Wir führen ja bloß ein Gefpräch und reden
nicht eine Abhandlung. Audi haben wir jetzt nur eine Linie vor
Augen. Aber wäre es wünfchenswert, wenn alle Rätfei des Leidens
gelöft wären? Was wäre eine Welt, wo Tun und Leiden, Tun und
Lohn wie ein Rechenexempel aufgingen? Möchten Sie in einer folchen
Welt leben?

A. Offen geftanden: Nein!
E. Ich ficher auch nicht. Mir genügt ein Blick in den göttlichen

Abgrund des Sinnes, den das Leiden hat; diefer allgemeine Sinn des
Leidens bürgt mir dafür, daß es audi im Einzelnen, da, wo ich ihn
nicht fehe, einen hohen Sinn befitzt.

Und dazu noch Eines: Wollten wir in einer Welt des Leidens nicht
audi felbft Leid tragen? Es fei fo, daß wir in gewiffer Beziehung
Unfchuldige find — aber wollten wir uns der Solidarität der Schuld und
des Leidens entziehen? Ich wenigftens nicht, und Sie ficher auch nidit.
Ich halte diefe Solidarität der Schuld und des Leidens für eine der
herrlichften Ordnungen Gottes. Ich bin tief überzeugt, daß gerade
das unfchuldige Leiden das heilige Element ift, das die Welt zur
Erlöfung im Sinne von Römer 8 vorwärts drängt — jedes, auch das

Ihrige und das meinige. Auch hierin ift es das Kreuz, das Oftern
heraufführt.

Und nodi eines: Auch uns fließt der Ofterquell der Auferftehung
und des neuen Lebens!

x) Vgl. Koloffer i, 24.

152



A. (Nach einer Paufe.) Wir haben nun tiefgehend über die große
Frage des Müffens geredet, ohne natürlich zu meinen, daß wir fie
erfchöpft hätten. Denn fie ift ein Meer ohne Grund und Ende. Aber Sie
erlauben mir wohl, daß ich noch einmal zu unferem Ausgangspunkte
zurückkehre. Ich will zugeben, daß Chriftus nicht im Sinne des Fatums
leiden mußte. Aber ich Helle die Frage: Ift es nicht doch gut, daß er
gelitten hat? Noch einmal frage ich: Was wäre Chriftus ohne fein
Leiden? Was die Welt ohne Karfreitag und Oftern? Was fagen Sie dazu?

E. Wir kommen damit freilich noch auf eine große Sache. Ich
antworte: Die Ordnung Gottes, die hierin zum Ausdruck kommt, finde
ich immer wieder am beften in dem Worte Jofefs an feine Brüder
ausgedrückt: „Ihr gedachtet es böfe zu machen, Gott aber gedachte es

gut zu machen." Ich denke auch immer wieder an das Wort von der
felix culpa, der glücklichen Schuld, womit Auguftinus den Sachverhalt,
den Sie betonen — und mit großem Recht, muß ich das fagen? —,
ausdrückt. Es ift fo, daß Chriftus nur durch Leiden zu der Herrlichkeit
kommen konnte, in der er nun vor uns fteht — fo wie die Welt nun
war und ift. So ift das Leiden feine Krone und das Kreuz fein Königsthron.

So hat Gott es gut gemacht. Aber das ift, fo, wie die Welt ift,
eine allgemeine Ordnung: Nur durch Leiden gibt es Verklärung. Das
gilt für den einzelnen Menfchen und gilt für die Welt. Es gilt auch für
jede Sache des Guten und Rechten: fie muß leiden, um ihre volle
Herrlichkeit zu erlangen. Das gilt befonders für das, was wir in diefen
Zeiten der Kataftrophe erlebt haben und gewährt einen großen Troft.
Die Sachen, die wir, Sie und ich, mit ganzer Seele erftrebt haben:
Gerechtigkeit, Freiheit, Frieden, Sozialismus — fie alle find gegangen
und gehen noch durch tiefftes Leiden. Aber wenn fie nun wieder kommen

— und fie kommen wieder, ganz gewiß, wir können fchon etwas
davon fehen —, wie werden fie dann gereinigt, erhöht, verklärt fein
durch das Leiden! Wieviel teurer den Menfchen! Wieviel fefter, fieg-
hafter, für immer! Ja, ich wage fogar noch mehr zu fagen: Liegt nicht
diefer Glanz der Verklärung durch das Leiden von der felix culpa
her, diefem Wunder (denn ein Wunder ift es, kein Muß), auf der ganzen

Welt? Was wäre fie ohne diefen tiefen, heiligen Glanz?
Karfreitagsglanz — Ofterglanz?

A. (Nach einer Paufe.) Darf ich es fagen? Es ift mir, wir hätten
auf unferem Gange in gemeinfamem Nachdenken über diefes Problem
der Probleme etwas von dem erfahren, was jene Jünger erlebt haben:
„Brannte uns nicht das Herz, da er mit uns redete auf dem Wege
und uns die Schriften auffchloß?" Ich fehe es nun tiefer als vorher ein:
Es ift ein wunderbares Wort und es ift, recht verftanden, ein überaus

wahres Wort: „Mußte nicht Chriftus folches leiden, um zu
feiner Herrlichkeit einzugehen?" Leonhard Ragaz.

153


	Musste nicht Christus solches leiden? : Ein Ostergespräch : Musste nicht Christus solches leiden, um zu seiner Herrlichkeit zu gelangen? (Lukas 24, 26)

