
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 35 (1941)

Heft: 3

Artikel: Israel und die Völker

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


können — und follen ja — leiden um der Gerechtigkeit willen. Das
bedeutet auch nicht ein bloß paffives Hinnehmen des Böfen — das
wäre ein arges Mißverliehen! Jefus Chriftus hat, bevor er am Kreuze
hing, das Böfe auch aktiv bekämpft, als Kämpfer der Kämpfer, als
Held der Helden. Das am Kreuz gefchlachtete Lamm ill vorher ein
Löwe gewefen, wie es wieder ein Löwe fein wird. Aber wir können
und follen auch das Leiden auf uns nehmen, das im Tragen und Dulden

befteht, wenn es an uns kommt. Auch das Leiden der andern. Auch
das Unrecht, das über die andern kommt und — was noch wichtiger
und heiliger ill — das Unrecht, das die andern felbft tun. Auch wir
können — und follen — in der Nachfolge Chrifti flellvertretend
leiden.

Und auch davon gilt, was vom Kreuze gilt: diefe Art, das Böfe zu
bekämpfen, hat eine gewaltige Siegeskraft. Es ift erft die eigentliche,
die tieffte Art, es zu bekämpfen. Erft fo wird es, im Großen und im
Kleinen, in der Nähe wie in der Ferne, befiegt. Denn nur fo wird es
erlöft und nur fo wirklich gerichtet. Jeder von uns, der in der Nachfolge

Chrifti, im Blick auf das Kreuz Chrifti, fein Kreuz auf fich
nimmt, der auf diefe Art, fo wie es an ihn kommt, am Böfen flellvertretend

leidet, fchafft damit ein Stück jener Siegeskraft, der das Böfe
zunächft innerlich, dann aber auch, wenn es Zeit ift, äußerlich erliegt.
Er nimmt das Böfe fozufagen in fich auf, um es in fich, leidend, zu
befiegen. So viele Seelen das tun, fo groß und fo nahe ift der Sieg. So
wird auch durch uns dem Böfen fein Recht und damit fein Gericht.
Werfen wir diefe Waffe, das Leiden für die Gerechtigkeit, befonders
das flellvertretende Leiden, nicht weg, wenn fie fich uns anbietet — es

ift die gewaltigfle der Waffen. Sie hat ihre Kraft vom Kreuze Chrifti
— es ift darin mächtig.

Es gibt, liebe Brüder und Schweftern, für uns, wenn wir gequält
werden vom Hunger und Dürft nach Gerechtigkeit und Gericht, keinen
befferen Weg, als den zum Kreuz des Karfreitags, hinter dem fchon
Oftern aufglänzt. Leonhard Ragaz.

Israel und die Völker.1)

i.
Wie in fo vielen Dingen, fo folgt Nachman Krochmal (1785 bis

1841), der Begründer der Philofophie der jüdifchen Gefchichte, dem
Begründer der modernen Gefchichtsphilofophie, Giambattifla Vico
(1668—1744), auch in feiner Zeiteinteilung der Weltgefchichte in die
Gefchichte der Völker und die Gefchichte Ifraels, als unter zweierlei

x) Rede in Tel-Aviv zum hundertften Todestag'Nachman Krochmals.

IOI



Gefetz flehend. Nur daß das Einteilungsprinzip bei Vico im Doppel-
wefen der göttlichen Vorfehung begründet ift, die fich zu den Völkern
wefentlich fchaffend verhalte, fo daß ihr hiftorifcher Weg durch ihre
Anlagen beftimmt fei, zu Ifrael aber auch offenbarend, fo daß fein
befonderer hiftorifcher Weg aus diefen göttlichen Eingriffen zu
verftehen fei; wogegen Krochmal nicht von Gott, fondern vom Menfchen
ausgeht. Jedes der Völker hat feine führende geiftige Einheit, der all
feine übrigen Eigenfchaften unterworfen find, feinen Genius, dem es als
feinem „Fürften" oder feinem „Gott" zugewandt ift; diefer nationale
Geift entfaltet fich, reift und vergeht: eben das, was den Volksgeift
befchränkt, macht feine Vergänglichkeit aus. Nicht fo Ifrael: es verehrt
das ganze, ungeteilte geiftige Sein, und fo dauert es und erhebt fich aus
dem Niedergang zu neuem Beginn aus erneuerter Kraft. Die Völker
machen ihre höchften Fähigkeiten fich zu Götzen und verfallen
dadurch dem gefchichtlichen Gericht: Ifrael kennt keinen Gott außer dem
Ewigfeienden felber, und fo kennt es das Geheimnis der Wiedergeburt.

Mit anderen Worten: Die Völker erheben jedes fein Selbft zum
Abfoluten und beten es als folches an; Ifrael erfährt das Abfolute als
das, was es felber nicht ill und wozu es nicht werden kann, und
verehrt es als folches. Oder auch: Für die Völker läßt fich das Abfolute
nur erfahren in dem, was man ift; für Ifrael läßt fich das Abfolute nur
erfahren, wenn und weil es dem, was man ift, gegenübertritt. Und
weiter: In fich befchränkt fein heißt flerben muffen, auf das
Unbefchränkte hin exiftieren heißt vom Tode erlöft werden. Volksver-
götzung und Volkstod hängen eng zufammen. Wenn der Volksgeift
entartet und fich zerfetzt und das Volk alfo nicht mehr ein
teilhaftes Sein, eine Kundgebung des Abfoluten, fondern das Nichts
anbetet, ift ihm das Sterben nah. Die unmittelbare Verehrung des
Abfoluten ift das Prinzip des ewigen Lebens in Ifrael. Damit ift feine
Gefchichte von der der Völker gefchieden; fie vollenden die ihnen an-
gewiefene Bahn in der Zeit, ihm aber ift ein neuer Start in
verjüngter Kraft verftattet — unter dem Vorbehalt, daß fein gläubiger
Zufammenhang mit dem Abfoluten fich ungefchwächt erhält. Es
befteht alfo in der Gefchichte Ifraels ein die Gefchichte der Völker
nicht bloß ergänzendes, fondern auch berichtigendes Element.

Aus dem großen Gedanken, den Krochmal, aus dem jüdifchen Tra-
ditionsfchatz fchöpfend, begrifflich fkizziert hat, hat er felbft die
weitreichenden Folgerungen zum Verftändnis der jüdifchen Gefchichte, aber
auch der jüdifchen Aufgabe, nur zum Teil gezogen. Es fehlt bei ihm
aber auch, und zwar mit Notwendigkeit, die Ausarbeitung einer zur
Erläuterung der Auffaffung felber unentbehrlichen Unterfcheidung. Bei
manchen Völkern, bei den Chinefen, den Indern, den Griechen haben
einfame Denker in ihren Gedanken das Abfolute als folches in äußer-
fler metaphyfifcher Reinheit gemeint; aber das Volk in feinem fak-
tifchen Leben blieb von diefem Denken unberührt. Die unmittelbare

102



Verehrung des Abfoluten kann nur dann Lebensprinzip eines Volkes
fein, wenn das Volk felber, als Volk, fie ausübt, und zwar naturgemäß
nicht in der Sphäre des Denkens, fondern in der Sphäre des Lebens:
Verehrung des Abfoluten durch ein Volk bedeutet nicht metaphyfifche
Ideation, fondern religiöfe Begebenheit. Krochmal hat diefe Unterfcheidung

nicht vollzogen, weil ihm, dem Intellektualiften, der intellektuale
Akt genügte; aber er genügt nicht. Würde er genügen, fo könnte man fich
an Stelle des Volkes am Sinai einen kontemplierenden Mofes vorftellen,
der fodann die Ergebniffe feiner Kontemplation der Schrift überliefert;
aber eine folche Vorftellung ift völlig unfähig, eine Zweiteilung der
Weltgefchichte zu begründen. Daß Ifrael nicht, wie die Völker, fein
Selbft zum Abfoluten erhoben hat, liegt daran, daß es am Anfang
feines Gefchichtsweges als Volk das Göttliche erfuhr. Weil Krochmal
diefe Unterfcheidung in ihrer zentralen Bedeutung nicht erkannt hat,
hat er, der einzige Gefchichtsphilofoph großen Stils, den das Judentum

hervorgebracht hat, die tieffte gefchichtliche Problematik feines
Volkes unbeachtet gelaffen. Entfcheidend ift für ihn die Frage, inwieweit

das Volk in den verfchiedenen Epochen fich zum Abfoluten
bekannt und ihm gedient hat; aber er forfcht nicht — was er feiner
Grundthefe nach doch tun müßte — danach, ob jeweils das Abfolute
ihm wirklich noch es felber blieb und von allen Tendenzen zur Abfo-
lutifierung der nationalen Einheit nach Art der anderen Völker
ferngehalten wurde. Erft dem aber, der von Krochmals Vorausfetzung
— hie die Völkerwelt, hie fein Gott!*) — ausgehend zu folcher
Forfchung und Prüfung vorfchreitet, enthüllt fich das eigentliche Dilemma
der jüdifchen Exiftenz. Einerfeits lag es dem jüdifchen Volke ob, in
feinem Verhältnis zum Abfoluten der Befchränkung durch fein eigenes
Wefen zu entgehen und nicht die Gottheit, die ihm gegenübergetreten
ift, durch einen in feinem nationalen Bilde gemachten Gott zu
erfetzen; anderfeits aber war es ihm Pflicht, jenes Verhältnis in feinem
organifchen und volksmäßigen Charakter zu erhalten und das
Lebendig-Göttliche in feiner Mitte fich nicht zu einer erhabenen Idee
verflüchtigen zu laffen. Man entdeckt diefes Dilemma noch auf den
Gipfeln der klaffifchen Religionsphilofophie der Juden; aber ein
„fäkularifierter" Ausläufer ift auch in unferer Zeit in dem Kampf
zwifchen einem den Volksgeift verleugnenden Nationalismus und einer
den Volkskörper verleugnenden Affimilation zu finden. Die
Ueberwindung diefes Dilemmas ift vielleicht die fchwerfle Aufgabe, die je
einer menfchlichen Gemeinfchaft geftellt worden ifl; aber Ifrael lebt
von diefer Aufgabe. Gewiß, die unmittelbare Verehrung des Abfoluten
ift das Prinzip des ewigen Lebens in Ifrael; aber bis heute hat das
jüdifche Volk noch nicht gelernt, es mit der Subftanz feines Dafeins zu

x) Diefen Spruch (2. Samuel 7, 23) hat Krochmal als Titel über jenen Abfchnitt
feines Buches „Der Führer der Ratlofen des Zeitalters" gefetzt, in dem er feine
Grundanfchauung darlegt.

103



verehren — was es bis heute am Leben erhält, ift noch die Aufgabe
felber, die ihm im Blute brennt und nicht zur Ruhe kommt, und nicht
ihre Erfüllung.

Wiederholt fagt Krochmal den Juden, fie feien zu Lehrern der
Völker berufen: fie hätten fie zu lehren, das Abfolute felber und nicht
die verabfolutierten Volksgaben anzubeten. Und es ift wahr: wir
haben dies zu lehren. Aber wie kann man etwas lehren, was man noch
nicht erlernt hat? Es gibt kein anderes Mittel, auf Gott hinzuzeigen,
als durch ein ihm gemäßes Leben. Es gibt für ein Volk kein anderes
Mittel, auf Gott hinzuzeigen, als durch ein ihm gemäßes Volksleben.
Bisher hat unfere Exiftenz nur dazu ausgereicht, Götzenthrone zu
erfchüttern, nicht aber, einen Thron Gottes aufzurichten. Das macht die
Unheimlichkeit unferer Exiftenz inmitten der Völker aus. Wir prätendieren,

das Abfolute zu lehren, aber faktifch lehren wir nur das Nein
zum Leben der Völker, vielmehr wir find diefes Nein und nichts mehr.
Darum find wir den Völkern ein Grauen geworden. Darum muffen
fie in der Stunde, wo fie dazu übergehen, nicht mehr wie bisher nur in
ihrer Innerlichkeit, fondern in den Ordnungen der Wirklichkeit jedes
fein eigenes Selbft als das Abfolute zu fetzen, uns abfchaffen wollen.
Darum find wir heute, ftatt mit einem Flug über dem Abgrund den

Weg der Rettung weifen zu dürfen, zuunterft in den Strudel der all-
gemeinen Heillofigkeit geriffen.

2.

Wenn jedes Volk in der zum Abfoluten erhobenen nationalen Einheit

feinen „Fürften" hat,1) fo kommt es vom Gefichtspunkt der
Weltgefchichte aus, je mehr die Völker in großem, in kontinentalem Maßftab

miteinander zu tun bekommen, immer mehr darauf an, ob und
inwieweit, mythologifch gefprochen, diefe Fürften einen „Fürften der
Fürften" (Daniel 8, 25) über fich erkennen und anerkennen; unmytho-
logifch gefprochen, ob und inwieweit die Völker eine gemeinfame
Autorität, die ihnen unbedingt überlegen ift, erkennen und anerkennen.
Von hier aus ift das weltgefchichtliche Problem der Chriftenheit zu
erfaffen.

Das Chriftentum ift über die abendländifchen Völker aus einer
Geifteswelt gekommen, in der fich die aus dem Zerfall der großen
vorderafiatifchen Religionen hervorgetauchten und gleichfam freifchwe-
bend gewordenen Elemente mit religiöfen Ueberlieferungen und religiöfen

Begebenheiten des jüdifchen Volkes vermifcht hatten. Diefe Ver-
mifchung hat die jüdifche Lehre fo verwandelt, daß fie als Botfchaft
die Völker erreichen und in fie eindringen konnte. Das Wefentliche war

*) Die Vorftellung, daß jedes der Völker einem Fürft-Engel Untertan ift, ftammt
aus dem Buch Daniel und ift fpäter ausgebaut worden. Krochmal hat fie ins
Philofophifche gewendet (wobei ihn Hegel beeinflußt hat).

104



die Ausfchaltung der religiöfen Volksaufgabe.1) Auch wo ganze Völker
zum Chriftentum bekehrt wurden, wurden ja nicht die Völker als
folche, fondern nur die Einzelnen in die religiöfe Welt aufgenommen,
die der Vorhof zu einem allem Völkifchen völlig entrückten Jenfeits
war; im Zufammenhang damit fiel die in Ifrael dem Volk geftellte
Aufgabe, die Welt zum Reich Gottes zuzubereiten, dahin. An ihre
Stelle traten die „Reichsgedanken", als chriftliche Verklärung der
gefchichtlichen Machttendenzen und Machthandlungen; ob fie auch
immer wieder an die religiöfe Aufgabe Ifraels anknüpften, in
Wirklichkeit war unter religiöfen Parolen die Autonomie der „Fürften"
erklärt. Aber diefe Autonomie hatte ihre Grenze: die Autorität der
Kirche über den Völkern. Die Grenze war keine feile; die Papfte
kämpften darum, fie zurückzudrängen; immer aber blieb über der
Selbftherrlichkeit und Herrfchfucht der Völker eine mäßigende und
fchlichtende Inftanz, über dem Walten der „Fürften" blieb eine
hinreichende faktifche geiftige Macht, um fie nicht zu „Göttern" werden
zu laffen. Auch nachdem der Zerfall der Kirche begann und im Bereich
der Reformation die Landeskirche mit den Landesherren fozufagen
grundfätzlich paktierten, fchwand diefer Einfluß des Chriftentums
nicht, deffen Lebenskraft noch nicht erfchüttert war. Weit mehr noch
als in den gefchriebenen Prinzipien eines Völkerrechts, das aus ihm
flammte, war diefer Einfluß in den den Völkerleben einwohnenden
inneren Hemmungen zu finden. Zwar gab es ein Sittengefetz nur für
den Menfchen als Perfon, nicht für ihn als Mitglied eines Volkes, die
Völker als folche lebten jenfeits des chriftlichen Sittengefetzes; aber
dem Wüten der Feindfchaft trat jeweils ein Unnennbares, Unwägbares,
deffen Herkunft aus dem Chriftentum nicht anzuzweifeln war, wirkfam

entgegen. Mochten die „Fürften" fich immer wieder wie „Götter"
gebärden, immer wieder kam die Stunde, wo man fie ihr Haupt vor
Gott beugen fah.

Aber in unferem Zeitalter, das man von diefer feiner Seite aus als
das der Krifis des Chriftentums anfprechen darf, hat fich darin eine
fundamentale Aenderung zu vollziehen begonnen. Es ift kein Zufall,
daß in eben diefem Zeitalter die Entwicklung der Technik zu einer
folchen Höhe gelangt ift, die räumliche Entfernung zwifchen den Völkern

nicht mehr ein wefentliches Hindernis für Konflikte zwifchen
irgendeinem und irgendeinem andern von ihnen bilden und daß
zugleich diefe Konflikte bis zur gegenfeitigen Vernichtung der Menfchen-
maffen auf beiden Seiten ausgetragen werden können. In eben dem
Zeitalter, in dem fich diefe technifchen Möglichkeiten eröffnet haben,

1) Diefe wegen ihrer Kürze nicht ganz deutliche Stelle (es war nicht möglich,

mit dem Verfaffer noch darüber zu verhandeln) würde ich in diefem
Zufammenhang fo verftehen: Das Chriftentum kam zu den abendländifchen Völkern
nicht als die Botfchaft vom Reiche Gottes, fondern, um es in äußerfter Kürze zu
fagen, als das aus der Verbindung von Chriftus und Plato entftandene Dogma.

105



hat das Chriftentum fowohl an fich als in feinen weltlichen Ausläufern
aufgehört, eine politifch wirkfame Autorität über den Völkern zu fein.
Daß es eine folche Autorität nicht mehr gibt, hat die tragikomifche
Gefchichte des fogenannten Völkerbundes mit hinreichender Deutlichkeit
gezeigt. In diefer Zeit gefchieht das Neue, daß einige der Nationalegoismen,

die vom Chriftentum, als von einer gemeinfamen und
überlegenen Wahrheit, im Zaum gehalten wurden, fich zugleich von ihm
und von allen inneren Hemmungen befreien: die Wahrheit ift nur
noch eine Funktion der Nation, der „Fürft" proklamiert fich als Gott.

Faft ein halbes Jahrhundert vor der Begründung des Völkerbundes
und zwei Jahrzehnte nach dem Erfcheinen von Krochmals Buch hat
ein Mann, in deffen Seele fich die Krifis des Chriftentums exemplarifch
vollzog, Doftojewfki, die Lehre von den „Fürften" der Völker mo-
dernifiert. In dem Roman „Die Dämonen", in dem er fo viele Erfcheinungen

feiner Zeit in eine geiftige Atmofphäre geftellt hat, die mehr
der unferer eigenen entfpricht, läßt er fie in einer feltfamen Weife
ausfprechen — nicht von dem dämonifchen Helden des Romans, dem er
fie zufchreibt, fondern von einem, der deffen Schüler gewefen ifl und
nun gegen die Zerfetzung des Wefens feines einftigen Lehrers und um
deffen Läuterung und Vollendung ringt: er hält ihm deswegen die
einft vernommene Lehre entgegen. Jedes Volk hat fein Ziel in feinem
befonderen Gott. Diefer Gott ill die „fynthetifche Perfönlichkeit" des

Volkes. An diefen Gott glaubt das Volk „als an den einzig wahren".
Es glaubt, „daß in ihm allein die Wahrheit ill — gerade in ihm allein
und unbedingt und ausfchließlich in ihm". In diefem Glauben liegt die
Stärke und die gefchichtliche Größe eines Volkes. „Ein Volk, das diefen
Glauben verliert, ill kein Volk mehr." So weit ftellt, was hier gefagt
wird, durchaus eine Ausgeilaltung deffen dar, was Krochmal über die
Völker lehrt, von der heidnifchen Seite der Weltgefchichte her. Nun
aber kommt das Seltfame. Der Sprecher wirft fich — gewiß nicht ohne
daß der Dichter, der durch feinen Mund fpricht, es merkt, vielleicht
aber ohne daß er die ganze Tragweite des Vorgangs fich gegenwärtig
hält — auf die andere Seite hinüber. „Doch da es nur eine Wahrheit
gibt", fagt er, „fo kann auch nur ein einziges Volk den einzigen, wahren

Gott haben." Es gibt nur eine Wahrheit — mit diefem Wort aus
der Zeitentiefe her, das er gleichfam allem, was nach ihm kommen
wird, entgegenhält, zeugt Doftojewfki (es wird hier unzweifelhaft, daß
es fein eigenes Bekenntnis, freilich auch fein eigener innerer Widerfpruch

ift, was er hier ausfprechen läßt) für Gott und gegen die „Fürften".

Aber fchon mit der Folgerung, alfo könne auch nur ein einziges
Volk den einzigen, wahren Gott haben, nicht bloß erkennen, nicht
bloß anrufen, fondern „haben", wird fein Zeugnis problematifch, und
wenn nun gar unmittelbar darauf die Verkündigung folgt, das einzige
Gotträger-Volk fei das ruffifche (das war auch zu Anfang des Ge-
fprächs gefagt worden und daß es „kommen wird, die Welt zu erlöfen

106



und zu erneuen mit dem Namen des neuen Gottes"), erfcheint uns in
furchtbarer Klarheit die Tatfache, daß der Sprecher — jedenfalls er,
vielleicht aber auch fein Dichter — „auf beiden Aftzweigen hüpft"
(i. Könige 18, 21). Und es ift von genauer Konfequenz, daß der
Mann auf die nackte Frage, ob er felber an Gott glaube, zunächft nur
zu flammeln weiß, er glaube an Rußland, er glaube an den Leib
Chrifti, fchließlich aber zur Antwort gibt, er werde an Gott glauben.
In diefem verzweifelten Geftändnis des Menfchen, der vor einer Weile
noch den ftrengen Singularbegriff „Gott" und den lockeren Pluralbegriff

„Götter" wie in einem Spiel vertaufcht und wieder vertaufcht
hatte (wie in einem Spiel, denn ift Gott, fo find „Götter" nur eine
Metapher, find aber Götter, fo ill „Gott" nur eine Metapher), lebt die
fublime Graufamkeit des Dichters, der in feinem Gericht gewiß auch
fich felber nicht fchont. Wohl, er war ein gläubiger Chrift; aber ich
habe manchen folchen gekannt, der an den „Sohn" glaubte, ohne wahrhaft

an den „Vater" glauben zu können. Freilich findet fich in einem
von Doftojewfkis Entwürfen zum Roman eine noch allgemeinere
Formulierung. Der Held fagt: „Ift es für den zivilifierten Menfchen
noch möglich, zu glauben?"

Aber es gibt in dem Abfchnitt des Romans eine Stelle, in der
Doftojewfki Krochmal noch viel näher kommt als in den allgemeinen
Sätzen, fo nah, daß lieh von hier aus zu der Verkündigung des
ruffifchen Volkes als des einzigen Gotträger-Volkes eigentlich keine Brücke
fchlagen läßt. Er gibt Beifpiele dafür, was er unter den Göttern der
Völker verfteht. „Die Griechen haben die Natur vergottet, und fie
haben der Welt ihre Religion, d. h. Philofophie und Kunft, hinter-
laffen. Rom hat das Volk im Staate vergottet, und es hat den
modernen Nationen den Staat hinterlalfen." Das entfpricht völlig dem,
was Krochmal über die Fürften als die ins Abfolute erhobenen
„herrfchenden geiftigen Gaben" der Völker fagt, und könnte wörtlich fo
in feinem Buche flehen. Diefen beiden Sätzen geht aber als gleichgeordnetes

Beifpiel ein Satz über die Juden voraus: „Die Juden haben nur
gelebt, um den wahren Gott zu erwarten, und fie haben der Welt den
wahren Gott überliefert." Das kann" doch gar nicht anders verftanden
werden als: während die Griechen, Römer und andere Völker Wefen-
heiten, die nicht das Abfolute waren, ins Abfolute erhoben und
dadurch der Menfchenwelt überlieferten, haben die Juden das Abfolute
felber im Sinne gehabt, „den wahren Gott", und ihn haben fie der
Menfchenwelt überliefert. Das ill genau das, was Krochmal lehrt, nur
daß felbftverftändlich Doftojewfki nur den Chriflengott im Sinn hat.
Aber es fcheint unbegreiflich, daß Doftojewfki es lehren oder in folcher
Weife lehren laffen kann. Wie wider feinen Willen kommt hier die
jüdifche Seite der Weltgefchichte gewaltig zu Wort.

Die Krifis des Chriftentums hat ihren letzten Urfprung darin,
daß wir Juden den wahren Gott, den wir der Welt überliefert haben,

107



ihr nicht faktifch, d. h. durch unfer Leben als Volk, überliefert haben.
Von da aus ift auch das unbegreiflich Scheinende bei Doftojewfki zu
begreifen. Er zeugt für uns, aber er will es nicht tun, er merkt nicht,
daß er es tut, und er folgert nichts daraus.

Mit alledem ill aber das, was uns an diefem Romankapitel für
unferen Gegenftand angeht, noch nicht ausgefchöpft. Es gibt darin eine
merkwürdige Stelle, inmitten diefes Gewitterhimmels mit feinen zuk-
kenden Blitzen einen Strich klaren Blaus. Der Held wirft feinem Ge-
fprächspartner vor, daß er „Gott zu einem einfachen Attribut
erniedrige". „Im Gegenteil", antwortet der andere, „ich erhebe das Volk
zu Gott." Man kann diefer Antwort nur dann einen Sinn abgewinnen,

wenn man verfteht: „zu dem einen wahren Gott". Dadurch vertieft
fich zunächft nur noch der Widerfpruch zwifchen dem Bekenntnis des

Sprechers zu der „einen Wahrheit" und feiner Verherrlichung der
nationalen „Götter" (was vermutlich in einem gewiffen Maße der un-
ausgereiften Kompofition diefes einen unter allen Romanen Dollo-
jewfkis zuzufchreiben ill); aber es zeigt fich bald, daß hier das Streben

nach der Ueberwindung des Widerfpruchs zum Ausdruck kommt.
Dadurch — fo wird gefagt —, daß die Volksgötter in ihrer Exiftenz
und ihrem Ringen miteinander erkannt werden, wird das Volk zu Gott
erhoben. Somit wird all dies als ein Weg der Völker zum wahren
Gott verftanden. Die „Götter" können fomit nichts anderes fein als
gebrochene, teilhafte Spiegelungen, fehr verfchiedene und in ihrer
Verfchiedenheit gefchichtlich notwendige Spiegelungen des wahren Gottes.
Und wenn wirklich durch fie hindurch die Wege zu ihm führen, fo
muß es eine Stunde geben, wo die Spiegelungen verblaffen und nur
noch das eine Licht leuchtet, das fich in ihnen bricht. Das wäre alfo,
von Doftojewfkis Vorausfetzung aus gefehen, die eine Seite der
Weltgefchichte. Die andere ift, wider Willen und Wiffen des Dichters, in
dem Satz von den Juden dargeftellt, die „der Welt den wahren Gott
überliefert" haben. Auf diefer Seite gibt es naturgemäß, folange das

Volk feiner Berufung treu bleibt, keine Spiegelung und kann es keine
geben. Doftojewfki verfucht, die Juden in eine einheitliche
Weltgefchichte einzureihen, aber fie laffen fich nicht einreihen, fie bleiben
trotz all ihrer Untreue die andere Seite.

Wir muffen, um dies in feinen Wurzeln zu erfaffen, weit hinter
Krochmal zurückgehen.

Unfere Erkenntnis der zwei Seiten der Weltgefchichte fängt mit
Arnos an. Er lehnt (9, 7) die Anmaßung ab, Ifrael, völkergefchichtlich
betrachtet, auf einer anderen Seite zu fehen als irgendeines der Völker:
eine göttliche Befreiungstat, wie fie die Volksgefchichte Ifraels eröffnete,

kennen auch andere, auch ihm feindliche Völker. Der wahre Gott,

108



den es bekennt, ift der Befreier der Völker. Aber fie kennen ihn nicht;
jedes nennt als den Namen feines Volksgottes einen Götzennamen und
fchreibt ihm Götzenhandlungen zu. Was Ifrael von ihnen unterfcheidet
und fcheidet, ift (3, 2), daß es von ihm „erkannt" worden ift und ihn
in diefer Berührung erkannt hat. Nicht das Schilfmeer, nur der Sinai
gehört auf die andere Seite der Weltgefchichte.

Alle Völker — das ift Amos' Lehre — haben als gefchichtlich
exulierende mit dem wahren Gott zu tun; fie kennen ihn nur nicht. Sie
kennen ihn noch nicht — fo nimmt Jefaja die Botfchaft wieder auf —,
fie werden ihn erkennen, indem fie von ihm felber in feinen Wegen
unterwiefen werden (2, 3). Ifrael hat vor ihnen nun eben dies voraus,
daß es ihn fchon kennt. Aber aus diefem „fchon" ift Ifrael die Aufgabe

erwachfen, ihnen voran „in JHWHs Lichte" zu gehen (V. 5 ift
der Abfchluß der Weisfagung), damit der heilige Berg „bereit" fei,
ihrer aller Wallfahrt aufzunehmen. Aus den zwei Seiten ift eine einzige
Gotteswelt geworden. Micha, anfcheinend ein Schüler Jefajas, will es

nicht fo verftanden wiffen. Er erfetzt die Aufforderung zum Vorangehen

durch eine fchwerwiegende Ausfage (4, 5), in der der nationale
Partikularismus den nationalen Univerfalismus durchbricht. Auch dann,
nach der Verfammlung der Völker auf dem heiligen Berg, wird jedes
von ihnen im Namen feines Gottes gehen, Ifrael aber wird „im Namen
JHWHs unferes Gottes" gehen. Auch „in der Späte der Tage" werden

die zwei Seiten der Weltgefchichte gefchieden bleiben, und zwar
„in alle Ewigkeit".

Was die Völker ihre Götter nennen — das hatte Amos angedeutet

—, find fchlechte Bilder des wahren Gottes, fchlechte Bilder mit
falfchen Namen. Der Tag wird kommen — fo hatte Jefaja geweisfagt —,
wo die Völker auf dem Tempelberg als dem Sinai der Völkerwelt die
Weifung (Thora) von ihm felber, dem fchlecht abgebildeten, falfch
benannten Gott, empfangen und von ihm durch Schlichtung all ihres
Streites zu dem großen Frieden des Menfchengefchlechtes gebracht werden.

Micha läßt trotz Unterweifung aller Völker in Gottes Wegen,
trotz Thoragebung und Friedensfliflung, Bilder und Namen fort-
beftehen. Es gibt keine Erlöfung der Völker.

Von dem Micha-Vers aus, den Krochmal mißverftändlich als Motto
über das Kapitel gefetzt hat, in dem er feine Gefchichtsanfchauung
darlegt, ift der Abflieg zu Daniels Lehre von den „Fürften" und zu allem,
was fich an fie fchließt, eröffnet. In ihr ift an die Stelle der direkten
Führung der Völker durch die Gefchichte von feiten des wahren Gottes
die Leitung und Vertretung eines jeden durch einen befonderen
Beauftragten Gottes getreten. Am Ende der Entwicklung find die Taten
Gottes an feinen Völkern verdunkelt, nur noch etwa als Schöpfer,
nicht als Herr der Völkergefchichte ift er fichtbar, die Völker agieren
felbfländig, auch die Fürften find nur noch „herrfchende geiftige
Volksgaben" (Krochmal), „fynthetifche Volksperfönlichkeiten" (Dofto-

109



jewfki). Sie find die von innen her erwachfenen Mächte, die das Leben
der Völker regieren. Und keins der Völker weiß von einer anderen
Völker-Erlöfung als dadurch, daß es felber, wie Doftojewfki fagt, mit
feinem „Gott" fiegen und alle andern Götter und Völker fich
unterwerfen wird.

Nun ift auch das Problem der weltgefchichtlichen Aufgabe Ifraels
vollftändiger zu erfaffen. Wir muffen nur hinter die danielifche Lehre
von den Fürften, ja auch noch hinter Michas Lehre vom ewigen Götzen-
tum der Völker zurückgehen, auf die große Linie, die von Arnos zu
Jefaja führt. Wenn die nationalen Götter nur teilhafte und
unvollkommene Spiegelungen des wahren Gottes find, dann führt eben durch
fie ein Weg der Völker zu ihm. Sie ftrömen zum Tempelberg nicht
von ihren Wefenheiten weg, jedes kommt als das, was es ift, aber die
Wefenheit, die ihm vordem ganz dicht und felbftändig erfchien, ill
nun ganz auf das bezogen, was man durch fie wie durch ein
durchfichtiges Glas fchaut; was vordem als abfolut erfchien, ift als relativ
auf das eine Abfolute offenbar geworden. Wenn es fo ift, was kann es

bedeuten, die Völker „den unbedingten Glauben" zu lehren, was
Krochmal als die Aufgabe des Judentums erklärt? Zwei Dinge, die
notwendigerweife zufammengehören, d. h. von denen jedes ohne das
andere falfch und fogar verhängnisvoll wirken muß. Das eine: alles

zu Unrecht als obfolut Geltende als relativ erweifen. Das andere: auf
das wahre Abfolute hinzeigen, fo daß der Unterfchied zwifchen ihm
und allem Relativen wahrnehmbar wird. Das erfte ifl feinem Sinn nach
ein Werk des Gedankens: Forfchung, Analyfe, Kritik. Das zweite
kann feinem Sinn nach kein Werk des Gedankens fein, weil das
Abfolute dem Gedanken niemals fo zugänglich wird, daß er deffen Unterfchied

gegen alles Relative wahrnehmbar machen könnte. Auf das
wahre Abfolute hinzeigen kann man überhaupt nicht mehr als auf
das „Abfolute", d. h. in begrifflicher Sprache, fondern nur als auf
Gott, d. h. obgleich es für unfern Gedanken das Abfolute ift, als auf
eine Perfon, paradox ausgedrückt: auf die abfolute Perfon, die einen,
dich alfo und mich, perfönlich anfpricht, die dir und mir auch nicht
fagt: „Ich bin Gott", fondern: „Ich bin dein Gott", und wenn diefes

„du" nicht fogleich gefagt wird, folgt es alsbald: „Geh vor mir
einher!" (Genefis 17, 1). Das letztere, das Gebot, folgt immer in irgendeiner

Geftalt. Es gibt keine Offenbarung ohne Gebot. Auch wenn der

uns Anfprechende zu uns von fich felber redet, redet er in Wahrheit
von uns. Was er von fich fagt, ill nicht Bericht über fein Wefen,
fondern Begründung und Erläuterung deffen, was er von uns fordert.
Indem er uns anfpricht, fcheidet er alsbald innerhalb des Lebens, das von
Menfchen gelebt werden kann, zwifchen dem Ihm Gemäßen und dem
Ihm Ungemäßen. Ohne aufzuhören das Abfolute zu fein, d. h. was
auf keine der menfchlichen Erfaffung zugänglichen Attribute feftgelegt
werden kann, fcheidet er, wie in der Sphäre der Natur fchaffend zwi-

110



fehen Licht und Finfternis, fo in der Sphäre unferes Lebens fordernd
zwifchen Wahrheit und Lüge, Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit. Dies
ill fomit die einzige Sphäre, in der wir auf ihn hinzeigen können, und
zwar eben nur durch unfer Leben felber. Es ill aber das Geheimnis des
Volkes, daß erft in ihm und durch es jene Scheidung zu faktifchem
Leben werden kann. Mag auch manches davon im perfönlichen Dafein
in die Erfcheinung treten, vollkommen leibhaft fichtbar kann die
Gerechtigkeit erft in den Ordnungen einer Volksexiftenz werden, in denen
fie fich zugleich nach innen, zwifchen den Volksteilen, und nach außen,
zu den anderen Völkern, verwirklichen kann, in all ihrer Fülle und
Mannigfaltigkeit, nach allen Möglichkeiten der fozialen, politifchen,
hiflorifchen Situationen. Das Hinzeigen auf das wahre Abfolute kann
nur ein Werk des Lebens und in feiner Vollftändigkeit nur eins des
Volkslebens fein. Der Sprecher in Doftojewfkis Roman fagt, nachdem
er erklärt hat, daß er mit feiner Lehre das Volk zu Gott erhebe: „Das
Volk — das ift der Körper Gottes." Das ift in der Sprache der chriftlichen

Myftik gefagt. Aber auch Ifrael darf fagen, daß nur das Volk
Gott gleichfam körperlich darflellen kann, indem es in feinem Leben
darfteilt, was Gott mit der Schöpfung des Menfchen „in feinem Bilde"
im Sinne hatte. Das Ebenbild Gottes, in dem der Menfch als Individuum

oder richtiger als Paar gefchaffen wurde, ift ein Umriß, der erft
durch das Volk ausgefüllt werden kann: erft in einer Vielheit ver-
fchieden gearteter und verfchieden gewillter Menfchen, die dennoch
wahrhaft einig wird, ein einiger menfehlicher Kreis um eine göttliche
Mitte, kann fich vor den Augen des Menfchengefchlechts das Ebenbild
offenbaren. Dem Volk als Volk find die natürlichen Vorausfetzungen
zu folchem Werden eingetan: feine Glieder haben bei aller Verfchiedenheit

dennoch foviel gemeinfam, daß in ihren Beziehungen zueinander
damit begonnen werden kann, Gemeinfchaft der Menfchen als
Darftellung des Gott gemäßen Lebens zu verwirklichen und damit auf ihn
felber hinzuzeigen. Der Gedanke der Einzelnen vermag die durch
geiftige Gebilde ufurpierten Throne, von denen jeder als der Thron
der Welt gelten will, zu erfchüttern; aber nichts anderes als das Leben
des Volkes vermag den Thron des wahren Königs aufzurichten. Von
diefer Doppelaufgabe ift, wie gefagt, jede Hälfte an die andere gebunden

und kann ohne fie der Menfchheit nicht zum Heil gereichen. Würden

die falfchen Throne nicht erfchüttert, fo würde das Unterfangen
der Aufrichtung des echten, wenn es gefchieht, nicht als das erkannt,
was es ift, es würde als Herausforderung der Völker angefehen und
als folche beantwortet, bekämpft, vereitelt. Hat die Aufrichtung des
echten Throns nicht fichtbar angehoben, fo werden, wenn jene
herrfchenden Geiftesgebilde von ihren Thronen ftürzen, die unverkleideten,
unverhüllten nationalen Selbftfüchte fich darauf fetzen; nicht mehr eine
Wefenheit oder Idee des Volkes, fondern feine technifierte Leitungskraft

wird als das Abfolute proklamiert. Wenn Ifrael kraft der

in



gefchichtlichen Tatfache, daß es in den Dienft des wahren Gottes
genommen worden ift, eine gefchiehtliche Aufgabe hat, fo kann es nur
die ganze Doppelaufgabe und nicht weniger fein als fie.

In dem Zeitalter nach dem Eintritt der Juden in die Gefchichte der
abendländifchen Völker mit individueller „Gleichberechtigung" hat der
jüdifche Gedanke führend zur Relativierung fiktiver Abfoluta
beigetragen. Ideologien, Ideale, Ideen wurden zuerft einer foziologifchen,
dann einer pfychologifchen Analyfe und Kritik unterworfen. Marx
„durchfchaute" fie als Hilfskonftruktionen im Wandel des Produk-
tionsprozeffes und den aus ihm auffteigenden Kämpfen der Klaffe;
Freud „entlarvte" fie als Sublimierung der gefchlechtlichen Libido und
als Ausgeftaltungen der zu ihrer Verdrängung bewegenden Mächte. In
diefen genialen Unternehmungen wurde jedoch im Schwünge der
hemmungslos operierenden Methoden auch das echte, unabhängige geiftige
Element in den Ideen, die ins Relative gefallene und mit ihm ver-
fchmolzene Gabe vom Abfoluten her, mit „reduziert", bis fein felb-
ftändiger Charakter unkenntlich geworden war. Statt der Scheidung
und Abgrenzung innerhalb der ideellen Subftanz wurde ihre unterfchei-
dungsbare Auflöfung vollzogen. Als realer Beftand verblieb dort die
Dynamik der wirtfchaftenden Gefellfchaft, hier die des triebhaft
beftimmten Individuums, immer ein moniftifches Kernfyftem des
Menfchen. Aber der Menfch kann nur durch Verzicht auf feine totale
Wirklichkeit, durch Verwifchung auch noch aller Fingerfpuren des
Abfoluten zum moniftifchen Syftem gemacht werden, in religiöfer Sprache:
durch Auslöfchung des Ebenbildes. Der Menfch ift nicht Ebenbild, er
ift nur im Bilde erfchaffen, aber löfcht man das Ebenbild aus, fo gibt
es auch den Menfchen als Menfchen nicht mehr. Das kritifche Werk
des Juden in den letzten hundert Jahren hat, ftatt durch Zerfchmette-
rung der Götzen Raum für Gott zu fchaffen, ihm felber alle Stätte auf
Erden zu rauben unternommen. Statt Völker zu lehren, vom Dienfte
der Fiktionen zum Dienfte der Wahrheit überzugehen, hat es dazu
beigetragen, daß fie den Gedanken der Wahrheit felber zu einer
unerlaubten Fiktion geftempelt haben. Daß das analytifch-kritifche Werk
des jüdifchen Gedankens diefe Wendung genommen hat, ill nicht
beiläufig. Marx und Freud find weit mehr als fie ahnten vom herrfchenden

geiftigen Status des modernen Judentums abhängig gewefen, wo
man das faktifche Sein des Abfoluten nicht mehr zu faffen, gefchweige
denn das Paradox einer abfoluten Perfon fich zu vergegenwärtigen
vermag. Hier ill noch etwas anderes, als jener „zivilifierte Menfch", von
dem Doftojewfkis Held bezweifelt, ob er überhaupt noch glauben
könne. Hier ill ein organifches Band, eben das, welches die andere
Seite der Weltgefchichte konftituiert hat, durchfchnitten.

Und die andere Hälfte der Aufgabe, die nur durch das Volksleben
felber erfüllbare? Nach fo langer Zeit gefchichtlichen Zwanges, in
denen es uns Juden unmöglich gemacht war, eine eigene Volksordnung

112



einzurichten, war uns gleichfam eine Gefchichtspaufe gewährt worden,
in der wir zwar nur auf einem kleinen Fleck Erde, aber doch eben
auf dem unferen, weitgehend zu beftimmen hatten, wie wir miteinander

und mit unferen Nachbarn leben wollten. Was ill in diefer Paufe
gefchehen? Viel — und wenig. Generationen, die aus fich eine bisher
ungeahnte Arbeitskraft und Leiftungsfähigkeit herausholten und
hergaben, haben über ihrem Werke die Tafeln der fozialen Gerechtigkeit

aufgeftellt. Aber die Infein, die fie gefchaffen haben, find von den
Wogen eines Lebens umbrandet, das keine Tafeln kennt, eines Lebens
ohne Gemeinfchaftsfinn und Gemeinfchaftsordnung. Wir wiffen noch
nicht, was fich als ftärker erweifen wird, die Wogen oder das Infel-
land. Und jene Tafeln felber — fo grundwichtig fie auch find, es ift
von fchwerwiegender Bedeutung, daß fie nicht auf ein Gebot des
Abfoluten hin ausgehauen wurden. Auch hier gilt das Abfolute als ein
veralteter, rückfländiger Begriff, der nach Unfreiheit des Denkens
riecht. Man vergleiche nur unfer nationales Schrifttum, das die ideellen
Grundlagen der Siedlung geliefert hat, mit Krochmals Buch: wie ift
doch auch bei jenen Denkern, die nicht wollen, daß wir „wie alle
Völker" feien, aus dem abfoluten „Geiftigen", zu dem fich Ifrael
bekennt und dem es dient, ein „Geift Ifraels" geworden, feiner Art
nach kaum von den „Geiftern" anderer Völker verfchieden — mit
anderen Worten, ein „Fürft" unter „Fürften". Wir haben gehofft, daß
die paläftinenfifche Siedlung die Mitte des jüdifchen Volkes werde;
aber was ift die Mitte diefer „Mitte"? Schon fcheint die uns gewährte
Paufe, die uns erproben follte, ihrem Ende entgegenzugehen. Und die
andere Seite der Weltgefchichte ift heute, als wäre fie nicht.

Martin Buber.

Sollen und können wir die Bibel lefen und wie?

v.
Wo finde ich den Zugang?

Aber noch einmal erhebt fich eine Frage: „Ich will glauben, daß jene
Landfchaft vorhanden ift, daß die Bibel jene Landfchaft ift, die du
fchilderft; aber wo finde ich den Zugang zu ihr? Wo foil ich a n -
fangen? Etwa vornen im Alten oder doch vornen im Neuen
Teftament?"

Die Bibel muß uns begegnen.

Ich antworte: Sicher ift auch das eine Schwierigkeit ernfthafter
Natur, die viele von der Bibel abhalten mag. Wir kommen damit auf
einen außerordentlich wichtigen Gefichtspunkt. Ich fage: Wie uns Gott
begegnen muß, wenn wir ihn finden wollen, fo auch die Bibel.

113


	Israel und die Völker

