Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 35 (1941)

Heft: 2

Nachruf: Henri Bergson
Autor: Susman, Margarete

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

mit der Liebe in Eins fetzen im Sinne der apoftoliichen Mahnung:
,,Uebet die Wahrheit in Liebe!* Nur in dem Mafle, als der Kampf der
Wahrheit auf diefe Art gefiihrt wird, dient er dem Frieden und der
Freiheit. Sollten wir ihn aber unterlaflen, weil er auch falich gefiihrt
werden kann? Nein, es bleibt dabei: Er allein fchafft den Frieden.

Das Zweite aber fithrt uns noch einmal in die Hohe und Weite und
zugleich zu der tiefften Quelle des Verderbens wie der Rettung unfe-
rer Welt.

Die Wahrheit allein kann uns retten, uns Frieden und Freiheit
{chaffen. Aber ift nicht das — wir haben es ja {chon angedeutet — die
tieffte Not der heutigen Welt, dafl fie nicht nur der Wahrheit nicht ver-
traut, fondern auch die Wahrheit, eine allgemein giiltige, allgemein ver-
bindliche, allgemein anerkannte hochfte Wahrheit nicht kennt, ja fie
nicht einmal [ucht? Wie foll fie da der Wahrheit vertranen konnen? '

Ich antworte: Diefe Forderung verwandelt fich im Angeficht diefer
Lage zunichft in die andere: ,,Suchet die Wahrheit und die Wahrheit
wird euch retten. Suchet fie zuerft!" Das ift die Pofaune, die heute in
die Welt {challt, Freilich, damit diefe Forderung gehtrt und verftanden
werde, muf} eine Abnung von einer Wahrheit, ein Keim von Suchen
nach ihr, vorbanden {ein. Aber ift das nicht der Fall? Ift das Menichen-
herz, das fo leicht der Liige verfallende, nicht gleichzeitig doch der
Wahrheit offen, wenn fie klar und ftark zu ihm kommt? Ift es nicht
von Gott gelchaffen und zu ihm hin? Doch, ganz gewifl! Und fo ift es
doch nur die Beftatigung alles bisher von uns Gefagten, wenn wir mit
der Lofung {chlieflen, fir die Volker (und Kirchen!) wie fiir den Ein-
zelnen, fiir jeden von uns: ,,Suchet die Wahrheit, die allein euch retten
kann! Kdmpfet um fie und fiir fie! Vertrauet ihr! Sie allein {chafft
Frieden und Fretheit.“ Noch einmal: Sie ift allmichtig, wie Gott, aus
dem fie ftammt, allmichtig ift — den {uchend, dem vertrauend, dem
gehorchend ihr die ganze und geheiligte Kraft der Wahrheit finden
werdet! Leonhard Ragaz.

Henri Bergfon. -

Der Tod des grofien franzofiichen Denkers Henri Bergfon in diefem
Augenblick hat mehr als nur {ymbolifche Bedeutung; er erfcheint als
ein Ausdruck unferer gelchichtlichen Lage felbft. Bergfon war einer der
letzten vereinzelten Groflen einer Generation, die heute im Ausfterben
begriffen ift, deren Ausfterben an der Entwidklung der Mafchinenwelt
{chon der fpite Goethe {chwermiitig vorausgefagt hatte, die mit Goethes
Wogt noch nach dem Element fragten, in dem der Menfch webt und
wird.

Ja, man kann {agen, daf} kein Denker aller Zeiten gerade diefe

55



Frage: die Frage nach dem Grund und Ur{prung des Men{chendafeins,
mit reinerer Leiden{chaft und Ausichliefilichkeit geftellt hat als gerade
diefer, der, {elbft {chon mitten in der vollen, furchtbaren Entwicklung
der Mafchine und des Mafchinengeiftes Pcehend, das gefamte Wiflen die-
fer Welt umipannte, um fich von ihm aus mit dem Einfatz {einer ganzen
machtigen Denkkraft diefer Entwicklung entgegenzuftemmen und in
eine vollig andere Dimenfion des Lebens und Wiflens vorzuftoflen.

Es war nicht lange vor der Umwilzung in Deutichland, daf} mein
Blick in einer illuftrierten ‘Zeitung, die ich fortzuwerfen im Begriff
war, plotzlich auf ein Geficht fiel, deflen Ausdruck mich gewaltfam
fefthielt. Indem ich das Blatt wieder aufhob, deckte ich den Namen
unter dem Bilde mit der Hand zu, um den erften Eindruds unbeeinflufit
nachzupriifen, — diefen tibermichtigen Eindruck, der in der einzigen
Frage beftand: Wohin blidken diefe Augen? Was gewahren {ie? Es war
nicht der Blick in eine unendliche, geftaltlofe Ferne, wie wir ihn aus den
Gefichtern grofler Metaphyﬁker kennen, nicht der ekfatifche Blick in
die Hohe, den die Gefichter fritherer Myftiker und Heiliger zeigen; es
war auch nicht der unter fchmerzlich zufammengezogenen Brauen prii-
fend hervordringende Blick des groflen Analytikers in einen Abgrund
von Dimonien; es war ein ruhiger, klarer Blick in eine unermefiliche
Tiefe. Und ich fragte mich: Welcher Menfch unferer Zeit kann diefen
~ Blick haben? Ich nahm die Hand weg: es war Henri Bergion.

Dies Spitbild erfchien in feinem weiten Abftand von fritheren Bil-
dern Berglons als eine wunderbare Illuftration und Beftitigung deflen,
was er {elbft unter dem Begriff einer ichdpferiichen Lebensentwicklung
verftand — diefem Begriff eines fich ftindig aus {ich {elbft erneuernden
und vertiefenden Lebens.

Bergfons Name, der am. Anfang des Jahrhunderts in aller Munde
gewelen war, war zu jener Zeit in Europa faft verklungen. Beides ent-
{prach nicht dem wahren Verhiltnis der Welt zu Bergion. Daf} er einft
allbekannt, populdr, ein ,,Modephilofoph® gewefen war, beweift, daf}
von feiner ichwer zuganglichen Philofophie damals nur der oberfte
Schaum abgelchdpft worden war, — wiahrend umgekehrt zu der Zeit,
in der fein Name verftummt war, eine bedeutende deutiche Phllofop}ne
und eine grofle franzdfifche und englifche Dichtung mit ganz neuen An-
fchauungen von Raum und Zeit, ohne daf} je fein Name genannt
wurde, {ich von den wefentlichften Entdeckungen feines Geiftes niahrten.

Heute ift die Stellung zu Bergfon wiederum verindert. Es wird
weithin verfucht, thm den gegenwirtigen hochft realen Irrationalismus
und Dynamismus in die Schuhe zu {chieben, wihrend {chon ein erfter
Blick auf feine gefchichtliche Lage, vollends aber der weitere auf feine
denkerifche Haltung die Oberflachlichkeit diefes Vorwurfs beweitt.

Bergfon gehort zu der groflen Gruppe fehr ungleicher Denker, die
man unter dem Namen Lebensphilofophen zufammengefafit hat, d. h.
er ift emgebettet in die grofle Denkbewegung, die in der zweiten Hilfte

56



des vergangenen Jahrhunderts gegen ein abftraktes, leblofes, immer
mehr erftarrendes rationaliftif ch-mechaniftifches Denken fich erhob und,
indem fie die verfallene abendlindifche ratio, die vom Menichlichen
abgelofte Vernunft, als Grundlage des Denkens fortfpiilte, den Begriff
des Lebens felbft als Grund eines neuen, verlebendigten Denkens herauf-
fihrte, Der Begriff Leben anftelle der alle Begriffe klar griindenden
Vernunft war vieldeutig und gefahrvoll: er war anftelle eines feften,
gemein{amen Bodens ein grundlofer, alles Fefte mit {ich reiflender Strom.
Darum bedeutete die Lebensphilofophie als ganze nicht nur den Aus-
druck einer tiefen menichlich-exiftenziellen Sehnfucht, fondern auch zu-
gleich einen Sturz des Geiftes ins Bodenlofe, den Verfall jeder gemein-
famen Gewiflheit. In der Tat verftand jeder diefer Denker unter dem
Begriff Leben etwas anderes und nicht jeder etwas gleich Prizifes. Berg-
fon aber verftand darunter etwas vollkommen Eindeutiges und zugleich
etwas duflerft Radikales: namlich die Zeit. Der Begriff Leben fillt fiir
ihn mit dem Begriff Zest zufammen. Leben und Zeit {ind ihm eins,

Wir {ehen, dafl {chon in diefer Grundformulierung etwas allen unfe-
ren Denkgewohnheiten, unferer Weltauffaffung Widerfprechendes
liegt. Wir ftellen die Frage: Was kann das bedeuten? Gibt es denn in
unierm Leben wirklich nur die Zeit? Gibt es fiir uns Menichen nicht
neben der Zeit den Raum? Ift unfer Leben nicht ebenfo unmittelbar wie
in die Zeit in die Welt der rdumlichen Formen, der K&rper und der
Dinge hineingeftellt> Wohin wir blicken, trifft unfer Auge auf Formen,
unfer Korper auf Begrenzendes und Begrenztes auf geformte Materie,
ja, auch unfer Denken verlduft in beftimmten Formen; unfere Begriffe,
unfere Worte felbft find Geformtes. Will Bergfon mit der radikalen
Entdeckung des Lebens als Zeit die eine Hilfte der Welt einfach aus-
16{chen? Er tut etwas ganz anderes: er 16fcht diefe Welthilfte nicht aus;
er 16ft fie auf. Er 16t den Raum auf in Zeit. Er lehrt uns, daff alle diefe
Dinge und Formen, die ganze rdumliche Wirklichkeit in Wabrbeit gar
nicht find, daf} es nichts Feftes, Dauerndes, Geformtes gibt, dafl es in
Wahrheit nichts gibt als unaufhorlich flieRende Bewegung., Analog dem
Weltbild der modernen Phyfik (nur mit vollig anderem Ausgangs-
punkt und Ziel) 148t das Weltbild Bergions nichts Riumliches, Feftes
beftehen, ift alles K6rperhafte in ihm aufgel6ft in unendliche Schwingun-
gen. Wie wir heutigen Men{chen es am klarften am Radio erfahren: daf}
die Wellen der Bewegung in Tonen, Stimmen, Worten aus weitefter
Ferne durch alles, was uns als Feftes, Undurchdringliches erfchien, durch
Steine, Felfen, Berge und durch die Mauern unferer Hiufer ungehemmt
wie durch blofle Luft hindurchgehen, {o daff all dies Korperhafte felbft
fich fiir unfer Begreifen in lauter blofle Schwingungen aufloft, fo 16ft
auch Bergfon die ganze riumliche Welt auf in reine, {chwingende Be-
wegung.

Selbftverftindlich will er damit nicht {fagen, dafl die rdumlichen
Dinge unferen Sinnen nicht ebenfo unmittelbar gegeben find wie die

57



Zeit. Unferen Sinnen f{ind fie {ogar weit unmittelbarer gegeben; denn die
Zeit nehmen wir nicht rein fir {ich wahr: fie ift keine finnliche, fondern
eine innere Gegebenheit.

Wie kann es aber von diefer rein inneren Gegebenheit, die die Zeit
ift, zu der Welt der rdumlichen Formen iiberhaupt kommen? Um die
Beantwortung diefer Frage zu verftehen, bedarf es einer Anftrengung,
die {ich bemiiht, der prinzipiellen Denkumkehrung, die Berglon geleiftet
hat, nachzugehen. Es ift hier vielleicht der am ichwerften zu faflende
Punkt feines Denkens; aber es ift auch der, von deffen Erfaflung die
Erfaffung {eines gefamten Weltbildes {iberhaupt abhingt. Bergfon er-
klart das Zuftandekommen der feften Formen aus einem eigentiimlichen
Trigheitshange, der tiberall in Leben und Denken vom ftrémend Leben-
digen zur Erftarrung und damit zur Verriumlichung dringt. Denn im
reifflenden Strom des Werdens, im Wirbel der lebendigen Bewegung fich
zu halten, bedarf einer ungeheuren Anfpannung des Geiftes, die er nur
auf f{eltenen Hohepunkten zu leiften fzhig, der er keineswegs von
felbft gewachfen ift. Darum ift unfere Wirklichkeit wie unfer Denken
ein einziges ftetes Abgleiten, Abfinken aus dem Herzen der lebendigen
Zeit, ein ,,Entwerden®, das aus der Mitte unabldffigen Werdens immer
weiter in leblofe ftarre Riumlichkeit und Gegenftiandlichkeit bis an den
duflerften Rand der toten Materie abfinkt, Diefen Trigheitshang nennt
Bergfon beim Men{chen den Intellekt oder auch den Verfland. Er ift es,
der tiberall dem zeitlichen Lebensftrom entgegen die feften greifbaren
Dinge und Formen als Stiitzpunkte zu unferem praktiichen Nutzen er-
{chafft, an denen wir uns in der reiflenden Bewegung des Lebens feft-
halten und orientieren, Die feften Formen in Raum und Zeit find fo mit
Bergions Wort blofle nachtragliche Momentaufnahmen, Teilanfichten,
die der Intellekt von dem uripriinglich lebendigen, unteilbaren Strom
des Lebens macht. Und wenn dann der Intellekt die Bewegung, die er
doch auch erfihrt, begreifen will, {o fetzt er — dies ift der Weg aller bis-
herigen Philofophie — diefe feine Einzelaufnahmen von der lebendigen
Bewegung nachtriglich kinematographifch wieder zufammen. So aber
kann er zwar ein Abbild des Bewegten geben, niemals aber die wirk-
liche Bewegung erreichen.

Um zu diefer und damit zur Wahrheit des Lebens vorzudringen,
muf} darum der Geift den genau umgekehrten Weg einfchlagen. Er muf}
{ich freimachen von allen Gegenftinden, allen Formen, die der Intellekt
zum praktifchen Gebrauch erfchafft; er muf} e1nkehren in den reinen
Lebensftrom {elbit.

Wie ift das aber moglich? Es ift moglich, weil die Zeit hier nicht Zeit
im gewGhnlichen Sinne und weil unfer Verhiltnis zu ihr nicht das uns

gewohnte ift. Die Zeit ift nicht nur Bewegung, fie ift Leben, ja, fie ift
allerlebendlgﬁes Leben, Sie ift die als ,,reale Dauer® unter allen unferen
Einzelerfahrungen kontinuierlich ausgelpannte Urerfabrung unferes
Lebens, durch deren unmittelbare Erfaflung in uns {elbft wir alle Zeit,

58



das Wefen der Zeit, die reine Zeitlichkeit erfaffen. Denn die gleiche
Zeit, die wir am konzentrierteften in uns felbft erfahren, wirkt auch in
Natur und Gefchichte. Hier wie dort ift fie nicht nur blofes, unumkehr-
bares Vorwirtsftromen, fie ift um einen zentralen, {chopferiichen Kern
fich fammelnde und damit unabliffig fich wandelnde, fich bereichernde
und erneuernde Bewegung; fie ift Schopfung, fie ift Gezﬂ Und weil die
Zeit Geift ift, darum ift fie nirgends in threr eigenften Wahrheit zu.
erfpiiren als im Geift {elbft. So ift das echte Erfaffen des Lebens, das
Zeit ift, das Sich-Verfenken des Geiftes in {eine eigene Tiefe,

Damit wird der Gegenfatz des Geiftes zum Intellekt klar, Der In-
tellekt gilt fiir die Praxis des Lebens, fiir die er die notwendigen Zeichen
und Formen er{chafft. Der Geift ift eine letzte innerfte Erfahrung vom
Wefen alles Dafeins, eine ,,Intuition deflen, was in Wahrheit ift, ein
In-Sich-Hineinhorchen nicht als in ein Fremdes, fondern als in das
Eigenfte und Innerfte: ein Laufchen, ein Vernehmen des groflen Stromes,
den wir wie in ftiller Nacht den eigenen Blutftrom in unferem Innern
raufchen héren. Ja, niher, cigener als den eigenen Blutftrom, der doch
nur vom korperlichen Ohr vernommen wird und nur ein korperliches
Gleichnis jenes geiftig-fchopferifchen Stromes ift, der der Strom meiner
?1%§r{}cenﬁ1nnerﬁen Exiftenz und zugleich der Strom des Weltgrundes
elbft i

Aber es wire vollig falich, zu denken, dafl diefes Sich- Ver[enken
des Geiftes in feine eigene Tiefe ein fanftes Sich-Sinken- laffen, etwas
Leichtes und Selbftverftandliches wire, Schon um tiberhaupt Bewegung
zu denken, bedarf es einer unabliifig erneuten Anftrengung des Geiftes.
Denn der natiirliche Hang des Intellekts, fein Tragheitsgefetz drangt
ihn ja zur Verrdumlichung des lebendig Fliefenden. In Wahrheit ift
der {chopferiiche Vorgang, in dem das Leben feine Selbfterfaflung lei-
ftet, das, was Berglon die Intuition nennt (die die Beherr{chung des
gefamten Wiflens der Zeit vorausfetzt), zwar ein vom Leben {elbft
getriebener, aber in allem Driangen und Bedringtfein unendlich miih-
feliger, ja {chmerzhafter Prozef}, Das Wort {chmerzhaft kehrt bei Berg-
fon in diefem Zufammenhang immer wieder. Am erften gleicht die
Arbeit diefes {chopferifchen Eindringens in das Leben, das notwendig
zuletzt in eine andere Dimenfion vorftofit, dem aus innerftem Miiflen
geleifteten {chweren Sich-Hindurcharbeiten der Raupe durch die driik-
kende, dunkle Hiille zu einem gefliigelten Wefen.

Denn von wo immer Bergfon ausgeht, er miindet in die Freibeit.
Wie von innen gefehen der Geift, der fich in {eine eigene Dauer ver-
{enkt, notwendig in eine noch tiefere Schicht: in die Ewigkeit {elbft vor-
ft6flt —, in die Ewigkeit, die hier nicht wie im fritheren Denken als
eine Abftraktion iiber der Zeit {chwebt, fondern die Zeit als Realitit
unterbaut, — fo ift von aufien, von der Natur her gefehen, der Menfch
das einzige Wefen, das den ungeheuren {chopferifichen Lebensantrieb,
Lebensausbruch (elan vital), dem alles Bewuﬁtlofe {ftandig in umgekehr—

59



ter Richtung bis an den Rand der toten Materie entgegenfinkt, iiber
diefe Erftarrung hinaus zum Bewufitfein und damit zur Freiheit gefiihrt
hat. ,,Einzig an einem Punkt ift das Hemmnis befiegt worden, der Im-
puls frei ausgeftromt. Und diefe Freiheit ift es, die das Wefen Menfch
bezeichnet.*

Mit diefer Freiheit ift der Menfch in die volle Verantwortung fiir
fein Tun, fir fein Werden und Reifen geftellt. Aber Berglons Freiheits-
begriff geht noch weiter. Mit uniiberbietbarer Sprachgewalt hat er in
{einem Werk ,,Schopferiiche Entwicklung® den ungeheuren Wirbel des
Werdens und Entftehens von der niederften Form an durch die Natur
und Menichenwelt bis empor in die vollendete Freiheit ausge{prochen:

,,Wie das winzigfte Staubkorn eins ift mit unferem gefamten Son-
nenfyftem, mitgerifien in jene unteilbare Niederftiegsbewegung, die die
Materialitat felber ift, fo find auch alle organifchen Wefen, vom Ge-
ringften bis zum Hochften, von den erften Urfpriingen des Lebens an
bis zur Zeit, wo wir ftehen, und in allen Raumen und allen Zeiten nur
die Sichtbarwerdung eines einzigen, der Bewegung der Materie' ent-
gegengefetzten und in fich unteilbaren Impulfes. Alle Lebewelfen tragen
einander, alle iiberwiltige der gleiche furchtbare Drang. Das Tier nimmt
{einen Stutzpunkt auf der Pflanze, der Menich {chwingt fich auf die
Tierheit und die gefamte Men{chheit in Raum und Zeit wird zum unge-
heuren, neben jedem von uns galoppierenden Heere; vor uns und hinter
uns in hinreiflendem Vorftof}, fahig alle Hinderniffe zu iiberreiten und
die grofiten Widerftinde zu tiberwinden — vielleicht felbft den Tod.

Wahrlich ift dies ein dynamifches Weltbild im reinften und gliihend-
ften Sinne des Wortes. Weit durchdringender, koniequenter als in der
iibrigen Lebensphilofophie ift in ihm alles Fefte, Statiiche aufgelsft in
einen einzigen ungeheuren Wirbel des Werdens und Entftehens, Der
Rhythmus jener furchtbaren Arbeitsdynamik, wie fie Ernft Jiinger ge-
zeichnet hat, wire ohne dies Vorbild undenkbar. Aber es kann kein
fchwereres Miverftindnis geben, als Bergfon darum fiir diefe neue
Art von Dynamik verantwortlich zu machen. Denn wenn auch der
Rhythmus, die Form iibernommen worden ift: der Gehalt ift der genau
entgegengeletzte, Einer Dynamik uner{chopflichen Lebens, deren Sinn
und Ziel das Hindurchdringen zur vollendeten Freiheit, zur Unfterb-
lichkeit ift, fteht bei Jiinger, wie in aller heutigen realen Dynamik, eine
Welt des vollendeten Zwanges, der toten Sache, des Todes {elbft gegen-
iiber: genau jener ungeheure Abfturz vom lebendlgen Geift zur Erftar-
rung, zur toten Materie, der Bergion fein ganzes Denken zeitlebens
entgegengeftemmt hat.

Das zeigt fich mit vollendeter Klarheit zuletzt noch darin, daf} dies
Denken — im Gegenfatz zum vollendeten heutigen Atheismus — mit
innerfter Notwendigkeit zu Gott als dem lebendigen Schopfer vor{tofit.
Die Leugnung Gottes ift ihm ein blofles Mifiverftindnis, das immer
gleiche Mif3verftindnis, auch das Leben des Lebens noch in irgendeiner

60



Weife verftandesmaflig, dinglich faffen zu wollen. Ift es aber begriffen
als innerftes ,,{chopferiiches Sprithen®, als konzentriertes Tun, — was
follte es in Wahrheit {ein als der lebendige Gott?

So ift diefem Geift der Sturz ins Bodenlofe, der den Irrationalismus
der tibrigen Lebensphilofophie kennzeichnet, erfpart geblieben. Denn an-
ftelle des griindenden Bodens der ratio trat bei thm etwas anderes nicht
minder Griindendes: ein glithender innerer Kern. Fiir Bergfon war das
~ Leben weder wie fiir Schopenhauer blofler blinder Wille, noch wie fiir
Nietziche Wille zur Macht jenfeits von Gut und Bofe, Er weift den
Gedanken, der diefen beiden Erfaflungen innewohnt: daff das Leben
Nichts {ei, ausdriicklich als blofle Tauichung zuriick. Das Leben ift ithm
fchiipferifcher Geift und damit reines Tun. Weit entfernt, jenfeits von
Gut und Bofe zu ftehen, hat er die Gewiftheit fittlicher Ent{cheidung.
Klar und {charf wie in den Worten der Schrift {cheiden fich fiir ihn
das Gute und das Bofe als der Weg zum Leben und zum Tode. Das
Bofe ift ihm die Triagheit des Herzens und des Geiftes, die in Erftar-
rung,-Unfreiheit und Tod fiithrt; das Gute ift ihm Wachfein, Ent{chei-
dung, Leben, Licht, der Weg in die Unfterblichkeit felbit.

Die Unfterblichkeit ift fiir Bergfon ein ,,Vielleicht“. In diefem
Vielleicht, das den modernen Denker von der Urgewifiheit der Prophe-
tie trennt, wird doch zugleich die ganze Tiefe des Berglionichen Frei-
heitsbegriffes fichtbar. Das Kiinftige kann weder im Einzelleben noch
in der Gelchichte vorausgefehen werden, weil es von uns, von unferer
Entfcheidung abhingt.

Es it alfo ein meffianifiches Vielleicht. Unfterblichkeit bedeutet
Ueberwindung des Todes. Wir felbft miiffen fie leiften; denn wir find
tief in den Tod eingebettet. Driickender, {chwerer, niederziehender ift
nie das todliche Gewicht der Zeit gefehen worden, die wir als Ver-
gangenheit hinter uns herfchleifen, die fich durch das Gedichtnis und
zum noch grofleren Teil ohne unfer Bewufitfein in rafendem Wachstum
um uns aufrollt und uns durch und durch beftimmt. Aber fo gewaltig
die Zeit als Vergangenheit ift: als bewufite freie Wefen {ollen, ja miiffen
wir uns von ihr genau in dem Sinne des Prophetenwortes 16ien: ,,Ge-
denket nicht an das Alte und achtet nicht auf das Vorige!* Die Zeit, die
als Vergangenheit unfer Schickfal ift, ift als Zukunft unfere Freiheit.

In feinem im Jahre 1932 erfchienenen groflen Spitwerk hat Berg-
fon den Glauben ausgefprochen, dafi durch einen jener gewaltigen
Pendelausichldge, die er in der Gefchichtsentwicklung fah, gerade in die-
fem Augenblick tieffter Verfinfterung der Menfchenwelt ein Spalt fich
Offnen konne in ein Reich des Lichts. Freilich: es bedarf auch dazu der
Enticheidung: einer Enticheidung der Menfichheit als ganzer. ,,Die
Men{chheit dchzt halb erdriickt unter dem Gewicht der Fort{chritte, die
fie gemacht hat. Sie weif nicht geniigend, dafl ihre Zukunft von ihr
abhingt.” Begriffe fie es aber, ent{chiede fie fich, ftiefle fie die Tiire zu
einer anderen Welt auf, briche ein noch fo fchwacher, noch {o triiber

61



Streifen fichtbaren Lichts aus einer rein inneren Welt herein, fo wire fie
gerettet. Denn das ift thm, dem Lebendig-Ueberlebendigen, gewif3:
»Wiren wir in Wahrheit ficher, abfolut ficher, dafl wir weiterleben
wiirden, fo konnten wir an nichts anderes mehr denken.

Ob der grofie Denker, der 81jahrig in der befiegten Heimat in der
Nacht irdifchen Grams geftorben ift, an diefer Lichthoffnung feftgehal-
ten hat? Es kann nicht anders {fein; denn es ift meffianifche Hoffnung.
Wir wiflen aus Bergions letzter Zeit nur zwei Dinge. Es wird gefagt,
dafl er, einem groflen Zuge des franzofifchen Geiftes folgend, in feiner
Spatzeit katholifch geworden fei. Gewifl lige das von feinem myfti-
{chen, ja zutiefft gefehen im Kern euchariftiichen Weltbild aus nicht
fern. Dokumente dariiber waren aus dem heutigen Frankreich nicht zu
erlangen. Ganz ficher wiflen wir aus diefer Zeit nur die {chlichte Tat-
fache, daf} er die Ausnahme vom Judengefetz, die man ihm, dem um
Frankreich Hochverdienten, anbot, ausgelchlagen und fich trotz feines
hohen Alters und feiner Krankheit unter das gemeinfame jiidifche
Schickfal geftellt hat. Gewif} eine befcheidene und fiir ihn {elbftver-
ftindliche Tat gegeniiber der ungeheuren menfchlichen Entfcheidung,
um die es thm ging. Und doch ein ganz leifer, ganz {chmaler Streifen
Lichts: in der Wahl geiftverlaflenen Zwanges eine lebendige Entichei-
dung des Geiftes aus der Freiheit. Margarete Susman.

Sollen und konnen wir die Bibel lefen und wie?”

IV.
Die 6den Partiens

Ich frage: Muf} es nicht auch folche geben?

Es gibt in der Bibel, befonders im Alten Teftamente, folche Stellen,
~ die wohl einen heutigen, nichtjiidifchen Menichen wie Sandwiiften oder
unfruchtbares Felsgeftein anmuten konnen. Ich rate dir: Laf§ fie zu-
niachft ftehen! Aber bedenke, dafl unter dem Sande der Wiifte Wafler
lebt! Bedenke, dafl in 6dem Felsgeftein Eifen-, Silber- und Goldadern
fein konnen. Konnte es {ich nicht mit diefen Stellen der Bibel auch fo
verhalten? Mir ift es z. B.mit der kulti[chen Gefetzgebung
Mofis fo gegangen: Auch ich konnte einft gar nichts damit anfangen,
ja fie ftieff mich direkt ab. Bis ich ihren Sinn entdeckte, bis ich merkte,
dafl mir daraus ja tiberall, in Form des kulti{chen Symbols jenes ,,Hei-
lig, Heilig, Heilig* entgegentonte, das als Grundelement durch das
ganze Alte Teftament geht, das nur in anderer Form fich in der fitt-

1) In dem im Janunarbefl er{chienenen Ab{chnitt: ,,Kann ich als moderner
Menfch die Bibel lefen? ift eine Ver[chiebung erfolgt, die ich leider fiir die Kor-
rektur zu {pit als {olche erkannt habe: Der Abfchnitt auf S. 11, der mit den
Worten beginnt: ,,Und der Mythus, die Sage?*, gehort auf S.10 vor dem uber
das Wunder. Ich bitte den Lefer, das zu berichtigen.

62



	Henri Bergson

