
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 11

Artikel: Evangelium heute

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Sehnfucht nach diefer Ueberwindung geht. Wenn von derfelben
Seite beteuert wird, daß ein auf Recht beruhender Friede erftrebt
werde, fo ficher deshalb, weil man auch dort weiß, daß man mit diefer
Löfung Gehör findet. Schon in einem „weltlichen" Gedicht heißt es:

„Welchen Gedanken die Zeit einmal erkoren,
der ift gefeit und befchworen
und wird ewig wiedergeboren
trotz allem Widerltreit."

Aber dabei bleibt es, nach dem geoffenbarten Willen Gottes, daß
dafür Menfchen da fein muffen, wenn auch nur „eine kleine Schar"
von Menfchen, welche es nicht mehr aushalten können, welche Gott
„Tag und Nacht anrufen" und welche aber auch in abfolutem
Vertrauen zu Gottes Verheißung beten und arbeiten, arbeiten und beten,
daß „er ihnen — und der Welt — ihr Recht fchaffe in Bälde".

Jakob Götz.

Evangelium heute.1)
Evangelium ift zunächft einmal zweifellos eine Botfchaft, d. h.

etwas, das verkündigt werden muß. Seine Proklamation und Weitergabe

gefchieht durch das Mittel der menfchlichen Sprache. Wir könnten
uns nun eingehend dem Problem diefer Sprache zuwenden, es als rein
praktifch-handwerkliche Angelegenheit verftehend; wir könnten fragen
nach der zeitgemäßen Sprache, nach Wörtern und Bildern, die dem
heutigen Menfchen liegen und einleuchten. Darin liegt ficher auch eine
Aufgabe; es ill nötig, daß man verftändlich rede, daß auch dem Menfchen

von heute das Evangelium „in feiner Sprache" geboten werde.
Uns foil aber jetzt nicht diefes „wie" befchäftigen. Eine eingehende

Belchäftigung damit erfchiene uns wie Zeitverfchwendung angefichts
der unabweislichen Dringlichkeit, mit der fich in alles andere
überschattender Größe uns die andere Frage, die Frage nach dem „was"
der Evangeliumsverkündigung ftellt. So dringend ift heute diefe Frage
nicht nach der Form, fondern nach dem Inhalt unferes Redens geworden,

vermitteln deffen wir Jefus Chriftus in diefer Welt geltend machen
wollen, daß ihre Erörterung unfere letzte Leidenfchaft erfordert, „wie
Skorbut Gemute erfordert", nicht Zänkerei und Rechthaberei, aber eine

am Feuer der Wahrheit entzündete Leidenfchaftlichkeit.
Denn unfere Verkündigung fpielt fich heute unter befonderen

Vorzeichen und Umftänden ab. Die Welt hat wieder aus dem „Taumelkelch"

zu trinken bekommen, „ein Jauchzen wie die Keltertreter hat
der Herr angehoben über alle Bewohner der Erde, das Getöfe dringt
bis ans Ende der Welt". Und mitten drin liehen wir als die, welche

von diefem Herrn wiffen, als „die Stadt, bei der Gott angefangen hat
mit dem Unheil", und welche die Aufgabe und darin ihre einzige

1) Nach einem Vortrag in PfarrerkreiSen.

523



Rechtfertigung hat, daß Sie auch im Vollzug des über alle
hereinbrechenden Gerichtes noch Zeugnis ablegt für das „Gott allein die
Ehre" und daß fie in der Darbringung diefes Bekenntniffes Interpretin
ift des „Rechtsstreites, den der Herr mit den Völkern hat", Interpretin
nicht aus der Weisheit diefer Welt heraus, fondern in Wahrheit und
Gehorfam.

Uns ill aufgetragen, ein Wort zu fprechen. Oder beffer gefagt:
das Wort, denn es allein ift und bleibt im Vollfinne Wort. Und das

darum, weil es nicht „das Geficht des eigenen Herzens" ift, nicht ein
ergrübeltes, abgeleitetes, fondern das urfprüngliche Wort vom Abfoluten,

Unbedingten, Endgültigen her. Diefes Wort kann nicht
verändert, nicht überwunden, nicht widerlegt werden. Es kann nur geleugnet,

verfchwiegen und durch ein anderes, nicht urfprüngliches erfetzt
werden, und damit ill dann die Schleufe geöffnet, durch welche die

ganze Flut religiöfen und irreligiöfen Gefchwätzes und Schwindels
verheerend hereinbricht. Damit ift der Sündenfall getan und das Ge-
fchaffene zum Gott erhoben. Das Wort felber aber bleibt davon
unberührt, urfprünglich, abfolut.

Das Kennzeichen des Abfoluten ill feine Einfeitigkeit, unbeirrbare,
unbelehrbare, fchrofffte Einfeitigkeit. Daran fcheiden fich Geift und
Geiftlofigkeit. Der Geift ill elementar, unbeirrbar, unerbittlich, „wie
ein Feuer und wie ein Hammer, der Felfen zerfchmettert". Die
Geiftlofigkeit muß die mangelnde Tiefe der Urfprünglichkeit durch künft-
liche Breite zu kompensieren fuchen, Sie ift krampfhaft allfeitig,
umfallend, erfchöpfend, fie hat taufend Einwände gewiffenhaft zu prüfen
und nach allen erdenklichen Seiten gerecht abzuwägen, — verftänd-
licherweife, denn fie hat ja im Grunde nichts zu fagen und muß daher
das trotzdem Gefagte nach Möglichkeit gegen Einwände und Bedenken
fichern.

Und darum ift das Wort vom Abfoluten her mit Notwendigkeit
einfeitig, weil es immer konkret ift. Es ift nie abftrakt, theoretifch,
es ift immer konkretes Wort in konkrete Situation hinein. Es geht ihm
gar nicht um möglichft vollkommene Lehre mit möglichft vollkommener

Paragraphenzahl, es geht ihm um „Exiftenzmitteilung". Es handelt

fich um das Geltendmachen eines abfoluten Willens, der jetzt
gerade in eine ganz beftimmte Richtung ftößt. Es wirft fich mit feiner
ganzen Wucht immer gerade nach einer Seite. Die Bibel ift ein beifpiel-
los einfeitiges Buch. Das ganze Leben eines Elia dient ihr gerade dazu,
den Entfcheidungskampf gegen Baal zu kämpfen, als ob es fonft nichts
gäbe auf der Welt. Das bekanntefte Beifpiel für diefe Einfeitigkeit ill
wohl die Darfteilung der Pharifäer im Neuen Teftament, was die
Neue Zürcherbibel zu der Bemerkung veranlaßt: „Im Neuen Teftament

treten uns faft nur die Schattenfeiten ihres Wefens entgegen. Man
darf aber nicht vergeffen, daß deffen Grundlage der Ernft der
Frömmigkeit war, den auch Paulus von ihnen mitbekommen hat."

524



Gewiß, für eine gerechte hiftorifche Würdigung aus der Diftanz,
ohne innerfte Beteiligung und Parteinahme, muß man das beachten.
Das Neue Teftament leiftet es fich, es zu vergeffen. Die Bibel behandelt
nicht irgendwo und irgendwann einmal aufgetauchte Probleme mit
vorbildlicher Tiefgründigkeit, mit einem unbefchränkten, aber rein
wiffenfchaftlichen Intereffe; fie gefällt fich nicht in möglichller Allfeitig-
keit, fie hat immer gerade ein Thema, das fie mit Beharrlichkeit und in
ftrenger Zweckmäßigkeit feilhält und gegen alle andern „Auch-Pro-
bleme" verteidigt und dabei jene andern „Auch-Probleme" als
Ablenkung und Betrug entlarvt. Dabei ill gar nicht gefagt, daß diefe
andern Probleme an fich fchon überhaupt falfch und unftatthaft feien,
aber fie Stehen jetzt nicht zur Diskuffion. Der Unterfchied zwifchen
dem Propheten des Herrn und dem falfchen Propheten liegt manchmal
gar nicht darin, was die beiden fagen, fondern darin, wann fie es fagen.
Man kann fehr wohl feine „Zunge brauchen, um Gottesfprüche zu
fprechen", einwandfreie, verbürgte Gottesfprüche, und doch damit das
Wort Gottes „zur Lüge machen" und Gottes Gericht über fich herab-
befchwören „und diefem Volke damit gar nichts nützen". Wir können
fehr wohl „einer dem andern Gottes Worte abftehlen" und fie
weitererzählen, und doch werden fie in unferem Munde zum Popanz, der zu
nichts anderem dient, als „den Namen Gottes bei feinem Volke in Ver-
geffenheit zu bringen".

Ill nicht z. B. das Opfer und der daran fich anfchließende Kultus
eine äußerft ehrwürdige, mit der Gefchichte der Offenbarung des lebendigen

Gottes in enger Beziehung flehende Sache, die der pietätvollen
Behandlung, Klärung und Pflege durchaus wert ill? Aber ein Arnos
wendet fich mit Zorn dagegen: „Ich haffe, ich verfchmähe eure Felle
und mag nicht riechen eure Feiern, und das Opfer eurer Maftkälber
fehe ich nicht an!"; denn das Thema, das jetzt allein geftellt ift, heißt:
„Recht und Gerechtigkeit." Und da diefes Thema jetzt das allein
legitime ift, ift jede Ablenkung auf ein anderes eine Vernebelung der
Wahrheit und damit eine Verhöhnung Gottes, und keine Tradition,
auch keine getreue biblifche Tradition vermag dagegen zu helfen.

Die Konkretheit des Offenbarungswortes befteht darin, daß es fich
mit einer ganz beftimmten Willensabficht an einen ganz beftimmten
Menfchen wendet. Es tut das nicht bloß gelegentlich, zufällig unter
anderem auch, fondern es tut nur dies. Das ill von fo innerfler
Notwendigkeit, daß ein Offenbarungswort von anderer Befchaffenheit gar
nicht exiftieren kann. Es ift alto, wo es vorkommt, beftimmt durch die
zwei Komponenten: einmal durch die unveränderliche, daß es vom
Abfoluten herkommt, andererfeits aber durch die höchft veränderliche,
daß es an einen beftimmten, nicht austaufchbaren Menfchen fich wendet.

Das Offenbarungswort hat einen Urfprung und ein Ziel, es kommt
von einem beftimmten Punkt her und zielt auf einen ganz beftimmten
Punkt.

525



Es ift durchaus feilzuhalten, daß auch diefe zweite Komponente
dazu gehört, daß wir alfo über ihrer Vernachläffigung ebenfo ins heil-
lofe Schwadronieren geraten, wie über der Mißachtung der erften. Das
bedeutet, daß diefes Wort immer feine zeitgebundene Geftalt hat, daß
es zeitgemäß fein muß. Damit ill keineswegs etwa gefordert ein
Eingehen auf die Wünfehe des Hörers oder eine Aneignung feiner
Anflehten über Zeitgemäßheit, kann vielmehr ein entfchloffenes Beifeite-
fchieben alles deffen fein. Wohl aber hat es zur Vorausfetzung das

Wiffen um diefe Anflehten und Wünfehe, das Wiffen überhaupt um
die ganze Lage und Befchaffenheit des Hörers. Es muß ein Wort zur
Lage fein, das Wort zu der Lage. Das wird unmißverständlich erhärtet
durch die Art und Weife, wie diefes Wort Fleifch geworden ift: nicht
in einem zeitlofen, übergefchichtlichen Wefen, fondern in dem Juden
Jefus aus Nazareth, einer Geftalt des jüdifchen Altertums, die fich
durchaus in den Rahmen ihrer Zeit und ihres Ortes einpaßt.

Daß alles Reden, das glaubt, diefe zweite Komponente vernach-
läffigen zu dürfen, falfch, finn- und zwecklos ift, dafür wollen wir
auch ein Zeugnis Kierkegaards anführen:

„Wenn es wirklich gelingen foli, einen Menfchen zu einem beftimmten Ziel
hinzuleiten, muß man zunächft darauf achten, daß man ihn da finde, wo er ift, und
da anfängt. Das ift das Geheimnis allen Helfens. Wer das nicht kann, ift in einem
Irrtum befangen, wenn er meint, jemandem helfen zu können. Um wirklich
jemandem helfen zu können, muß ich mehr verftehen als er — aber doch zuallererst
das verliehen, was er verfteht. Tu ich das nicht, dann hilft ihm mein Mehr-Verftehen

gar nichts. Will ich trotzdem mein Mehr-Verftehen geltend machen, dann
darum, weil ich eitel bin oder flolz, fo daß ich im Grunde, ftatt ihm zu helfen,
eigentlich von ihm bewundert werden will. Alle wirkliche Hilfe aber fängt mit
einer Demütigung an. — Kannft du das nicht, fo kannft du ihm auch nicht helfen;
er verfchließt fich vor dir, er fchließt fich in fein Innerftes ein — und dann kannft
du ihm ja Predigten halten."

Das gilt natürlich nicht bloß von der jeweiligen privaten, rein
individuellen Lage des einzelnen Menfchen, fondern ebenfogut von der

gemeinfamen, folidarifchen Lage und Verfaffung, die ja dann wieder
auch die perfönliche eines jeden ill. Diefe gemeinfame Lage ill fogar
in allererfter Linie ins Auge zu faffen, denn fie hat heute durchaus das

Uebergewicht. Der Raum, der uns zur Abwicklung eines privaten
Schickfals noch gelaffen ift, wird ohnehin immer enger, und was noch
fo genannt werden kann, fpielt fich durchaus ab im Rahmen und auf
dem Hintergrund jenes Umfaffenden, Allgemeinen. Es ill in dem von
Nebukadnezar belagerten Jerufalem unangebracht, ganz in feinen
privaten Fragen und Nöten aufzugehen; denn es kommt jetzt der Untergang

Jerufalems, und der wird alles andere verfchlingen.
Wir haben, wenn überhaupt, dann ein Wort zur Lage zu fprechen.

Daraus ergibt fich, daß auch diefes Wort feine Zeit hat. Es kommt der
Moment, wo feine Zeit abgelaufen ift. Das tut diefem Worte keinen
Abbruch, wenn es nur das richtige gewefen ilt, dann ill es doch von
Ewigkeitswert. Das war das Große z. B. an der Reformation, daß fie

526



die Frage ihrer Zeit gehört und von Gott aus beantwortet hat. Sie war
der notwendige Durchbruch des Geiftes Gottes in ihrer Zeit. Gewiß mit
großer Einfeitigkeit. Man denke daran, daß Luther zur Verteidigung
feiner Pofition genötigt war, den Jakobusbrief zur ftrohernen Epiftel
zu degradieren.

Es ift feinerzeit, bei Ausbruch des neuen Weltkrieges, die Parole
ausgegeben worden, wir hätten nichts anderes zu tun, als erft recht, mit
aller Ausfchließlichkeit zur Sache zu reden, wir würden dann fchon
merken, wie fehr wir damit von felber zur Lage fprechen. Diefe
Parole ill nicht neu, fondern nur die Wiederholung einer längft auf-
geftellten Forderung. Wir muffen fie als ungenügend und irreführend
ablehnen. Sie wäre nur haltbar bei der Zurückführung der
Offenbarung auf einen neutralen Begriff, und eben das ill unmöglich. Sie
beruht, wie uns fcheint, auf dem Mangel an Erkenntnis der Tatfache,
daß das Wort wirklich Fleifch geworden ift, auf dem Irrtum, als gäbe
es irgendeine Sache, die nicht ftreng auf die Lage ausgerichtet wäre.
Gottes Wort kann nur in zeitgebundener, zeitgemäßer Einkleidung
Form gewinnen und weitergegeben werden. Die Predigt muß gerade
jetzt fein, für den Augenblick. Sie foil nicht einige Ausblicke auf den
Augenblick enthalten, folche Ausblicke behalten immer etwas Unwahr-
fcheinliches und Hilflofes. Sie muß die Predigt fein, die gerade jetzt die
richtige ill, d. h. den ganzen Augenblick umfaßt und völlig für Gott
in Befchlag nimmt.

Wenn wir uns derart an die im Alten und Neuen Teftament
bezeugte Fleifchwerdung des. Wortes anfchließen, dann wird das
Refultat nicht das fein, daß wir immer deutlicher die Gebiete fich
abtrennen fehen, zu denen wir nichts zu fagen haben, und fich immer
eindeutiger unfer eigentliches, kirchliches Betätigungsfeld abzeichnet.
Das Gegenteil wird vielmehr der Fall fein, daß wir nämlich erkennen,
daß es überhaupt keinen menfchlichen Bereich gibt, der uns fern oder
verboten wäre. Jene Theorie, wie fie in klaffifcher Weife feinerzeit
Regierungsrat Ludwig aus Bafel vor der Zürcherifchen Pfarrerfchaft
entwickelt hat, verdient rückhaltlofe Ablehnung. Der Referent hat dort
die gefamte Lebenswirklichkeit in konzentrifchen Kreifen um den
Prediger herum angeordnet. In den innerften Kreifen, als da etwa find:
Schärfung der Gewiffen, Erziehung der Jugend und ähnliches, mag fich
derfelbe fröhlich und brav tummeln, aber er verirre fich nicht in die
verbotenen Außenbezirke, etwa gar bis hin zur Außenpolitik! Daß fich
auf Grund eines folchen Gentlemen's agreement „fröhlich im Kreife der
Scherzenden fitzen" läßt, ift unzweifelhaft. Leider aber ift die Aufgabe

des Predigers eine andere als die, ein Gentleman zu fein; denn es

gibt für ihn Dinge, in bezug auf welche ihn Gott „mit Grimm gefüllt
hat". Die Predigt ift, wenn wir fchon „auf geometrifche Weife" reden
wollen, nicht ein mehr oder weniger elegantes Kurvenfahren auf der
Linie des geringften Widerftandes, fondern Sie ift geradlinig, fie geht

527



als Riß durch die gefamte Wirklichkeit, ja Schöpfung. Jene Reduzierung

des „totalitären Evangeliums" auf ein Maß, das in einen befonderen,

kirchlich-fakralen Raum paßt, dürfte eine wefentliche Mitfchuld
tragen am Emporkommen der neuzeitlichen totalitären Erfatzreligio-
nen; denn die Zeit des Erfatzes ift immer gekommen, wenn das Echte
verlorengegangen ift. Merkwürdiges Gebaren in einer Zeit, da der
Menfch immer vollftändiger vom politifchen Gefchehen abforbiert
wird, wo die ganze menfchliche Exiftenz durch und durch eine
politifche geworden ift, den Menfchen nur abfeits diefes Vorganges und
ungeachtet diefes Zuftandes anfprechen zu wollen. Das ill Kirche im
Rückzug, bis fchließlich der gelobte Zuftand erreicht ift, daß die Kirche
noch die Funktion hat, „diejenigen, die fich davon angefprochen
fühlen, mit dem kirchlichen Jenfeitsglauben bekannt zu machen".

Im Folgenden wollen wir verfuchen, mit ein paar Strichen Lage
und Befindlichkeit des heutigen Menfchen zu fkizzieren. Wir fuchen
die konkrete Manifeflation der Sünde und der Verlorenheit des
heutigen Menfchen, in der fich ohne Zweifel ein gewiffer durchgehender
Zeitcharakter zeigt.

Das aber ift der Eindruck, den der heutige Menfch macht, daß wir
es in ihm mit einem Wefen zu tun haben, deffen Entwertung,
Auflöfung und Zerftörung auf der ganzen Linie in ungeheuerlichem Maße
fortgefchritten ilt. Der Menfch hat eine Degradation hinter fich bis

zum bittern Ende. Stück um Stück feiner menfchlichen Ehre und
Würde ill ihm abgeritten worden. Das Recht auf Perfönlichkeit, das

Recht auf Individualität, das Recht auf .Entfcheidung und Verantwortung,

alles ilt ihm genommen, alles ill ufurpiert von dem Kollektiv.
Um mit Heidegger zu reden (in welchem ohne Zweifel der moderne
Menfch in weitem Maße feinen kompetenten Interpreten gefunden
hat): es vollzieht fich die Einfchmelzung des Einzelnen in die Maffe
des „Man" mit feiner Herrfchaft der Verantwortungslofigkeit, feiner
„Durchfchnittlichkeit" und feiner „Einebnung aller Seinsmöglichkeiten",

wo fchließlich überhaupt keiner mehr er felber ift.
Schließlich, als Krönung diefes Vorganges, wird dem Menfchen

überhaupt offen jeder eigene, ihm als Menfchen, ganz unabhängig von
feiner fonftigen Verumltändung eigentümliche Wert abgefprochen und
ihm damit auch jedes Selbftbeltimmungsrecht entzogen. Irgendein
Lebensfinn und ein Lebensrecht werden ihm bloß noch zugebilligt im
Hinblick auf feine gefchichtliche Exillenz, unter dem Gefichtspunkt,
daß er als Funktionsträger im gefchichtlichen Handeln des Kollektivs
verwendbar ill.

Es vollzieht fich die Entmenfchlichung des Menfchen, feine
Objektivierung. Durch die Entperfönlichung geht er feiner wefenhaft per-
fonalen Fähigkeit verluftig, der Fähigkeit zur Gemeinfchaft. Die
unmittelbaren Beziehungen von Menfch zu Menfch fallen dahin, es bleiben

bloß noch die mittelbaren, die durch Ort und Zeit gegebenen Fak-

528



toren des Nebeneinanderfeins. Es tritt ein die totale Vereinfamung des

Menfchen, die in dem Maße vorrückt, als die echten, perfonenhaften
Gemeinfchaften wie Liebe, Ehe, Familie ufw. zerfallen.

In der Angft feiner anonymen und einfamen Exiftenz flüchtet fich
der Menfch in die Maffe des Kollektivs. Es kommt zum Turmbau zu
Babel: „Und fie fprachen: Wohlan, laßt uns eine Stadt bauen und
einen Turm, deffen Spitze bis in den Himmel reicht, fo wollen wir
uns einen Namen fchaffen, damit wir nicht über die ganze Erde
zerftreut werden." Diefer zwangvolle Verfuch aber, der Anonymität und
der Einfamkeit zu entrinnen, mit Gewalt fich als ein jemand mit einem
Namen zu konftituieren und zu einer Gemeinfchaft — oder vielmehr
zu einem Gemeinfchaftserfatz — zu gelangen, endigt in der völligen
Unmöglichkeit einer jeden Gemeinfchaft und damit in dem Zerfall
überhaupt.

Was bleibt dem Menfchen noch? Es bleibt ihm noch die Heid-
eggerfche „eigenfte, unbezügliche, unüberholbare Möglichkeit des
Dafeins, die Möglichkeit des Nicht-mehr-da-fein-könnens: der Tod". Das
ill die letzte Perfpektive des Menfchen, der einen langen Weg zurückgelegt,

fich durchgekämpft hat und nun endlich vor dem Ziele fteht: vor
dem Nichts. In Skepfis und Refignation faßt er diefe letzte Möglichkeit

der Unmöglichkeit feiner Exiftenz ins Auge, die zu verwirklichen
ihm offenbar vom Schickfal beftimmt ift.

Die Zerftörung der menfchlichen Perfönlichkeit ill die Zerftörung
des Menfchen. Die totale Entwürdigung des Menfchen ill feine
Vernichtung. Die feelifche und geiftige Zerfchlagung des Menfchen gefchieht
nicht unbefchadet feiner biologifchen Exiftenz. Diefes geift-leibliche
Wefen ill zu einer Zweiteilung diefer Art nicht zu bewegen. In diefen
Zufammenhang gehört zweifellos auch jene unblutige Ausmerzung der
Gattung Menfch vermittelst Geburtenfchwund. Es ift damit auch klar,
daß hier mit bloß moralifchen Argumenten nichts auszurichten ill. Es
müßte zuerft wieder ein Boden unter die Füße.

Wenn wir nach dem Werdegang diefes Zultandes fragen, dann
werden wir auf eine Erfcheinung aufmerkfam, an deren Realität man
lange kaum mehr hat glauben wollen: die Götzen.. Das chriftliche
Bewußtfein der vergangenen Zeit ift weitgehend an der Macht der
Dämonen vorbeigegangen. Man hat fie nicht erkannt, ihre Wirklichkeit
wurde nicht erfaßt, von ihrer tatfächlichen furchtbaren, weltumfpan-
nenden Macht hat man nichts verfpürt. Wie wenig wurde z. B. eine
Erfcheinung wie der Kapitalismus richtig erkannt, wie wenig fah man
da den Mammon in feiner fcheußlichen, menfchenmörderifchen Geftalt,
wie er feine greifbare Herrfchaft auf der Verelendung, der Entmenfch-
lichung und der Vernichtung von Millionen aufgerichtet hielt. „Kapitalismus

ill objektiviertes Gewinnllreben", hat Sombart definiert. Ein
klein wenig weiter, und man erkennt den Kapitalismus als fubjekt-
gewordenes, vergottetes Gewinnllreben. Man hat ihn für eine inner-

529



menfchlich gefellfchaftliche Inftitution gehalten, für eine in ihrem
Wefen durchaus neutrale und harmlofe Erfcheinung, gewiß mit allerhand

irdifchen Verbefferungsbedürfligkeiten, aber auch -möglichkeiten
verfehen. Man hat den Mammon nicht gefehen. Man hat gewiß immer
im perfönlichen Leben gegen ihn geeifert und gekämpft, aber was
helfen diefe Nebengefechte, wo man den Hauptkampf verfchlief, fich
gefangen gab, um dann um Nuancen diefer Gefangenfchaft zu feil-
fchen? Und als der Götze erkannt und geftellt wurde, herrfchte weit-
herum Nichtbeteiligung und Verftändnislofigkeit.

Oder wo follen wir fortfahren mit Aufzählen? Das Auftauchen
erdverhafteter Gottheiten, ausgerültet mit dem Evangelium des Raffegedankens,

ill ja unterdeffen fozufagen offiziell zur Kenntnis genommen
worden. Das untrügliche Kennzeichen der Götzen, die Erniedrigung
und Entwertung des Menfchen, ill augenfällig. Alles, was man einft
als geiftigen und charakterlichen Wert für entfcheidend gehalten hatte,
wurde diffamiert; das einzig zählende Verdienft war fchon vorhanden
oder dann überhaupt nicht zu erwerben: die Tatfache, innerhalb eines
gewiffen Schöpfungskreifes geboren zu fein. Man hat allen Ernftes wieder

angefangen, „zu dem Stein zu fagen: Mein Vater, und zu dem
Baum: Du hall mich gezeugt". Daß die Materialifation diefes Götzen
in einem Falle fich ausgerechnet unter der Bezeichnung „pofitives
Chriftentum" vollziehen konnte, ill auch ein Zeichen der Zeit.

Daß wir in Bezug auf den modernen Baalskult nicht in eine allzu
fimple geographifche Grenzziehung verfallen dürfen, zeigt eines feiner
charakteriftifchen Merkmale, der Antifemitismus. Diefer ift zweifellos
von Raufehning richtig erkannt, wenn er ihn folgendermaßen erläutert:

„Die Nachhaltigkeit feines Antifemitismus wird erft durch die mythifche
Ueberfteigerung des Juden zu einem ewigen Prototyp des Menfchen verftändlich.
Streng genommen irrt Hitler damit fogar nicht einmal. Von feiner geheimen Lehre
aus muß er zum Juden einen geradezu metaphyfifchen Haß haben. Ifrael, das
hiftorifche Volk des geiftigen Gottes, mußte zum neuen deutfchen auserwählten Volk,
dem Volk der Gottesnatur, des neuen Baals, des Stiers der Fruchtbarkeit in
abgründiger Feindlchaft flehen. Ein Gott fchloß den andern aus. Hinter dem Hitlerfchen

Antifemitismus wird wirklich ein Kampf der Götter fichtbar."

Daß der landläufige Antifemitismus nicht in diefe feine eigenen
Hintergründe zu blicken vermag, tut nichts zur Sache. Es gehört zum
Wefen des Götzendienftes, daß er gerade im Zwielicht und im Nebel
gedeiht.

Es wäre des weiteren etwa hinzuweifen auf die Technik, deren
opferforderndes Gebaren fich fchon lange menfchlichen Maßftäben von
Wünfchbarkeit und Nützlichkeit entzogen hatte. Sie war fchon lange
abfolut, autonom, keiner Legitimation mehr bedürftig geworden. Still-
fchweigend fanktionierte der Menfch diefen Zuftand und ordnete fich
unter. Zu welchem Ende, offenbart fich heute.

Es fcheint unferer Zeit vorbehalten zu fein, gewiffe Dinge bis zu
ihrer letzten Konfequenz fich entwickeln zu fehen. So auch die letzte,

530



endgültige Offenbarung der Götzen: der Götzendienft mündet fchließlich

aus in die Vernichtung, im Nichts, im Nihilismus, worin fich in
erstaunlicher Weife zeigt, daß die Götzen „elilim" Nichtfe find. Ach,
man hat das mißverftanden, fich ganz fälfchlicherweife dabei beruhigt,
fie feien Nichts, alto gar kein Grund vorhanden, fie noch tragifch zu
nehmen, Sich um fie zu bekümmern. „Elilim", man würde das wohl
beffer überfetzen als „Gewalten des Nichts", „in das Nichts
Führende". Um ihrer zu fpotten, braucht es etwas mehr als die zufällige
Kenntnis einer Gefchichte, in der einmal einer der Mann gewefen ift,
über fie zu fpotten.

Auf diefem Hintergrund wird dann auch klar, daß der Kampf
heute gegen Gott geht, wirklich ein Aufftand der Gottlofigkeit ifl,
indem er gegen den Menfchen geht. Gott ift nicht radikal angegriffen,
folange der Kampf gegen ihn direkt geht, in der Form von
Freidenkertum ufw. Diefe Angriffe erreichen Gott nicht, fie gehen an ihm
vorbei, weil fie am Menfchenfohn vorbeigehen. Gott ift — auch für
Angriffe — nicht anders erreichbar als über den Menfchenfohn. Wo
aber der Kampf gegen den Menfchen geht, ob dann unter religiöfer oder
irreligiöfer Flagge, da ift Gott angegriffen, weil hier der Menfchenfohn
mitgetroffen ift.

Und nur diefer furchtbar ernfte Hintergrund der Realität der
Dämonen macht das fonft Unfaßbare verftändlich, daß in gewiffen
weltgefchichtlichen Momenten Apofteln des Abgrundes Macht gegeben ift
über Menfchen und Zeiten, deren fie fich in fatanifcher Ueberheblichkeit,

Gott und alles Heilige läfternd, rühmen dürfen. Ganz täufchen
fich folche Leute in der Einfehätzung ihrer eigenen Bedeutung nicht.
Nur: „du glaublt zu fchieben, und du wirft gefchoben", heißt es in der
Walpurgisnacht. Jakob Burckhardt hat diefe Erfcheinung in feinen
„Weltgefchichtlichen Betrachtungen" einer Bemerkung gewürdigt: „Es
waren Eitle und Ehrgeizige, wie Peter von Amiens und Konforten am
Anfang des erften Kreuzzuges; fie hielten fich für Urheber und waren
nur armfelige Phänomene oder Symptome, Getriebene, die fich für
Treiber hielten."

Es ill Zeit geworden, daß wir einen Seitenblick werfen auf Stellung
und Rolle der chriftlichen Kirche und Theologie inmitten diefes ganzen
Werdeganges. Wir wollen dabei aus fachlichen Gründen auch Roms
Erwägung tun. Das Verhältnis ill komplexer Natur, und die Stellungnahme

anfeheinend nicht immer geradlinig und einheitlich. Es ilt dabei
auch fchwer abzufchätzen, was Taktik und was eigentliche Abficht und
Ueberzeugung ift. Aber unter all dem Hin und Her fcheint doch
allmählich eine auffallende Affinität zwifchen dem offiziellen Rom und
diefen unmenfchlichen totalitären Molochgebilden immer deutlicher her-
vorzufchimmern, trotz mancherlei betrüblicher Erfahrungen und trotz
einzelner, fogar hervorragender Ausnahmen. Das ift nicht unerklärlich.
Es ill die Vifion des Großinquisitors bei Doftojewfkij, die von Rom

531



niemals verabfchiedete, die als gemeinfames Ideal verbindet. Eine Zeitlang

hat die Haltung Roms allerhand Hoffnungen erweckt. Heute darf
man vielleicht feftftellen, daß es feine Stunde verpaßt hat, daß von ihm
das befreiende Wort nicht mehr zu erwarten ift.

Wir wollen uns aber lieber auf dem uns näher liegenden Gebiet der
proteftantifchen Theologie und Kirche umfehen. Und da wird man
bezeugen muffen: Diefe Theologie ill auf dem Poften gewefen und fie
hat ihr Licht nicht unter den Scheffel geftellt. Im Uebrigen fällt fie nicht
aus dem Rahmen der allgemeinen Entwicklung heraus. Sie ill fogar
deren fichtbarer und vorbildlicher Exponent.

Die Theologie ill eine der eifrigften Mitarbeiterinnen am Prozeß
der Entwertung des Menfchen gewefen. Ausgehend von dem Proteft
gegen den „Zeitgeift" und gegen den Verrat des Evangeliums an diefen
„Zeitgeift", der mit grotesk falfcher Diagnofe feftgeftellt wurde, hat
fie fich gerade mit Volldampf zum Vorfpann des tatfächlichen böfen
Zeitgeifles gemacht. Die „Krifis der Humanität" wurde zum
willkommenen Anlaß, mit Zorn herzufallen über alles, was nach Selbft-
bewußtfein, Vernunft, Idealen ausfah. Man hat rings um fich Titanen
gefehen. Die verängltigte, gehetzte und verunglückte Kreatur, mit der
man es in Wirklichkeit zu tun hatte, die längft überhaupt nicht mehr
an irgendwelche Berufung zu glauben wagte, hat man vor fein Tribunal
gefchleppt und angefchrien: „Was, du erlaubst dir, Ideale zu haben,
du vermittelt dich, das Heil der Welt zu fchaffen, du glaublt an dich
felber, du meinft, jemand zu fein? Wir wollen dir zeigen, wer du bift:
ein Nichts bift du!" und hat den Verwirrten ob all der feltfamen
Worte, die er längft nicht mehr kannte, mit dem zwiefach gewichtigen
Hammer der Ewigkeit aufs Haupt gefchlagen. Man hatte dabei weithin

die Ueberzeugung eines mutigen Glaubenskampfes. Sieht man
näher hin, fo beftand die Tätigkeit darin, dem verendenden Löwen
noch fchnell vor feinem Abgang einen Fußtritt zu verfetzen. Der Eifer,
mit dem das beforgt wurde, erinnert an den Eifer eines, der fich ein
Alibi verfchaffen will.

Die Theologie hat alles menfchliche Selbftbewußtfein und alle
menfchliche Betätigung einfach als Titanismus und Ueberheblichkeit
abgetan. Und auf den Gedanken ill man gar nicht gekommen, es

könnte in dem, was davon noch vorhanden war, ein Glaubensreft fich
zeigen, eine letzte Erinnerung daran, daß mit der Menfchwerdung
Gottes auch jenes Holze Recht Gottes auf den Menfchen übergegangen
ift, von fich zu fagen: „Ich bin, der ich bin."

Diefe auffallende Parallelität der Erfcheinungen legt den Verdacht
nahe, daß auch diefes kirchlich-theologifche Denken einem Götzen
gedient haben könnte. Und in der Tat, es wird auch dahinter einer
fichtbar, ein Götze von äußerlter Raffiniertheit und Gefährlichkeit,
fein Name ilt — man erfchrecke nicht — Chriftus. Was auf alttefta-
mentlichem Boden gefchehen ill in der „Baaliiierung Jahwes", das hat

532



fich auf neuteftamentlichem wiederholt in der Vergötzung Chrifti, fich
auswirkend in einer Entleerung, Reduzierung und Entftellung. Seine
Gottheit wurde fo fehr betont, daß man darüber vergaß, daß fie in
eben feiner Menfchlichkeit zu fuchen und zu finden ift, feine Wirklichkeit

wurde verwiefen auf den Moment des Erfchallens der letzten
Potaune, fein Evangelium reduziert auf den Akt der Kreuzigung.

Ich möchte zur Veranfchaulichung deffen, was ich meine, auf zwei
Stellen hinweifen, die fich im „Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz" vom 22. Februar 1940 finden. Es wird dort an einem Orte
berichtet über „Evangelifche Verkündigung an der franzöfifchen Front"
und darin zur Begründung deffen, „daß der heutige Krieg nicht ohne
weiteres nur als kollektiver Wahnfinn bezeichnet werden kann",
erzählt von dem Glaubensleben madagaffifcher Chriften, die an die
europäifche Front transportiert wurden. Daraus wird gefolgert, „daß hier
in diefer fchlichten, kindlichen Freude etwas fichtbar wird vom Wider-
fchein des Friedens Gottes, der nichts gemein hat mit dem elenden Frieden,

den wir Menfchen zu bauen unternahmen".
„Der elende Friede", diefes Wort, veröffentlicht am 22. Februar

1940, ill fchwer zu ertragen. Ein förmlicher Zorn wird hier fichtbar
gegen die gottlofe Meinung jener Leute, die meinen, ein Friede, auch
wenn es noch nicht gerade der ewige Friede des Reiches Gottes fei, fei
tatfächlich etwas Wünfchenswertes und den Menfchen zu gönnen und
eventuell einem Zuftand vorzuziehen, wie er am 22. Februar 1940
tatfächlich herrfchte, und es könnte ein folcher Wunfeh fogar im Sinne
Chrifti fein; während auf der anderen Seite der Krieg in Schutz
genommen wird gegen die ungerechtfertigten Verdächtigungen von feiten

jener Leute.
Dahinter fteht nicht nur ein Pfarrhaus, das bisher verfchont

geblieben ill von den Segnungen diefes Krieges und deffen Infaffe
dank des „elenden Friedens" noch in der Lage ift, Zeitungsartikel zu
verfallen, dahinter fteht eine Theologie. Was für eine? Wir find nicht
in Verlegenheit. In derfelben Nummer äußert fich derfelbe Autor über
die Verhandlungen in den Schweizer Kirchen über den Beitritt zum
Oekumenifchen Rat und befchwert fich über „die täufchende Formel:
Indem wir Jefus Chriftus als Herrn und Haupt der Gemeinde
anerkennen ufw. Ein Jammer, daß diefe Kompromißformel nun bereits
der Ausdruck des fchweizerifchen reformierten Glaubens fein foil."

Diefer Fanatismus des formulierten Bekenntniffes, der nicht ruhen
kann, bis er die korrekteste Formel gefunden hat, um fein Ja zu Chriftus

zu fprechen, eben diefe Formel aber dann dazu benützt, zu dem
Menfchen Nein zu tagen, ill es, was ich als Vergötzung Chrifti
empfinde. Denn die Götzen unterfcheiden fich von dem lebendigen Gott
nicht dadurch, daß fie zu menfchlich, zu menfehennah und zu men-
fchenbejahend find, fondern dadurch, daß fie zu menfehenfern, men-
fchenfremd und menfehenfeindlich find.

533



Damit find wir zu dem zentralen Punkt vorgeftoßen, zu der Frage,
welches denn eigentlich das Verhältnis von Gott und Menfch und
welches damit des Menfchen endgültige, abfolute Stellung und Wertung
fei. Die Antwort bekommen wir in der entfcheidenden Begegnung von
Gott und Menfch. Diefe Begegnung ift ja eine hiftorifche, greifbare:
„Das Wort ward Fleifch." „Das Wort", das ift das Offenbarungswort
des lebendigen Gottes. Oder, da diefes Offenbarungswort von der Art
ift, daß darin Gott felber fich darbietet, ill das Wort Gott felber,
infofern er fich offenbart, d. h. aber fchließlich einfach Gott; denn wir
kennen keinen andern Gott als den fich offenbarenden. Gott wird
„Fleifch", das ift hier in diefem Zufammenhang der Menfch als inner-
weltlich-kreatürliches Wefen. Das entfcheidende Wort, das zwifchen
diefen beiden fteht und ihre Beziehung aufdeckt, heißt „ward". Gott
wird Menfch, d. h. daß zwifchen den beiden nicht mehr das Verhältnis

eines Subjektes zu einem Objekte befteht; vielmehr ift der Menfch
von Gott durchaus und reftlos als Subjekt gewürdigt und behandelt
und damit auch als folches gegenüber allen fich anmeldenden Anfprü-
chen feftgehalten. Denn die Menfchwerdung Gottes ill ja mehr als eine

wenn auch liebevolle Behandlung des Menfchen; fie befagt, daß Gott
die Möglichkeit fieht und auch von ihr Gebrauch macht, fich in einem
Menfchen zu verkörpern, nicht nur unbefchadet feines göttlichen
Wefens, fondern in eben diefem Vorgange fich erft recht, endgültig
offenbarend. Aller Objekte kann fich Gott annehmen, Menfch aber wird er.
Der Menfch ill nicht bloß Objekt der Schöpfung und der Erlöfung,
er ill to reftlos Subjekt, daß Gott felber Menfch werden kann. In der
Fleifchwerdung des Wortes wird der unendliche, unvergleichliche,
höchfte Wert des Humanum zugleich begründet, anerkannt und
verteidigt. Nur auf diefer Grundlage und in keiner Weife neben ihr oder
an ihr vorbei darf evangelifche Verkündigung aufgebaut werden.

Es ift heute Zeit geworden, meinen wir, einmal nachdrücklich zu
reden von dem geborenen Chriftus, nachdem man fo. lange und
ausfchließlich von dem gekreuzigten und auferftandenen Chriftus gefprochen

hat, und viel Verwirrung und Mißverftändnis, auch viel Unheil,
das man mit jener Parole angerichtet hat, wird fich löfen. Nicht ein
Verfchweigen oder eine Verkleinerung von Kreuz und Auferftehung
find damit gemeint — wie könnten wir ohne fie leben und glauben! —
aber Kreuz und Auferftehung find unbedingt fo zu fehen, daß Sie nicht
Weihnachten aufheben, daß fie Kreuz und Auferftehung Jefu Chrifti
find und bleiben; fie find von feiner Perfon, feiner Geburt aus zu
interpretieren. Sie find die letzte Bejahung, die Krönung und
Vollendung der Fleifchwerdung. Das Kreuz ift nicht die radikale Verneinung

und Vernichtung des Menfchen, fondern feine unbedingte
Bejahung, gewiß nicht in feiner fündigen, wohl aber in feiner humanen
Exiftenz.

„Das Wort ward Fleifch": Der Zorn gegen das Humanum ill vom

534



Teufel, feine Verachtung und Antaftung ift Satanswerk. Gott ift feine
Bejahung und Erhaltung. Diefe Wahrheit ill heute Erlöfung, Sie ift
mit aller Klarheit, Unerbittlichkeit und Unerfchrockenheit feilzuhalten
und geltend zu machen. Wenn wir dabei im fcheinbar rein weltlichen
Raum auf Bundesgenoffen lloßen, fo feien fie uns willkommen; denn

„wer nicht wider mich ift, der ill für mich". Nur keine unangebrachte
Sorge um die Standesgemäße Diftanz. Es befteht gar kein Anlaß, einem
Akt wie z. B. dem der Erklärung der Menfchenrechte die göttliche
Infpiration abzufprechen. Was aber diefer Wahrheit widerfpricht,
werden wir ablehnen, komme es, woher es wolle; denn „wer nicht für
mich ift, der ill wider mich".

„Ihr feid Götter." Teilhaber an Gottes Wiffen: „Der Geift der
Wahrheit wird euch in die ganze Wahrheit leiten; denn er wird nicht
von fich aus reden, fondern was er hört, wird er reden, und das

Zukünftige wird er euch verkündigen." Teilhaber an Gottes Schaffen:
„Gottes Mitarbeiter find wir." Teilhaber an Gottes Macht: „Alles ill
möglich dem, der glaubt." Gottes richterliche Macht ill dem Menfchen
anvertraut: „Was du auf Erden binden wirft, das wird in den Himmeln

gebunden fein, und was du auf Erden löfeft, das wird in den
Himmeln gelöft fein." Und wenn der Fromme des Alten Bundes
bekennt: „Du machteft ihn wenig geringer als Engel", fo ill jetzt, nach
der Menfchwerdung Gottes, ganz klar, „daß wir über Engel richten
werden". Teilhaber an Gottes Souveränität: „zur Freiheit Berufene".
Dem Menfchen wird die Freiheit zuerkannt, nicht eine fchrankenlofe,
aber eine unendliche Freiheit. Gott begibt 'fich feines Rechtes, einfach
zu verfügen und fragt den Menfchen an um feine Mitarbeit; nicht
Kommando, fondern Nachfolge in der Freiheit wird die Löfung. Freiheit,

wählen zu können, Freiheit von allem, was den Menfchen bindet
und erniedrigt. Freiheit von der unmenfchlichen, verderblichen Herrfchaft

der Götzen: „Wir waren, als wir unmündig waren, den
Naturmächten der Welt wie Sklaven Untertan. Als aber die Erfüllung der
Zeit gekommen war, fandte Gott feinen Sohn, von einem Weibe
geboren, dem Gefetz unterworfen, damit er die dem Gefetze
Unterworfenen loskaufte. Somit bist du nicht mehr Sklave, fondern Sohn."

Dem heutigen Menfchen muß es gefagt werden, daß Gott der ift,
der um fein, des Menfchen Recht, kämpft, um des Menfchen ewiges,
höchftes, unantaftbares Recht gegen alle die unverfchämten Anfprüche
der aufgeblähten, vergotteten Organismen und Kollektivismen. Gottes
Kampf geht um des Menfchen Recht auf Leben, auf Perfönlichkeit,
auf Freiheit des Gewiffens, des Denkens, auf Freiheit von der Herrfchaft

all der falfchen, arroganten Götzen.
Der Menfch ift ein Wefen, dem man fich nur mit höchfter Scheu

und Achtung, nur in vollendeter Ehrfurcht, nur mit Furcht und Zittern
nahen darf. Das bedeutet nicht, wie es das böfe Wort Gogartens
behauptet, „daß man einander in nobler Weife aus dem Wege gehen

535



foil", wohl aber bedeutet es, daß man es mit einem Wefen zu tun hat,
das man nicht vergewaltigen, nicht fchänden, nicht ausnützen, nicht
gebrauchen, nicht entehren darf. Dem Recht des Menfchen, feinem
Anfpruch auf Ehre, auf Freiheit, auf Wahrheit, auf Verantwortung,
auf Liebe ill jedes Vorrecht einzuräumen. Der Menfch hat fein Recht
immer zuerft. In keiner Weife bekommt er es erft in irgendeiner
hiflorifchen Funktion, von irgendeinem gefchichtlichen Prozeß oder
Organismus her. Diefe Organismen haben ihren Sinn allein darin, daß fie
diefem Anfpruch des Menfchen dienen und feiner Verwirklichung fich
widmen. Sie fchlagen um ins Verkehrte, ins Böfe, Dämonifche, fobald
fie anfangen, fich felber als das Uebergeordnete, ja nur überhaupt als
etwas an fich zu fetzen und als Schmarotzer an ihren Schutzbefohlenen
fich zu vergreifen, ihre Lebenskraft ufurpierend zur erdrückenden
Bürde auf ihren Schultern zu werden. Auch nicht unter dem Vorwand
ift das ftatthaft, auf eben diefe Weife die Intereffen des Menfchen zu
wahren, ihm zu leiner wahren Größe und Beftimmung zu verhelfen.
Auch nicht im vermeintlichen Intereffe der kommenden Generationen
ill das zuläffig, als fogenanntes „zwar bitteres, aber unvermeidliches
Uebergangsltadium". So wahr wir auch an die Generationen nach uns
denken muffen und der Wahlfpruch „Nach uns die Sintflut" gottlos ift
(er ift aber eben der offene oder verfteckte Wahlfpruch jener, die das
Recht ihrer Zeitgenoffen für nichts achten), fo ficher wäre es Torheit,
zu meinen, wir erwiefen dem künftigen Gefchlecht einen Dienft, wenn
wir das jetzige verderben. Im Gegenteil, wir überbürden damit diefes
Verderben als eine furchtbare Hypothek unfern Nachkommen. Denn
das jetzt gefchehende Böfe rächt fich bis ins dritte und vierte Glied.

Kein Staat hat z. B. das Recht, fich felber fichern zu wollen durch
Betrug an feinen Staatsbürgern, durch Unterdrückung von Wahrheit,
Freiheit und Gerechtigkeit, durch Irreleitung und Knechtung der
Gewiffen. Ganz abgefehen davon, daß folcher Selbltfchutz in Wirklichkeit

— und zwar in greifbarer Wirklichkeit — Selbftmord ift, ift ein
folches Verfahren, weil den Menfchen erniedrigend, unchriftlich,
verwerflich, haffenswert.

Ein folcher Staat verwirkt eben damit feine Exiftenzberechtigung;
denn ein Staat hat genau fo viel Lebensrecht, als er für die leibliche
und geiftige Integrität feiner Schutzbefohlenen beforgt ift. Die — auf
jeden Fall bloß imaginäre — Sicherung diefes Staatsbürgers auch um
den Preis, ihn zu moralifcher Debilität und Idiotie herabdrücken zu
muffen, erfordert unfer entfchiedenftes Nein und unfere unerbittliche
Oppofition. Laffen wir uns darin nicht irre machen durch Rückficht auf
die Gefahr möglichen Mißverftändniffes, durch Rückficht auf die
fogenannten „realen" Umftände, aus denen ein befonderes „Gebot der
Stunde" refultiere. Gottes ewiges Wort in feiner Wahrheit und Un-
erfchütterlichkeit ill auch „langes Leben", ill auch irdifches Leben; jedes
„Gebot der Stunde" aber, das gegen Gottes Gebot ausgefpielt wird, es

536



verdrängt, es auf „die Zeit nachher" verweift, ill Mord. Der Menfch
muß in Schutz genommen werden auch gegen feine vermeintlichen
Befchützer, die ihn, ob gut- oder bösgläubig, in unfachgemäßer
Ausübung ihres Befchützeramtes ans Meffer liefern.

Die Freiheit von den Götzen kann fich freilich nur realifieren in
der Auseinanderfetzung mit ihnen. Diefe ift unfere Aufgabe. Machen
wir uns doch nicht vor, wir könnten Evangelium verkündigen außerhalb

diefer Auseinanderfetzung. Erliegen wir nicht der Verfuchung,
an ihnen vorbeizureden, um Konflikte zu vermeiden, diefe Mächte
nicht unnötig zu reizen, vielleicht unter dem Vorwand, fo aufbauender,
verföhnender und werbender wirken zu können.

Und biegen wir die Sache nicht ins Harmlofe um! „Denn unfer
Ringkampf geht nicht wider Fleifch und Blut, fondern wider die
Gewalten, wider die Mächte, wider die Beherrfcher diefer Welt der
Finfternis, wider die Geifterwefen der Bosheit in den himmlifchen
Regionen." Machen wir daraus nicht jene harmlofe Sache, welche den

ganzen Kampf rein ins Innerperfönliche verlegt und es bloß mit den
verfchiedenen „Teufeln" der Selbftfucht, der Rechthaberei ufw. zu
tun hat.

Den Feind zu fehen und zu ftellen, in aller Klarheit und mit aller
biblifchen Einfeitigkeit, das gilt es. „Ich bin nicht gekommen, den Frieden

zu bringen, fondern das Schwert." Davor gibt es kein Ausweichen,
bei Strafe der Verwerfung nicht, kein Verkriechen in einen „eigentlichen

Raum der Kirche". Törichte Einbildung, man werde von dort
nicht herausgeholt werden mit Haken! Und man hat dann das
Hohngelächter der Herausholenden erft noch verdient und fühle fich ja nicht
als Märtyrer. Wer fich anfchickt, in die Katakomben hinunterzulleigen,
der achte darauf, daß er nicht verfehentlich fich in die cloaca maxima
begebe. Wir muffen Verkündiger fein, denen ein klares, fcharfes, fchei-
dendes Wort gegeben ift; nicht ein Wort, das betagt, daß eine Scheidung

überhaupt nicht möglich fei, fondern ein Wort, das ein „Selig
feid ihr" und ein „Wehe euch!" enthält.

Wer einen Turm bauen will, der fetze fich vorher hin und über-
fchlage forgfältig, ob er es auch habe, fein Projekt auszuführen. Wer
Evangelium verkündigen will, der überlege fich genau, was zu tun er
im Begriffe ill. Verkündigung Jefu Chrifti ift heute etwas Gefährliches,
vielleicht Lebensgefährliches geworden. Der Prophet Elia, der fich auf
den Karmel begibt, tut einen fchweren Gang; er bricht alle Brücken
hinter fich ab, fchneidet fich jede Rückzugsmöglichkeit ab. „Ich bin
allein noch übrig als Prophet Jahwes; der Propheten Baals aber, die
vom Tifche der Ifebel effen, find vierhundertfünfzig." Sich als einziger
Prophet Jahwes unter die vierhundertfünfzig Propheten Baals zu
begeben, fie herausfordernd zum Entfcheidungskampf, das bedeutet
rückhaltlofe, fchonungslofe Selbftpreisgabe. Aus diefem Kampf kommt
man als Sieger zurück, oder aber man kommt aus ihm nicht zurück.

537



Ili unfere Verkündigung von der Art, daß es uns um ihretwillen ans
Leben gehen kann, oder ill fie (für uns und alle Welt) harmlos? Treten
wir darin den Götzen to nahe, daß wir fie zu höchlter Wut reizen
und fie gezwungen werden, gegen uns vorzugehen und eben damit auf
den Punkt zu gelangen, wo fie entlarvt und geftürzt werden können?
Elia, der Eiferer für Jahwe, wagt es, fich felber preisgebend, die
Wirklichkeit des lebendigen Gottes gegen die ihr gegenüber fich erweifende
Ohnmacht der Götzen auszufpielen, in ernfteltem Kampf, der in keiner
Weife mehr bloßes Scheingefecht, leere Rhetorik ift, die Sache zum
Austrag zu bringen. Und er, der dafteht in letzter menfehlicher
Einfamkeit und Verlorenheit, ruft das Feuer feines Gottes vom Himmel
herab, das den Baal verzehrt, feine Herrfchaft vernichtet, den Prozeß
der Vergötzung aufhält und rückgängig macht und das Volk fich beugen

läßt vor feinem Gott: „Der Herr ill Gott, der Herr ift Gott!"
Noch eines ill zu bedenken: der Kampf des Elia um fein Volk muß

rein fein. Es hat bei Ausbruch des neuen Weltkrieges nicht an
Anzeichen gefehlt, daß die Kirche da und dort bereit ftand (man hatte
fogar mancherorts auf diefen Moment gewartet!), um aus feinem
Ausbruch Kapital zu fchlagen, das Erfchrecken und die Angft der Leute
als Waffer auf die eigene Mühle zu leiten, die abgewichenen Schäfchen
in ihrem erften Schrecken wieder einzufangen. Diefe Spekulation hat
glücklicherweife, fo weit wir fehen können, fehlgefchlagen.

Es ift wohl überhaupt gut, den kirchlichen Gefichtspunkt in der
heutigen Verkündigung zurückzuftellen. Es ift nicht Zeit hiefür. Die
Behauptung von der „Kirchwerdung der Kirche" ift viel zu frühe
gekommen und ändert gar nichts an der Tatfache, daß, was als Kirche
vorhanden ill, eine fehr problematifche Erfcheinung darftellt, deren
Zeit vielleicht abgelaufen ift. Vielleicht ift Gott heute in einer völligen
Neugruppierung feines Volkes begriffen, bei der z. B. die bisherigen
konfeffionellen Unterfchiede keine Rolle mehr fpielen; es könnte auch
fein unter ftärker Heranziehung des Volkes Ifrael, das fich eines Tages
plötzlich als der Chriftophorus erkennen könnte, der Chriftus trägt,
ohne es zu wiffen.

Ich wollte mich freilich nicht vermeffen, hier fchon irgendwelche
Anzeichen des Kommenden mit Sicherheit aufzeigen zu wollen. Und
das hat ja auch Zeit, das eilt nicht. Hier kann es nur gelten, zu wachen
und zu beten. Das andere aber dürfen wir darüber nicht verfäumen,
fonft warten wir überhaupt vergeblich, daß wir nämlich unfere Aufgabe

in diefer Zeit fehen und uns in ihr bewähren. Daraus wird dann
ja auch wieder Gemeinde werden, wenn ihre Stunde gekommen ift.
Denn fie erfleht aus der gefchenkten und erkämpften Wahrheit Gottes,
niemals aber kommt die Wahrheit aus der Kirche.

Otto Hürlimann.

538


	Evangelium heute

