
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 10

Artikel: Religiöse Erneuerung : ein Gespräch : Trachtet zuerst nach dem
Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches
hinzugefügt werden (Matthäus 6, 33)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse Erneuerung.

Ein Gefpräch.

Trachtet zuerft nach dem Reiche Gottes und feiner
Gerechtigkeit, fo wird euch folches hinzugefügt werden.

Matthäus 6, 33.

A. Guten Morgen! Schön, daß wir uns wieder treffen. Es ift lange
her feit dem letzten Male. Und doch hat fich inzwifchen fo vieles an
Problemen gefammelt, was mit Ihnen zu befprechen mich fchon lange
gedrängt hat.

E. Ja, an Problemen fehlt es wahrhaftig nicht. Da ift embarras
de richesse. Wir wüßten wohl kaum, wo anfangen.

A. Es ift aber doch eines, das mich ganz befonders befchäftigt und
wo mir eine Ausfprache gerade mit Ihnen faft notwendig fcheint.

E. Darf ich wiffen, was diefes Eine ift?
A. Es ift, um es kurz zu fagen, die religiöfe Erneuerung, die fich

unter uns vollzieht. Sie nimmt mich ftark in Anfpruch. Auch tritt Sie

in diefer oder jener Perfon oder Bewegung an mich heran und will
mich in ihre Kreife ziehen. Ich fchwanke, weiß nicht recht, was ich
davon halten, wohin ich mich wenden, wo ich felbft anfetzen foil. Und
nun habe ich freilich im letzten Hefte der „Neuen Wege" die Kritik
gelefen, der Sie die unter uns vor fich gehende religiöfe Erneuerung
unterziehen. Ich verltehe diefe Kritik fchon, weil ich Ihre Art zu denken

ja einigermaßen kenne. Aber nicht wahr, eine religiöfe Erneuerung
halten Sie doch auch für notwendig? Sie war ja immer Ihre letzte und
zentralfte Forderung und Hoffnung. Es ift doch die Löfung, die Sie
felbft immer wieder ausgegeben haben, und zwar einer Generation
gegenüber, der das ziemlich fpanifch klang. Sollten Sie jetzt die
religiöfe Erneuerung als Grundlage der Erneuerung der Schweiz, ja
der Welt, ablehnen?

E. Ich bin in der Tat geneigt, fie abzulehnen.

A. Sie lieben die Paradoxie. Es ift doch unmöglich, daß Sie die
Forderung der Rückkehr zu Gott als die Vorausfetzung alles andern
Neuwerdens, das Sie ja doch auch fordern und glauben, ablehnen.

E. Die Rückkehr zu Gott ift felbftverftändlich auch für mich das
erfte und letzte Wort alles Neuwerdens, aber das ift doch etwas
anderes als die religiöfe Erneuerung. Diefe ift doch wohl faft das Gegenteil:

eine Ablenkung von Gott, ein Ausweichen vor Gott. Was ich er-

469



lehne und fordere, von mir, wie von den andern, und für die Schweiz
als Schweiz, ift die Rückkehr zu Gott, nicht die Rückkehr zur
Religion.

A. Die Löfung ift mir nicht fremd — wie könnte Sie das, da ich
doch Ihr Denken verfolge? —, aber es wäre mir doch lieb, wenn Sie
mir noch etwas klarer machten, was Sie in diefem Zufammenhang
meint. Inwiefern foil die religiöfe Erneuerung eher von Gott
ablenken, als zu ihm hinführen?

E. Ich will gerne verfuchen, mich klar zu machen. Wir ftoßen
einfach wieder auf den fundamentalen Gegenfatz, den aufzudecken zur
eigentlichen Zentralaufgabe meines Lebens, zu feinem eigentlichen
Hauptkampf geworden ift. Es ift freilich eine revolutionäre Wahrheit
von einer noch kaum abzufehenden Tragweite. Nur wenigen ift Sie bis
jetzt wohl ganz klar geworden.

Ich fage: Wir bedürfen nicht einer religiöfen Erneuerung, fondern
wir bedürfen des G e h or f am s gegen Gott und des Glaubens
an ihn — aber des Glaubens nicht fowohl in einem theoretifchen, als
in einem praktifchen Sinne. Wir bedürfen der Rückkehr zu Gott,
gewiß. Aber welcher Art foli diefe Rückkehr fein? Soll fie in einem
neuen Credo beliehen? Einem neuen Frömmigkeitskultus? Einer neuen
religiöfen Sitte? Einem neuen kultifchen oder liturgifchen Lebensftil?
Einem neuen eifervollen Bibellefen? Einer neuen individuellen Tugendübung?

So tritt fie uns ja heute in ihren mannigfachen Formen
entgegen: von den Dialektikern über die Berneuchener und Oxforder
bis zur Frau Wafferzug. Aber wenn ich irgend etwas von Gott
verliehe, fo tritt er uns nicht fo entgegen. Denken Sie einmal an die
Propheten. Wenn fie Ifrael zu Buße und Umkehr auffordern,
verlangen Sie dann von ihm eine neue Theologie, oder einen neuen Eifer
im Betrieb des Kultus, oder ein intensiveres Studium der Thora? Sie

warnen vielmehr ausdrücklich und leidenfchaftlich vor diefem Wege:
denken Sie bloß an das fiebente Kapitel des Jeremias mit der Warnung
vor dem Vertrauen auf den Tempel, oder an das, was er im achten,
achtzehnten und dreiundzwanziglten Kapitel über die „religiöfe
Erneuerung" durch die Priefter und Schriftgelehrten („die Schreiber") fagt
und was ungleich fchärfer ift, als was wir andern je gefagt haben, oder
an das achtundfünfzigfte Kapitel des Jefajabuches vom rechten Falten,
das auf der gleichen Linie liegt. Die Umkehr zu Gott bedeutet für fie
Umkehr von einem falfchen Wege, nicht von einem falfchen Credo,
Umkehr von den Götzen zum lebendigen Gott, Umkehr vom Unrecht
zu der Gerechtigkeit — wobei, wie Sie ja wiffen, diefes Wort bedeutet:
was vor Gott recht ift. Vor Gott recht aber ift das rechte Verhalten
zum Mitmenfchen, vor Gott nicht recht ift die Ausbeutung, Unwahrheit
und Unreinheit. Gott ift ein heiliger Gott. Zu ihm umkehren heißt
feinen Willen tun, ftatt den eigenen oder den der Götzen. Sein Wille
aber tritt nicht in Theologie und Kultus hervor, fondern in der fo-

470



zialen und politifchen Forderung und Verheißung, vor allem in der
Forderung und Verheißung von Recht und Frieden. Und ift es bei
Chriftus anders? Kommt, wenn er die Lotung ausgibt: „Das Reich
Gottes ill genaht, darum kehret um", etwa eine Lehre über Gott oder
über ihn felbft, eine Anweifung zu Tugend- und Frömmigkeitsübung,
und nicht vielmehr die Bergpredigt und — ich drücke mich jetzt
abkürzend aus — das Gleichnis vom Weltgericht? Und nun, follte das
heute anders fein? Redet Gott felbft zu der Schweiz heute anders?
Tritt er uns nicht entgegen in der Drohung des Gerichtes über unfern
Ungehorfam gegen feinen Willen mit uns, über unferen felbltgerechten
und fatten Egoismus, über unfer Abkommen von feinen elementaren
Ordnungen auf fo vielen, ja allen Lebensgebieten? Tritt er uns nicht
entgegen mit der Verheißung, daß die Umkehr von diefen Wegen, von
den Wegen des Dienftes an den Götzen, uns aus den furchtbaren
Gefahren, die uns bedrohen, retten, uns einen neuen Lebensweg und ein
neues Lebensrecht geben will? Ill es nicht das, was wir heute erkennen
und befolgen muffen?

A. Ich fehe das mit Ihnen ein. Aber nicht fehe ich ein, wie die
religiöfe Erneuerung dem im Wege liehen foil.

E. Sie fteht ihm fogar mehr im Wege als irgend etwas anderes. Es
ift zwifchen Gott und Religion ein unendlicher Unterfchied. Ich will
verfuchen, ihn fo auszudrücken: Gott tritt uns in Notwendigkeiten
entgegen, die Religion aber bewegt fich in Willkürlichkeiten. Gott tritt
uns entgegen in feinem einfachen Gebot, das mit feiner Verheißung
verbunden ill, Religion aber tut das, was Sie felber will, und das heißt:
was der Menfch als Menfch will. Religion ill Menfchenwerk. Sie fchafft
aus dem Stoff des Menfchenherzens und Menfchengeiftes fromme
Theorie und Uebung, hüllt fich darin ein und meint damit wohl auch
Gott zu haben und ihm zu dienen, während fie in Wirklichkeit an ihm
vorbeigeht. Sie wird mit Vorliebe zur Maske für fehr weltliche
Tendenzen. Darum hat fie für den wirklichen Gott und feine unbequemen
Zeugen für gewöhnlich nur das Kreuz.

A. Meinen Sie wirklich, daß damit auch die unter uns fich regende
religiöfe Erneuerung charakterifiert fei?

E. Ja, ich meine es.

A. Wie kommen Sie zu diefem fcharfen Urteil? Es ift doch in all
diefer religiöfen Erregung und Bewegung, die jetzt erwacht ift, viel
echte Unruhe des Herzens und Gewiffens, viel ehrliches und ernftes
Suchen nach Gott, nach Chriftus, nach einem tieferen Lebensgrund,
Lebensfinn und Lebenshalt?

E. Ich will das gar nicht leugnen, aber ich halte dennoch an meinem
Urteil feil.

A. Aber wie begründen Sie es denn?
E. Mein Grund ift der, den ich Ihnen zu zeigen verfucht habe: Ich

fehe nicht, daß diefe religiöfe Bewegung das tue, was allein ich Um-

471



kehr zu Gott, nicht bloß zur Religion, nennen kann. Sie ift nicht eine
entfetzte Abkehr von unferen falfchen Wegen, befonders im politifchen
und fozialen, aber auch im privaten Leben. Sie ill nicht eine ernfte
und gefammelte Aufmerkfamkeit auf Gottes heutiges Gebot, auf fein
Gericht und feine Verheißung. Es geht nicht im Ernft eine Kraft
gründlichen fchweizerifchen Neuwerdens von ihr aus: eines fozialen
Neuwerdens und eines nationalen Neuwerdens. Sie hat auch kein Wort
gegen den Verfuch, der von oben her kommt, unfere Demokratie und
Volksfreiheit zu erwürgen. Sie weckt bloß einen neuen kirchlichen
Eifer, einen fieberhaften Frömmigkeitsbetrieb, einen Kultus „religiöfer
Perfönlichkeiten", und zwar oft der zweifelhafteften Art, dazu einen
neuen Klerikalismus, ja, fagen wir es offen, ein neues übelftes Pfaffentum

voll Selbstüberhebung und Verfchloffenheit für Gott. Sie macht im
wefentlichen durchaus Halt vor dem Beftehenden, und das heißt: vor
der ganzen bürgerlich-mammoniftifchen Welt. Sie Streut bloß einige
neue religiöfe oder ethifche Formeln und Floskeln über fie hin.
Ja, fie wird direkt eine Auffrifchung und Neubelebung diefer ganzen
vor Gott gerichteten Welt. Nirgends tritt uns das deutlicher und
kraffer entgegen als in der Art, wie fich die neue Frömmigkeit, wie fich
das neue Kirchentum fegnend und weihend hinter den neuen Militarismus

ftellt. Das ill viel fchlimmer, als es zwifchen 1914 und 1918 war.
Damals tat man es mit fchlechtem Gewiffen, heute tut man es mit
gutem. Denn die neue Theologie und die neue Frömmigkeit haben uns
inzwifchen diefes gute Gewiffen gemacht. Das ill zunächft die
Sichtbarste Frucht der religiöfen Erneuerung.

Wobei übrigens das Wort Erneuerung ein Hohn ift. Denn das ill
bloß eine Erneuerung des alten Fluches, der die Sache Chrifti ruiniert.

A. Nehmen Sie es'mir nicht übel, aber in diefem Punkte find Sie
verbittert und einfeitig und werden darum auch in den übrigen
ungerecht.

E. In diefem Punkte: ill das nicht etwa ein Hauptpunkt? Uebri-
gens ill es in den andern die gleiche Sache. Nur wo etwas Moralisierendes

in Frage kommt, wie bei der Frage der Geburtenbefchränkung,
regt fich einiger Widerftand, als ob Geburten einen Sinn hätten, wenn
die Kinder bloß Auslieht haben, in einem neuen großen Schlachten, das
vielleicht dann doch auch die Schweiz ergreift, hingemordet zu werden!

A. Sie find doch nicht für die Geburtenbefchränkung?
E. Sicher nicht. Ich bin fogar ftärker, leidenfehaftlicher dagegen als

die Kirchen. Aber haben die Kirchen ein Recht, wenn Sie an diefem
Punkte einfetzen, im übrigen aber die Grundordnung, oder vielmehr
Grundunordnung unferer heutigen Welt, die auf dem Mammon und
der Gewalt ruht, im wefentlichen unangetaftet laffen?

Ich bleibe dabei: nicht eine von allen diefen von Gott felbft geftell-
ten Problemen ablenkende religiöfe Erneuerung haben wir nötig,
fondern eine neue Wendung zum wirklichen Gott, welche die Augen

472



gerade für diefe Dinge und überhaupt für das Gebot Gottes in diefer
Stunde öffnet.

Das rettet uns vor dem Gericht — oder aus dem Gericht —, nicht
eine religiöfe Erneuerung, die im wefentlichen daran vorbeigeht.
Vergelten wir doch nicht: Es gab in Ifrael nie fo viel religiöfe Erneuerung

und religiöfen Hochbetrieb, genau im heutigen Stile, als in den
Tagen, wo das Gericht über es hereinbrach. Vielleicht war gerade
diefe religiöfe Erneuerung, diefer religiöfe Hochbetrieb, als der Gipfel
des Truges, eine Haupturfache des Gerichtes.

A. Das ill ftark gefagt, aber ich möchte nicht widerfprechen.
Im Grundfätzlichen möchte ich Ihnen ja felbftverftändlich nicht
unrecht geben. Aber ich weiß nicht, ob Sie der religiöfen Wendung,
die unter uns eingetreten ift, nicht doch Unrecht tun. Es ill doch viel
Schönes und Verheißungsvolles dabei. So ill es gewiß etwas Erhebendes,

wenn nun der Bundesrat noch mit einem befonderen Bettagsaufruf
an das Schweizervolk gelangt. Finden Sie das nicht auch?

E. Ich bin in diefer Beziehung ein hartgefottener Ungläubiger. Finden

Sie, daß die Politik des Bundesrates: feine Nichtachtung der
Verfaffung, feine Unterdrückung des freien Wortes und damit der Wahrheit,

feine Angft vor irgend einem Zeichen der Parteinahme für Recht,
Freiheit und Menfchlichkeit im heutigen Weltringen, die fogar oft
genug zur Parteinahme für das Gegenteil geworden ift, feine Haltung
gegenüber den uns bedrohenden Mächten, von fehr viel „Rückkehr zu
Gott" zeuge? Würde wohl Elias oder Jefaja Freude daran haben?

A. Aber ift die Anfprache nicht doch etwas Schönes?
E. Haben Sie das Dokument genauer geprüft? Steht irgendein

Wort darin, das nicht hohl tönte? Schlagen nicht Sätze wie „Gott
wacht mit unferer Armee", „Gott wacht mit uns" gerade der
prophetifchen Art, Gott zu verftehen, ins Geficht? Erinnert das nicht
mehr an Baal als an Jehova? Kann ein im beften Sinne frommes
Empfinden an einer folchen Aeußerung Freude haben? Und find Sie

ganz ficher, daß Gott in all diefen Zufammenhängen nicht ein Aus-
hängefchild für etwas ganz anderes ill? Hat diefe politifche Begönnerung

Gottes — darauf läuft es ja hinaus! — je etwas Gutes für die
Sache Gottes und fein Reich bedeutet? Ift das nicht ein Stück
Unwahrheit mehr?

A. (Nach einer Paufe.) Ich fchlage vor, daß wir uns von diefer
Beurteilung der vorhandenen religiöfen Bewegung weg einer mehr
grundfätzlichen Erörterung zuwenden. Wollen Sie denn wirklich einer
religiöfen Erneuerung allen Wert abfprechen? Ich meine das fo: Unfere
Welt ill doch, wenn ich fo fagen darf, entfetzlich verweltlicht, wenn
nicht vergötzt. Wir find mit unfern Gedanken und Gefühlen, mit
unferem ganzen Lebensftil, entfetzlich von aller Tiefe des Lebens,
aller letzten Wahrheit der Dinge, fagen wir einfach: von Gott
abgekommen. Wir find, wie man mit Recht fagt, völlig fäkularifiert.

473



War da, ift da eine Umkehr nicht auch notwendig, eine Wendung von
der Oberfläche zur Tiefe, von der Veräußerlichung zur Verinner-
lichung, vom Materialismus zum Geifte, von der Welt zu Gott,
von den Göttern der Heiden zu Chriftus? Muffen wir nicht doch tief
dankbar fein, daß in diefer Beziehung eine Veränderung eingetreten
ift, daß eine tiefe Unruhe die Seelen aus der langen Weltfattheit und
Weltbetäubung heraustreibt? Sollte diefe Unruhe nicht doch von Gott
flammen und auf fein Reich hintreiben?

E. Das alles leugne ich felbftverftändlich nicht; habe ich doch auf
die Herbeiführung diefer Wendung fo viel Kraft meines Lebens
gefetzt. Ich bin — brauche ich das zu fagen? — nicht gegen die Rückkehr

zu Gott, fondern nur gegen die Rückkehr zur bloßen Religion,
die lieh an ihre Stelle fetzt.

A. Schon recht; aber gerade hier muß ich weiter einfetzen: Tun
Sie nicht auch der Religion Unrecht? Ich meine: der Theologie, der
Frömmigkeit, der religiöfen Sitte? Muß das alles nicht doch auch fein?
Befinnung auf die Grundwahrheiten des Glaubens, Gottesdienft der
Gemeinde — alfo kultifche Uebung — religiöfe Sitte, Befchäftigung

mit der Bibel: hat das alles nicht auch fein Recht? Ill das alles
nicht notwendig? Kann in der heutigen Säkularifierung, Mafchinilie-
rung, Profanifierung das Leben der Seele mit Gott und für Gott
gedeihen? Ill das nicht Wüftenfand ohne Quellen, alles Grünen und
Blühen der feelifchen Welt verfengender Wültenwind? Ift hier nicht
eine Umwälzung, eine Revolution auf einen religiöfen Lebensftil hin nötig,
wie ihn etwa die liturgifche Bewegung will? Sie ftellen die Gerechtigkeit
dem Kultus gegenüber und können fich dabei freilich auf das von Chriftus
aufgenommene Wort des Propheten berufen: „Liebe will ich, nicht
Opfer." Aber wie — heißt das nicht, den Baum wollen, aber nicht feine
Wurzeln? Braucht der Menfch nicht, wenn er Gerechtigkeit will — die
Gerechtigkeit des Reiches Gottes — Gort felbft, den Verkehr mit ihm
in Andacht und Gebet, das Lefen feines Wortes, den Zufammenhang
mit feiner Gemeinde? Bedarf er nicht auch deffen, was Sie „Tugendübung"

nennen: der ftetigen fittlichen Arbeit an fich felbft, der
perfönlichen Verwirklichung der Wahrheit Gottes, deffen, was man
früher Heiligung nannte? Entfteht nicht auch eine große Gefahr, wenn
diefes Element der Wahrheit vernachläffigt wird? Bekommen wir dann
nicht Menfchen und Menfchenkreife, die für jene Gerechtigkeit eifern,
vielleicht ihr Leben dafür einfetzen, aber mit der Zeit leerer und
fchwächer werden und zuletzt auch jene Gerechtigkeit nicht mehr
fefthalten können? Sie haben die Formel geprägt, daß infolge einer
tragifchen Entwicklung jene Kluft entftanden fei, auf deren einen Seite die
Stehen, welche Gott wollen, aber nicht fein Reich, während auf der
andern — infolge davon! — die find, welche das Reich wollen, aber
ohne Gott. Sie haben weiter gefagt, daß man auf dem erften Wege
Gott und auf dem zweiten das Reich verliere. Befteht nun nicht die

474



Gefahr, daß auch die, welche zwar Gott wollen und das Reich,
doch, wenn fie das Element der Religion mißachten oder auch

nur vernachläffigen, zuletzt nur das Reich behalten und dann
auch diefes verloren geht? Ill alfo nicht doch auch die Religion
nötig und hat die religiöfe Erneuerung nicht auch in ihren Ein-
feitigkeiten ein Recht?

E. Sie berühren damit ein fundamentales Problem. Und laffen Sie
mich fofort bekennen: Sie haben vollkommen recht. Sie haben befonders

darin recht, daß Sie auf die Gefahr hinweifen, welche denen droht,
die über dem Trachten nach der Gerechtigkeit des Reiches Gottes
fozufagen Gott vergeffen, die es, beffer gefagt, unterlaffen, oder doch
vernachläffigen, ihre Seele aus Gott zu nähren, Gott im Gebet, in der
Bibel, in der Gemeinde (foweit das möglich ill; denn wo ill die
Gemeinde Gottes zu finden?) zu fuchen, immer wieder zur Quelle des
Reiches und feiner Gerechtigkeit zu gehen und — last not least! —
unaufhörlich auch darum zu ringen, daß die Wahrheit des Reiches
auch in ihrer ganzen individuellen, wenn Sie wollen privaten Exiftenz
Wirklichkeit werde. Das ift eine Gefahr, die mich fchon lange tief
bewegt und der ich, fo gut ich nur kann, wehren möchte.

A. So wären wir alfo in diefem Punkte einig? Aber wie kommen
Sie denn zu Ihrer fcharfen Ablehnung der religiöfen Erneuerungsbewegungen,

die gerade dies auch wollen?
E. Meine Antwort ill leicht: Weil die eben Gott fuchen, ohne fein

Reich!
Ich muß ja nun dem, was Sie foeben geäußert haben, eine wichtige

Ergänzung hinzufügen. Das, was wir nun „Religion" genannt
haben, fagen wir konkreter: religiöfes Denken (wovon auch rechte
Theologie ein Teil fein kann), religiöfe Uebung, religiöfer Lebensftil,
alto Kultus im engeren und weiteren Sinne, vor allem Andacht,
Befinnung, Gebet, Lefen der Bibel, Teilnahme an der Gemeinde, hat
feinen höchften Wert und ift unentbehrlich, aber es hat Sinn und
Recht nicht als Selbftzweck, fondern nur in Verbindung mit dem Reiche
und der Gerechtigkeit. Darnach zu trachten, bleibt immer das Erfte.
Wenn das nicht der Fall ift, wenn jenes andere zum Selbftzweck wird,
dann wird es bald zu einem Hindernis für Gott, ja oft zu einem
Götzendienft. Worauf es dann felbft innerlich verwelkt, abftirbt,
ftürzt. Denn das bleibt meine Thefe, und Sie beruht auf einer fehr
gründlichen Analyfe unferes chriftlich-religiöfen Zuftandes, wie auf
tiefer, eigener Erfahrung: Wenn wir nur Gott haben wollen ohne fein
Reich, dann verlieren wir zuletzt auch ihn felbft. Darum vor allem,
nicht wegen der Philofophie und Naturwiffenfchaft, ift unfer chriftliches

Wefen fo fehr verweltlicht und veräußerlicht, find wir in
Glaube, Liebe, Hoffnung fo fchwach und matt geworden — auch die
„Gläubigen". In dem Maße aber, als wir auf diefem Wege umkehrten,
als, nach der Weifung Jefu felbft, das Trachten nach dem Reiche

475



Gottes und feiner Gerechtigkeit an die erfte Stelle rückte, würde uns
eine neue Kraft und ein neuer Reichtum des Glaubens, der Hoffnung
und der Liebe „hinzugefügt" werden. Das ift der Weg der Erneuerung,
das allein; es gibt keinen andern. Darum bleibt mein Urteil über die
religiöfe Erneuerung, wie fie unter uns nun vorwaltet, und
Bewegung, vielleicht organifierte, wird. Sie fteht Gott im Wege und wird
auch rafch zerfallen, wenn fie nicht felbft umkehrt und zu einem
tiefgreifenden, ja revolutionären Trachten nach dem Reiche und feiner
Gerechtigkeit wird. *

A. Dem kann ich ja nur zuftimmen. Wir haben uns alfo wieder fo
ziemlich gefunden. Aber nun möchte ich doch noch, obfehon ich ihn
mir jetzt vielleicht felbft leiften könnte, einen Dienft von Ihnen haben.
Wie foil man fich nun perfönlich zu den einzelnen religiöfen Bewegungen

ftellen, die Anfpruch auf uns machen? Und um etwas hinzuzufügen,

was noch zarter ift: wie foil denn jeder Einzelne von uns jenen
Rückweg zu Gott finden, der doch auch für jeden Einzelnen nötig ill?
Denn die große Erfchütterung der Seele der Menfchheit wirkt doch
auch in jedem Einzelnen von uns. Jeder von uns fpürt doch, daß auch
er eine Wendung zur Tiefe, zu Gott hin machen muß. Wie kann er
das? Wo ift für ihn der Weg?

E. Die Antwort, die ich geben kann, ift, grundfätzlich gefprochen,
nun wirklich leicht. Auch für jeden Einzelnen handelt es lieh nicht um
religiöfe Erneuerung, fondern um Gott. Gott aber, der wirkliche Gott,
tritt ihm in der befonderen Lage, in den befonderen Aufgaben feiner
Exiftenz entgegen. Er tritt ihm nicht in einer Theorie, fondern in
einem Gebot, beffer gefagt: in dem Gebot entgegen. Ich erinnere Sie an
Peftalozzis wunderbares Wort: „Gott ill unfere nächfte Beziehung."
Wir brauchen ihn nicht weit weg zu fuchen. Er tritt uns auf unferem
Wege deutlich genug entgegen. Hier ift der Punkt, wo der Weg zu
Gott anfetzt. Wir brauchen dafür keinen Anfchluß an eine Bewegung.
Eine folche könnte uns fogar leicht von diefem Wege, von Gott felbft
ablenken. Auf diefe einfache, jedem, wenn er will, deutliche Linie gilt
es zu fchauen. Und auf die Linie des Reiches Gottes, zu der Sie gehört,
in die fie einmündet. Aber auch das ift etwas fehr Einfaches: es ift die
Linie der Gerechtigkeit, das heißt: deffen, was vor Gott recht ift, und
zwar nicht in erfter Linie im Denken, fondern im Tun. Sie allein
gilt vor Gott. Auf ihr allein wird alle wirkliche Erkenntnis Gottes
gewonnen.

Das ift, wenn ich darauf auch noch mit einem Worte kommen darf,
auch das, was über das Verhältnis der religiöfen Erneuerung zur
Erneuerung der Schweiz zu fagen ill: Was wir nötig haben, ift die
Rückkehr zu Gott in der Erkenntnis feines Gebotes an die Schweiz,
mit dem feine Verheißung zufammenhängt, die Erkenntnis unferer
Schuld als Volk, die Abwendung von den Götzen und die
Hinwendung zum lebendigen Gott, der Gehorfam will und nicht Opfer.

476



Jede „religiöfe Erneuerung", die nicht darauf zielt, ill Uebel und
Gefahr.

A. Es ill gut, daß wir wieder geredet haben. Leben Sie wohl.
E. Leben Sie wohl. Sie helfen mir immer wieder zu größerer Klarheit.

Ich danke. Wir find beide auf dem Wege. Wir warten beide auf
Gott und fein Reich. Das ift die große Erneuerung, nicht wahr?

A. Gewiß. Und das macht uns frei und froh.
E. Und das ill unfer Weg durch das Chaos der Zeit, das der

Rejigion wie der Welt, nicht wahr?
A. Sicher. Das allein. Leonhard Ragaz.

Sollen und können wir die Bibel lefen und wie?

IL

Ich will die Antwort zu geben verfuchen.1)

Bibellefen nicht ein frommes Werk.
Die Befreiung von der Bibel.

Das erfte, was not tut, ill die entfchloffene und völlige Preisgabe
der Vorftellung, daß das Lefen der Bibel ein zum Heile unumgängliches
Werk, ein opus operatum fei, und damit ein ebenfo völliges und ent-
fchloffenes Aufhören mit allem fei's gröberem, fei's feinerem Zwang
dazu. Wir muffen es laut und frei fagen: Wenn du die Bibel nicht
lefen magfl, vielleicht nicht kannft, nun, fo laß es fein. Vorläufig. Denn
wer weiß, ob nicht ein Tag kommt, wo du mit Heißhunger zu ihr
zurückkehrft, vielleicht gerade, weil du nicht mußt. Es ill vielleicht gut,
vielleicht nötig, daß du fie eine Zeitlang verlierft, um fie dann nachher
für immer wiederzufinden.

Genau fo rnüffen wir es ja mit dem Gebete halten: Wenn du nicht
beten magli, vielleicht nicht kannft, nun, fo laß es fein. Vorläufig. Beneficia

non abtruduntur — Wohltaten werden nicht aufgedrängt, fagt
ein altes Wort. Man toll das Gebet nicht dadurch entwerten, daß man
es aufnötigen, ja aufzwingen will. Man follte es im Gegenteil zu etwas
machen, was man eher zurückhält, beinahe verbietet. Du wirft dann
eines Tages zum Beten kommen — wieder kommen — und es dann
wirklich für die goldene Krone deines Lebens halten. Genau fo müßte
es mit der Bibel gefchehen.

Das ill die große Befreiung von der Bibel, vor welcher der Staub
weichen wird, der auf ihr liegt, und die Siegel auffpringen, mit denen
fie verfiegelt ill.

x) Vgl. das Septemberhefl.

477


	Religiöse Erneuerung : ein Gespräch : Trachtet zuerst nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches hinzugefügt werden (Matthäus 6, 33)

