
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 9

Artikel: Vom Fehlen des prophetischen Wortes in der Kirche selbst

Autor: H.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Fehlen des prophetifchen Wortes
in der Kirche felbft.

I.
Das prophetifche Wort in der Kirche, das hier gefordert wurde, —

es erft ermöglichte auch wieder das prophetifche Wort der Kirche.
Solange innerhalb der Kirche jedes prophetifche Wort unterbunden und
verunmöglicht wird, folange wird die Kirche auch nicht fähig fein zu
ihrem prophetifchen Amt gegenüber der Welt und dem Staat, zu dem
zeitnotwendigen prophetifchen Wort, wie es von der jeweiligen Zeit-
fituation gefordert ift. Wie fehr bedarf die Welt immer wieder diefes
prophetifchen Wortes der Kirche! Welch Unheil, wenn die Kirche zu
folch prophetifchem Wort nicht mehr fähig ift, wenn fie ohnmächtig und
ängfllich der Welt gegenüberfteht. Das kommt daher, daß Sie allzufehr
und allzu ängftlich auf äußere Organifation und weltliche Macht-
ftellung bedacht war und hierin allein ihre Stärke der Welt gegenüber

fuchte, ohne daran zu denken, daß die Macht der Kirche allein in
dem gehörten, erkannten und freimütig bekannten Wort der Wahrheit
beruht. Dixi et salvavi animam meam — das gilt in befonderem Maße
für die Kirche. Sie rettet nicht nur die Welt, fondern auch vor allem fich
felbft dadurch, daß fie ihre Bekenntnispflicht erfüllt. Sie darf nie um
materieller Rückfichten willen diefe Pflicht des offenen Bekennens, des,
oft mit Rifiko verbundenen, prophetifchen Wortes umgehen. Denn die
Kirche bekennt nicht, um zu leben, fondern Sie lebt, um zu bekennen,
ja, fle lebt, indem fle bekennt. Alles Kirchengut dient ja der Kirche nur
dazu, um ihr das Reden zu ermöglichen; wo es fie am Reden verhindert,
verfklavt es, ftatt zu dienen. Diefes Reden und Bekennen kann aber
nicht nur in der Predigt eines harmlofen Privatchriftentums, eines bloß
individuellen Seelen- und Jenfeitschriftentums beliehen, das ebenfo
ungefährlich wie unbeachtet zu fein pflegt, fondern es muß als kirchliches
Bekenntnis in der öffentlichen Verantwortung des Wächteramtes ein
Bekennen auf der ganzen Linie des öffentlichen Lebens fein. Diefes
Reden muß von der Kirche erwartet werden, wenn fie nicht felbft ihre
Stelle als gottgefetztes Weltgewiffen aufgeben und mehr und mehr zu
einer fektenhaften Jenfeitsanftalt werden foli.

In folchem Bekenntnis darf die Kirche aber nicht nur fich felbft zu
erhalten fuchen — wo lie das tun würde, würde fie dem Evangelium
zuwiderhandeln,1) denn fie würde fich felbft zum Selbftzweck machen und vergeffen,

daß Gott aus den Steinen KinderAbrahams erwecken kann, daß felbft
die Steine reden würden, wo Sie fchweigt — fondern Sie muß fich felbft
für ihre Botfchaft, ihre prophetifche Miffion verlieren und hinopfern. Nur
wo ein Bekennen folch uneigennütziges Sichpreisgeben riskiert, ill es echt.

Darum darf die Kirche nicht nur in eigener Sache, aus kirchenpoli-

x) „Wer Sich felbft gewinnen will, der wird lieh verlieren" (Mark. 8, 35).

412



tifchem Intereffe, aus unmittelbar fie felbft betreffenden Anliegen und
Nöten reden, fondern Sie hat felbltlos auf der ganzen Linie für Wahrheit
und Gerechtigkeit einzutreten und gegen die Vergewaltigung des chriftlichen

Sittengefetzes, wo immer fie gefchieht, die Stimme zu erheben.
Es läßt lieh nicht leugnen, daß die Kirche in letzter Zeit, befonders

in Deutfchland, allzufehr fich befchränkte auf ein Reden und
Sichwehren in eigener Sache. Sie hat die Kraft und den Mut nicht gefunden,
über ihre eigenen Bedrängniffe hinaus die Achtung der göttlichen
Gebote für das ganze Volksleben in unerfchrockener und unmißverftänd-
licher Verkündigung zu fordern. Wo man fich in feinem eigenen Glauben

und Einflußkreis bedroht fühlte, da polemisierte man gegen das
aufstrebende Heidentum im allgemeinen; in konkreten Fragen jedoch,
in denen man hätte reden follen (weil chriftliche Lebensfragen auf dem
Spiele flanden), hüllte man fich in ein vieldeutiges Schweigen (ein
Schweigen, das keineswegs fo beredt war, wie man oft wollte glauben
machen). Unter dem Befchwichtigungsruf: „Wir brauchen keine
Märtyrer!" gab man immer neue Versicherungen der Loyalität und
befchränkte fich dabei auf Beifallsäußerungen für den Staat in den Punkten,

in denen das ohne Mühe möglich war und bei denen der Adreffat
die Abficht merkte und infolgedeffen nur verflimmt oder zum mindeften
ungläubig war. Es wäre beffer, diefen Mangel einfach als fchuldhafte
Schwäche zu bekennen, ftatt ihn als Ausdruck von Vaterlandsliebe und
Staatstreue zu befchönigen.1)

II.
„Jam non est Propheta — es gibt keinen Propheten mehr", fo

könnte man auch heute klagen; denn darin beruht eigentlich eines der

x) Hier erhebt fich die wichtige Frage: Grundfatz oder Taktik? — DieSes
Thema konnte man in der letzten Zeit im deutfchen kirchlichen Schrifttum oft
behandelt finden. Es ifl zweifellos fehr aktuell, aber durchwegs macht man die peinliche

Wahrnehmung, daß in der Erörterung diefes Problems der Taktik dem
Grundfatz gegenüber, wenn nicht gerade der Vorzug, fo doch ganz befondere
Bedeutung gegeben wird. An lieh find diefe Ausführungen in der Regel fehr richtig
und einwandfrei, allein man merkt doch allzufehr die Abficht. Es ift merkwürdig,
wie die Menfchen es verftehen, all ihre Weisheit und Gelehrfamkeit (und welche
Gelehrfamkeit!) zu gebrauchen und anzuwenden, um ihre nun einmal •— wenn auch
nur aus Not und Zwang, aus Klugheit und Berechnung und mangelnder
Zivilcourage — eingenommene Pofition zu rechtfertigen. Was foil denn diefe abftrakte,
„an Sich" richtige Gedankenakrobatik über GrundSatz und Taktik, über Klugheit
und Einfalt in diefer konkreten Situation anderes fein als ein mißglückter Verfuch,
andere und fich felbft über das eigene hiftorifche Verfagen hinwegzutäufchen?
Warum foil gerade jetzt das Schweigen Gold und die Klugheit eine fo ganz befonders

empfehlenswerte Tugend fein? Wir muffen geliehen, daß uns diefer Rat fehr
billig und eben deswegen kein guter Rat zu fein fcheint, der bekanntlich immer
teuer ill. In Gefahrzeiten ift es doch ganz natürlich, daß jedes Individuum von
felbft die Schutztugend der Klugheit und Taktik übt, ja nur allzufehr übt, fo daß
es eher am Platz ifl, vor allzu großer Klugheit zu warnen, weil fie ftets zur Torheit

führt. Auf jeden Fall müßte man gerade in diefer Situation immer wieder davor
warnen, zu fchweigen, wo geredet werden follte, und zu reden, wo Schweigen die
allein würdige Rede wäre.



Hauptübel der heutigen Zeit. Propheten, d. h. mutige Wahrheitsfager,
die aus göttlicher Autorität den Mächtigen der Erde in ganz konkreten
Fällen ihr unbedingtes „Du follft" oder „Non licet" entgegenrufen.
Allein das wäre jeweils nicht to fchlimm, wenn wenigftens die amtlichen
Führer und Hirten der Kirche in hinreichendem Maße diefe Aufgabe
erfüllten. Allein eben diefe verfagen in diefem wichtigen und
unbequemen Amt faft durchwegs: Sie trauen fich gerade in den für das Reich
Gottes entfcheidendften Fragen kein Urteil zu, Sie wenden fich in ihrer
Ohnmacht an die fogenannten „Fachleute" und Sachverftändigen, nicht
fehend, daß es Sich in den brennenden Fragen von heute in der Regel
nicht fo fehr um Fachprobleme, fondern um Moralprobleme handelt!
Der Refpekt vor den Fachleuten fcheint in der heutigen Zeit oft bedeutend

größer zu fein als der vor Chriftus dem Herrn, obwohl Sie wiffen
follten, daß Chriftus felbft keine Fachleute, auch keine theologifchen,
zu Begründern feines Reiches gewählt hat, fondern ungebildete Fifcher.
Und darum gibt es auch heute fo wenig wagemutigen, fchöpferifchen
Glauben, fo wenig gestaltende Reich-Gottes-Kraft, und fall nurmehr
ein unwürdiges Beraten mit Fachleuten, ein feiges Sichducken vor der
„Macht der Realitäten", ein feiges Sichbeugen vor der „Kompliziertheit
der Dinge" und vor dem Gelächter über „Utopien"

Die Kirche aber zieht fich „korrekt" zurück auf die Wahrung und
Verkündigung ihrer allgemeinen Gefetze und „Ewigen Wahrheiten"
und glaubt fomit ihrer Pflicht zu genügen. Jedoch das gefchriebene
Gefetz der Bibel und des Dogmas allein tut es nicht. Chriftus betont immer
beides: das Gefetz und die Propheten. Nicht eines von beiden, fondern
nur beide zufammen find der ganze, wahre und vollkommene Ausdruck
des göttlichen Willens, des lebendigen Gottes.

Darum auch liegt nach dem Worte Jefu nur in der ^Beobachtung des

Hauptgebotes der Liebe das „ganze Gefetz und die Propheten",-^weil
wir in der Liebe nicht dem bloßen Gefetz, fondern ftets dem lebendigen
Gott gehorchen, dem lebendigen Willen Gottes entfprechen. Nicht um
den Gehorfam gegen ein ftarres, immer gleich bleibendes Gefetz handelt
es fich, das man nur abzulefen braucht, fondern um Gehorfam gegen
den Willen des lebendigen Gottes. Die zehn Gebote muffen immer wieder

zeitwach je nach der Lage auf den befonderen Fall angewendet
werden. „Die Kirche muß immer ganz beftimmt wiffen, in welcher
konkreten Weife das gefchriebene Gefetz beute ungefchrieben gilt." 1) Wäre
das wieder aus einer Schrift abzulefen, fo bedürfte es ja des Glaubens
und des geiftlichen Amtes nicht; fo hätte die lebendige Verkündigung
ihren ernften Sinn verloren. Im Amt des Geiftes toll die Kirche erkennen,

in welcher Weife heute der Glaubensgehorfam zum Ausdruck
kommt und Sich bewähren foil. So war es z. B. in Alt-Ifrael von dem
Augenblick an verboten, Krieg zu führen, als es im Abfall den anderen

O. Reinhold.

414



Völkern gleich geworden war, als es fein wollte wie Sie und feine Hoffnung

auf die eigene Kraft, auf Heere und Bundesgenoffen fetzte. Frage:
Müßte da beifpielsweife eine zeitwache, ihrer prophetifchen Miffion
lebendig bewußte Kirche nicht klar erkennen können, ob uns Hier und
Heute der Krieg verboten fei oder nicht? Dürfte fie, wie Sie es heute tut,
die Entfcheidung betreffend Erlaubtheit oder Unerlaubtheit eines Krieges

den politifchen Fachleuten und Sachverftändigen überlaffen? Dürfte
fie fich felber mit der billigen und allgemeinen Feftftellung begnügen,
daß ein „ungerechter Angriffskrieg" an fich unerlaubt fei? Ill das wirkliche

Führung? Ill das Stellvertretung des Reich-Gottes-Königs? Müßte
fie nicht vielmehr klar und unzweideutig verkünden, daß uns in diefer
oder jener konkreten Situation ein Krieg verboten, bzw. irgendein, wenn
auch noch fo großes politifches Opfer geboten ift, gleichviel, welche
Feindfchaft und Verfolgung Sie fich dadurch von feiten der Welt und
des Staates zuzieht? Denn auch die Kirche wird fich nur dadurch gewinnen,

daß fie fich um der Wahrheit und der Gerechtigkeit willen verliert.
Findet Sie aber dazu den Mut nicht, ill keine Kirche da, die folche
Verkündigung wagt, und kein Glaube, der folchen Gehorfam leiftet, wie
follten die Staatsmänner und Politiker dann Refpekt vor der Kirche
und dem Gottesglauben haben? Wie follten fie dann nicht ihre Wege
gehen? Und wie follte dann nicht die Kirche auch an Anfehen bei den
Maffen einbüßen?

Leider find wir heute noch weit entfernt von folchen Erkenntniffen.
Schon allein diefe Fragen ftellen, empfindet man als unerhört und
anmaßend. Wir Chriften von heute fitzen immer noch fteif und ftarr auf
unferen abftrakten „ewigen Wahrheiten" und glauben, damit unfere
Pflicht der Welt gegenüber hinreichend getan zu haben, wenn wir diefe
Wahrheiten im allgemeinen treu bewahren und tradieren und gegenüber
Anfechtungen verteidigen. Unfere Mühe gilt mehr der Sorge um die
Lehre als der Sorge um die Seele. Und doch kommt heute alles darauf
an, zu wiffen, daß in beftimmten Situationen des menfchlichen und
kirchlichen Lebens nicht nur unfehlbar gelehrt wird, was an fich wahr
ift, fondern was hier und jetzt Gebot der Stunde und Gottes Wille ift.
Dazu braucht man geiftige Führung und ein prophetifches Hirtenamt.
Wozu denn fonft? Wir können mitfamt unferen herrlichen unfehlbaren
Wahrheiten in konkreter gefchichtlicher Stunde verfagen, wenn die
zeitgemäße Anwendung jener Wahrheiten fehlt, wenn für die praktifche,
gegenwärtige Weltgeftaltung den Dämonen der Welt freie Bahn
gegeben wird und keine konkreten Weifungen, Gebote und Verbote
gegeben werden. Schließlich gibt man fich mit allen Zuftänden zufrieden
und man würde mit dem Teufel felbft ein Konkordat abfchließen, wenn
er nur die Gewähr gibt, daß unfere theologifchen Zirkel nicht geftört,
unfere kirchlichen Rechte refpektiert und unfere liturgifchen Feiern
unbehelligt bleiben. Denn auch dem Teufel ift es gleich, ja recht, wenn wir
uns befchränken auf die Pflege einer gewiffen Innerlichkeit und die Vor-

415



bereitung auf das Jenfeits. Denn wer das Diesfeits beherrfcht, der
erjagt auch früher oder fpäter die Seelen.

III.
„Unfere Religion ift Chriftus, unfere Politik ill Deutfchland." Diefes

Schlagwort eines nationaliftifchen Kultusminifters wurde feinerzeit
in kirchlichen Kreifen dankbar und freudig aufgenommen und
fogar auf die Kanzel gebracht wie das Weisheitswort eines Kirchenvaters!
Als ob man nichts anderes wünfchen könnte, als daß Chriftus unfere
Religion fei! Wird Chriftus nur als „Religion" geduldet, dann ill er
ja fchon abgefetzt von feinem Königsthron! Entweder wird Chriftus
als König des Reiches Gottes, dem auch die Bereiche der Politik und der
Wirtfchaft unterftehen, anerkannt — oder aber er wird bald auch einer
anderen „Religion" weichen muffen! — Chriftus hat kein Intereffe an
einer „Religion"; was er will, ill: Reich Gottes.

So horchen die wartenden Menlchen heute oft noch vergebens nach
einem erlöfenden Wort für brennende Lebensfragen der Gegenwart.
Den Hungernden werden meift Steine geboten, Steine der abftrakten
Anfich-Wahrheiten, Steine der allgemeinen, nicht konkreten Lehren, die
trotz ihrer Schönheit und Richtigkeit keine Hilfe bieten können. In
folchen Zeiten der Stagnation, in denen man immer nur „ewige
Wahrheiten" predigt und fich der göttlichen Stimme in den konkreten Fragen
unferer Zeit verfchließt, wird den „Armen" keine frohe Botfchaft mehr
verkündet; das find Zeiten, wo die Dämonen fett werden, wo die
Reichen reicher und die Mächtigen mächtiger, die Armen und Schwachen
aber ärmer und fchwächer werden. Non est propheta!

Darum muß Chriftus wieder Künder eines konkreten Willens
erhalten, die diefen Armen die frohe Botfchaft verkünden. „Chriftus der
Herr will heute mit feinem Gebot und feiner Verheißung konkret in das
konkrete Leben hinein, dort hin, wo es heute brennt. Die fozialen,
nationalen und internationalen Fragen werden heute von ihm in
Angriff genommen Diejenigen, die unter dem Evangelium bloß eine
Summe von ewigen Wahrheiten verftehen, die jederzeit für uns bereit-
ftehen, brauchen nicht zu bitten: „Herr, lehre mich Deine Wege!" Denn
fie kennen ja diefe Wege ein für allemal. „Wer aber das ewige Wort
nicht zeitlich hat, der hat es überhaupt nicht" (Otto Reinhold).

Inzwifchen (obige Ausführungen find fchon 1937 gefchrieben worden)

ift von theologifch-kirchlicher Seite felbft auf diefe verhängnisvolle
Entwicklung hingewiefen worden. So hat Emil Brunner in feiner
wertvollen Schrift „Wahrheit als Begegnung" den Objektivismus in der
theologifchen Lehre klar nachgewiefen. Er kommt dabei ebenfalls zu
unferer Unterfcheidung zwifchen prophetifcher „Verkündigung" und
fchulmäßiger „Lehre" und damit zu unferer Forderung des „Prophetifchen"

als einer Notwendigkeit der Stunde. „Aus dem orthodoxen
Grundirrtum ergibt fich notwendig die Ueberfchätzung der Lehre im

416



Leben der Kirche und im Glauben des Einzelnen. Die Kirche hat zwar
ein heiliges Lehramt empfangen aber der primäre Auftrag der
Kirche ill nicht die Lehre, fondern die Verkündigung. Verkündigung
muß wohl immer einen Lehrgehalt haben, aber fie felbft ill etwas anderes

als Lehre. Sie ill Glauben weckende, Glauben fordernde, um Glaubend

werbende Anrede. Echte Verkündigung hat immer einen prophetifchen

Charakter, die bloße Lehre dagegen einen fchulmäßigen. Es gibt
eine Art kirchlicher fogenannter „Verkündigung", die vielmehr der
jüdifchen Synagoge als der chriftlichen Kirche gemäß ift, obwohl ihre
Lehrinhalte neuteftamentlich find. Die Verwechflung von Lehre und
Wort gibt auch der Theologie und den theologifchen Lehrftreitigkeiten
ein völlig unproportioniertes Gewicht... Hier hat die Kirche aus ihrem
Orthodoxismus heraus unerhörte pädagogifche Fehler begangen, an
deren Folgen fie heute noch leidet. Es wäre höchfte Zeit, daß die Kirche
ihre Predigt und Unterrichtspraxis ganz neu durchdächte im Lichte der
Erkenntnis, daß die traditionelle Gleichfetzung von Lehre und
Verkündigung ein unheilvoller Irrtum ift. Die Fehler, die fich aus diefem
orthodoxen Grundirrtum ergeben, werden dadurch nicht beffer, daß
man fich immerfort darauf beruft: Das Wort allein tut's. Gewiß, das

Wort Gottes allein tut's, aber nicht die Lehre, auch nicht die biblifche
Lehre oder Katechismuslehre. Beachten wir, was in der Heiligen Schrift
felbft unter Verkündigung verftanden wird, fo fehen wir, daß damit
immer ein Vorgang ganz und gar perfonhafter, begegnishafter Art
gemeint ift, weit ab von dem durch den griechifchen Wahrheitsbegriff
beftimmten katechetifchen und homiletifchen Lehrbetrieb." *)

Es ift dies ein Zeichen erfreulicher theologiIch-kirchlicher Selbfterkenntnis

und Umkehr, die aber leider nur meift auf halbem Wege liehen
bleibt. Wenn man nämlich die theologifchen Kontroverfen der Gegenwart

betrachtet, fo gleichen fie nicht feiten, um mit Hilty zu fprechen,
einem „Kinderzank im brennenden Haufe". So bleibt leider das Wort
des Jeremias auch für unfere Zeit beliehen: „Jam non est proprietà!"
Was fehlt, ifl das prophetifche Wort der Kirche, d. h. das mit propheti-
fcher Vollmacht gefprochene, konkrete Wort für die konkrete Situation;
das rechte Wort, am rechten Ort und zur rechten Zeit gefprochen. H. H.

Sollen und können wir die Bibel lefen und wie?2)
I.

Sollen wir die Bibel lesen?

Der Staub auf der Bibel — Das Buch mit den flehen Siegeln.
Es ift mir, zum Abfchluß einer ganzen Woche, welche dem großen

Thema galt, das Bibel heißt: ihr Inhalt, ihre Bedeutung, ihr Ver-
x) a. a. O. S. 133/134.
2) Vortrag, gehalten am religiös-Sozialen Ferienkurs in Bad Gutenburg,

Herbft 1938.

417


	Vom Fehlen des prophetischen Wortes in der Kirche selbst

