
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 7-8

Artikel: Prophetismus und Religionismus

Autor: H.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seine fchönften Engel wallten
Ihm zu Häupten feiig leis,
Riefenhafte Nachtgeftalten
Schloffen unterhalb den Kreis.

„Eh' ich euern Reigen löfe",
Sprach der Allgewalt'ge nun,
„Schwöret, Gute, fchwöret, Böfe,
Meinen Willen nur zu tun!"

Freudig jubelten die Lichten:
„Dir zu dienen find wir da!"
Die zerftören, die vernichten,
Die Dämonen, knirfchten: „Ja."

Conrad Ferdinand Meyer.

Prophetismus und Religionismus.
Im Mittelalter, fo berichtet irgendwo Jean Paul, habe die Sitte

beftanden, daß jedem, der einem Klofter ein Gefchenk machte, zum
Zeichen der Annahme desfelben eine Ohrfeige gereicht wurde.
„Natürlicherweife", fo bemerkt hierzu Jean Paul, „bekam diefe Ohrfeige
— und zwar in noch ftärkerem Maße, entfprechend dem größeren
Werte des Gefchenkes — ein jeder, welcher der Kirche irgendwie
Licht und Wahrheit fchenkte. Und da die Wahrheit, als ein geiftiges
Gut, fo hoch über jedem körperlichen fteht, fo quittierte die Kirche die
Befitznahme diefes Gefchenkes durch Ohrfeigen, die oft den Tod nach
fich zogen (nämlich durch Inquifition und Scheiterhaufen). Das ill übrigens

nicht mehr als begreiflich; denn auch jener Einzige, der nie etwas
anderes fagte als Wahrheiten, und zwar lauter wichtige, erhielt in
Jerufalem Backenftreiche, im buchftäblichen und im geiftigen Sinne,
und zwar tödliche."

Mit diefem Vergleich ill das Verhältnis zwifchen Prophetismus und
Religionismus treffend gekennzeichnet. Es ill zwar ein fehr gefpanntes,
aber nicht ein durchaus unfruchtbares oder deftruktiv feindliches
Verhältnis. Die Wahrheit wurde fchließlich hinterdrein doch immer wieder
irgendwie und bis zu einem gewiffen Grade angenommen, die der
prophetifche Wahrheitskünder der Religion und der Kirche anbot, auch

wenn er dafür meift verfolgt und verbrannt wurde. Die Frage ill aber
doch nicht unintereffant: Wie kann es denn überhaupt zu diefem fo
gefpannten, tragifchen Verhältnis zwifchen Religion und Prophet kommen,

da doch beide primär und wefentlich religiös intereffiert und auf
Gott hin gerichtet find? Wir find diefer Frage fchon in früheren Unter-
fuchungen nachgegangen, möchten fie hier aber noch ausführlicher
beantworten.

358



I.
Mit einem einzigen Wort vermag man (und pflegt man ja auch) diefe

Frage dahin zu beantworten, daß man fagt: „Der Prophet hat es mit
dem lebendigen Gott zu tun, während die Religion fich mehr mit dem
Gott der Schrift und der Tradition befchäftigt." Es ift aber wichtig,
diefe Tatfache näher und im Einzelnen zu unterfuchen. Und da
ergeben fich befonders zwei Dinge, durch die die Religion dem
Propheten entgegenfteht und widerfpricht: durch die Harre Gebundenheit
der Religion an Schrift und Dogma ergibt fich ein gewiffer Doktrinarismus

und Dogmatismus, und durch ihre einfeitige Orientierung von
dem Beftehenden und der Tradition her ergibt fich eine gewiffe
Zeitfremdheit und ein extremer Traditionalismus. Beides muß notwendig
vom lebendigen Gott wegführen und damit auch vom Verftändnis der
prophetifchen Miffion.

Nikolaus Berdjajew hat in einigen treffenden Sätzen das Verhältnis
zwifchen Prophetentum und Religion dargeftellt, worin auch deutlich

diefe beiden von uns befonders herausgeftellten Momente fichtbar find:
„Im Prophetentum wird das religiöfe Leben geboren und findet

alsdann feinen Niederfchlag im Prieftertum. Die prophetifch-religiöfe
Individualität ill ihrer Natur nach nicht der Vergangenheit und nicht
der Gegenwart, fondern der Zukunft zugewandt, wenn fie fich auch
aktuell in der Gegenwart auswirkt. Ihre unfichtbare Quelle hat die
prophetifche Tätigkeit in der Schau des Zukünftigen. Sie fucht das

Diesfeitige vom Jenfeitigen, das Gegenwärtige vom Zukünftigen her
zu geftalten. Der Prophet ill ftets mit der Gegenwart unzufrieden; er
entlarvt das Böfe in der ihn umgebenden Gegenwart und erwartet in
der Zukunft den Triumph der höchften geiftigen Prinzipien, die fich
ihm im prophetifchen Geficht erfchließen. Im prophetifchen Geift ift
immer ein eigenartiger Chiliasmus enthalten, ein Hoffen auf den
Anbruch des Reiches Gottes in der Welt. Der Prophet wartet auf den

Gerichtstag und auf den Sieg der Wahrheit.
Das prophetifche Element ill das ewige Element im geiftigen Leben

der Welt. Es ill der Urborn der fchöpferifchen Bewegung im religiöfen
Leben; es läßt keine Verknöcherung und kein Abfterben des religiöfen
Lebens zu. Der Prophet lebt und atmet im Element der Freiheit; er
muß in der ihn umgebenden religiös verhärteten Welt erfticken, aber
in feiner eigenen geiftigen Welt atmet er frei, aus voller Seele. Weis-
fagend fchaut er ftets die geiftige Welt und erwartet ihr Eindringen in
die Stickluft diefer Welt. Der Prophet fchaut weisfagend die Gefchicke
des Menfchen und der Welt. Er enträtfelt die Gefchehniffe der em-
pirifchen Welt durch fchauendes Eindringen in die geiftige Welt.

Im Unterfchied vom Heiligen ift der Prophet in das Leben der
Welt und in das Leben feines Volkes verfenkt und teilt die Schickfale
der Welt und die Schickfale feines Volkes.

Der Prophet mag wohl einfam fein, aber er ift nicht Individuali!!.

359



Er fteht ja gerade im Gegenfatz zur individualiftifchen Frömmigkeit
des Myftikers. Dennoch darf man den Propheten auch nicht zur
Myftik an fich in Gegenfatz ftellen. Es gibt auch eine prophetifche
Myftik. Diefe ift Myftik des Heiligen Geiftes. Die prophetifche Myftik
ill daher weniger fakramental und kultifch als reformatorifch. Das
Bewußtfein für die Nichtabgefchloffenheit der chriftlichen Offenbarung,
dafür, daß die Kirche nicht zu Ende gebaut und das Reich Gottes noch
nicht Gegenwart ift, daß vielmehr eine fchöpferifche Bewegung,
Erneuerung und Vollendung möglich und nötig ift, dies alles ill mit der
prophetifchen Myftik verbunden." (Berdjajew.)

Das Wefentliche des Propheten und feiner Tätigkeit im Gegenfatz
zur Religion befteht in der Tat darin, daß er ein auf den aktuellen
Willen Gottes Laufchender ift. Eine gewiffe Spannung, ein Kampf mit
der offiziellen Religion und Theologie ill ihm gerade dadurch
aufgezwungen, weil dort Harre, traditionelle menfchliche Formen an Stelle
der lebendigen Gedanken und Abfichten Gottes getreten find. „Aus
dem berechtigten Sichmühen der Theologie um das Verftändnis der in
der biblifchen Gefchichte in diefe Welt hereinbrechenden Gotteswirklichkeit

ift immer mehr ein fehriftgelehrtes Meiftern und Schulmeiftern
des lebendigen Gottes geworden. Der Theologe fühlt fich fo fehr als
Befitzer der göttlichen Erkenntniffe, daß er es nicht laffen kann, Gott
vorzufchreiben, was er zu tun und zu laffen hat. Er geht zum
mindeften achtlos, vielleicht aber auch verachtend an dem vorüber, was
Gott wirklich tut. Die erfchütterndften Dinge gehen den Theologen
nichts an, wenn und folange fie nicht einen Platz in feiner Dogmatik
haben." (Trautvetter.)

Hier wird die Tragik fichtbar, der immer wieder jede Religion
verfällt und auf die fchon Jefus felbft hinweift, wenn er (bei
Matthäus 16", 4) zu feinen fchriftgelehrten Zeitgenoffen fagt: „Das
Ausfeilen des Himmels wißt ihr zu beurteilen, die Zeichen der Zeit
aber könnt ihr nicht verftehen." Das Hauptübel der jüdifchen
Religiosität zur Zeit Jefu war-ihre Zeitblindheit. Das war ja auch der
eigentliche Grund, daß fie ihren Erfüller und Erlöfer nicht erkannte.
Die jüdifche Rechtgläubigkeit orientierte fich ganz einfeitig vom
Papier her, ftatt auch vom Leben her, ausfchließlich von der Tradition,
den heiligen Büchern her, ftatt auch von der Gegenwart her. Das
war das tragifche Verhängnis für das jüdifche Volk. Der jüdifche
Gottesglaube, die jüdifche Gotteserkenntnis waren wohl von imponierender

Höhe, Reinheit und Vollkommenheit, aber es fehlte ihnen die
Richtung auf das Gegenwärtige. Gott wurde einfeitig nur über den
Wolken gefehen. Man fah ihn nicht mehr in den Ereigniffen des

gefchichtlichen Lebens, man hatte kein Organ mehr für fein Walten
und Wirken in der lebendigen Gegenwart. Das ill der Fluch jeder
Harren Orthodoxie.

So ward der jüdifche Gottesglaube, trotz feiner Richtigkeit und

360



Ueberlegenheit gegenüber dem Heidentum, durch feine extreme Ueber-
weltlichkeit, die keinen Kontakt mehr hatte mit dem gefchichtlichen
Erleben, immer kreuzfeindlicher, und fomit immer unfruchtbarer.

Das Verhängnis folcher Harren, einfeitigen Bücher- und Traditionsreligion

liegt darin, daß Gott fich ihr nicht mehr offenbaren kann, es

fei denn, daß er fich ihr „in Zeichen und Wundern" manifeftiere. „Ihr
verlangt Zeichen und Wunder", mußte ihnen Jefus vorhalten, „es wird
euch aber kein anderes Zeichen gegeben werden als das Zeichen des

Propheten Jonas", d. h. die Gefchichte, das Prophetenfchickfal, das
dem Meffias begegnet — er wird abgelehnt, verfolgt, getötet, aber
durch fein Unterliegen wird er fein Volk erlöfen —, das ill das
Zeichen, auf das fie achten follten. Aber für diefes Kreuzzeichen, das
ihnen in der lebendigen Gefchichte gegeben wurde, waren fie blind —
und das eben war ihr Schickfal und ihre Tragik. So lange erwartet,
und als er kam, nicht erkannt: wegen ihrer geiftigen Blindheit gegenüber

dem Prophetifchen, gegenüber dem lebendigen Willen Gottes.
Sie waren die Rechtgläubigen und Auserwählten — er ließ fie

Stehen und ging weiter!
Gab es je ein frömmeres, eifrigeres Volk als fie? Er ließ fie flehen

und ging weiter!
Gab es einen heiligeren Tempel als den Tempel zu Jerufalem? Er

ließ ihn flehen und ging weiter!
Nein, nicht einmal liehen ließ er ihn, fondern zerftören! —
Daraus hat die Chriftenheit, wie mir fcheint, noch nicht die

notwendigen Lehren gezogen.
Das Sein eines jeden Menfchen (und auch fein Werk) entfteht in

feiner Befonderheit aus dem Zufammenwirken zweier Gegebenheiten:
aus feinem eigenen Lebenswillen und aus der ganzen Fülle der gegebenen

Situation. So fpricht auch Gott ftets von zwei Seiten zu uns: durch
das objektive Gefetz und durch die Situation. Und fo muß der Menfch
fowohl gewiffenhaft nach dem bereits gefetzten und bekannten Willen
Gottes gehen, als auch offenen Ohres und willigen Herzens fein gegenüber

dem, aus der Situation gebietend oder verbietend an ihn
herantretenden lebendigen Willen Gottes. Es braucht aber eine große und
ftetige feelifche Wachheit und eine gewiffe Geduldigkeit und
Kreuzförmigkeit des Denkens, um diefen freien und unvorhergefehenen
Anfpruch Gottes in der lebendigen Gefchichte nicht zu überhören. Denn es

kann fein, daß gerade unfere religiöfe Selbftficherheit und Ueber-
gefchäftigkeit diefen Anfpruch Gottes überhört, oder daß Gott feinerfeits

diefem unferem felbltficheren Standpunkt entgegenwirkt.
Gottes Wille und Gottes Stimme aber nicht in der Situation, im

Zeitgefehehen erkennen, das ift der Urfprung jeder eigentlichen Härefie,
der Fehlentwicklung im religiöfen Leben, fei es nach links oder nach
rechts. In beiden Fällen fehlt der demütig-wache, lebendige Gott-
Gehorfam (der das eigentliche Ziel jedes Menfchengehorfams ift).

361



Darum die prophetifche Forderung: wach zu fein und aufgefchloffen,

und zu horchen auf die Stimme des Herrn. Denn nicht nur darauf
kommt es an, daß wir wiffen und erkennen, was „an fich" erlaubt ift
und geboten ill (folch billiges Kathederchriftentum kann zu gewiffen
Zeiten fchrecklich verfagen!), fondern vor allem darauf, daß wir
wiffen und erkennen, was jetzt geboten ift, was Pflicht der Stunde ift.
Chriftentum ill nicht fchöne Ideologie, auch nicht bloß „wahre Lehre",
fondern praktifche Erkenntnis, ift Verftändnis des lebendigen Willens
Gottes, des gefchichtlichen Wirkens Gottes. Wer das Gebot der Stunde
mit dem „an fich" geltenden Rechte, der „an fich" geltenden Wahrheit
abfchwächt, der fchlägt das Leben mit dem Buchftaben tot, der macht
fich jener Lauheit fchuld, die Jefus rücksichtslos verdammt hat.

Nicht der Ideologe und nicht der Schriftgelehrte, der Schulmeifter,
lehrt uns in kritifchen, entfcheidenden, konkreten Situationen das richtige

Erkennen und Tun, fondern der im Heiligen Geift ftehende, den
aktuellen Willen Gottes verftehende, fchlichte aber zeitwache Bekenner,
nicht der klug abwägende Profeffor des „Sowohl als auch", fondern
der einfache, vielleicht fogar einfeitige, aber entfchiedene Kämpfer
Gottes. Denn nicht den unfehlbaren Schulmeifter und Profeffor hat
Gott feiner Kirche verheißen, fondern den in der lebendigen Gefchichte
weiterwirkenden prophetifchen Heiligen Geilt. Aber die Notwendigkeit

des praktifchen, prophetifchen Wortes neben dem dogmatifchen,
theologifchen Worte der Kirche.

II.
Wenn die Religion den Propheten ablehnt oder verfolgt, fo

gefchieht es ferner meiftens unter dem Vorwurf des Irrtums, der
Härefie, der falfchen Lehre, fei es nun in bezug auf den Inhalt, oder
auch nur in bezug auf die Sprache. Auch hier ill der Grund der, daß
der Religionismus nicht unterfcheidet zwifchen lebendig und tot,
fondern nur zwifchen wahr und falfch. Nun gibt es aber eine lebendige
(dynamifche) und eine tote (ftatifche) Wahrheit, und ebenfo eine lebendige

und eine tote Sprache. Für ein dogmatifches Schulwiffen mag eine
ftatifche Wahrheit, in einer toten Sprache dargelegt, genügen, ja fogar
gewiffe Vorteile haben. Für die prophetifche Erkenntnis und Aufgabe
aber ill die lebendige Wahrheit, in lebendiger Sprache verkündet,
unerläßlich, und diefelbe muß dann neben den Lichtfeiten auch die
Schattenfeiten und Kehrfeiten alles Lebendigen mit in Kauf nehmen.
In bezug auf die Wahrheitsverkündigung bedeutet das eine gewiffe
Einfeitigkeit der Sicht und eine gewiffe Spontaneität, Uebertreibung
und Ueberfpitztheit der Sprache, ohne die diefe Verkündigung
wirkungslos wäre. Dafür aber eben hat der Doktrinarismus und Dogmatismus,

der in der Religion herrfcht, kein Verftändnis. Er ifl der Totengräber

und Totenwächter der religiöfen Wahrheit. „De mortuis nil
nisi bene." Wenn man, wie üblich, bei diefem bekannten Sprichwort

362



die Betonung auf den Schluß fetzt, heißt es: „Von den Toten foil nur
Gutes gefagt werden." Man foil den Toten ihre Fehler nicht
nachtragen, man foil den toten Gegner in Ruhe laffen. Man kann das Wort
aber auch am Anfang betonen und in einem übertragenen, geiftigen
Sinn verftehen, dann offenbart es eine tiefe Wahrheit: „De mortuis
nil nisi bene", d. h.: Nur von den Toten kann man nur Gutes
ausfagen; nur die erftarrten, toten oder abftrakten Wahrheiten zeigen
keinerlei Fehler. Ein lebendiges Wefen, eine Perfon, die lebendig in die
Gefchichte eingreift, macht immer etwa Fehlgriffe, muß fich immer
irgendwie befchmutzen. Nach einer altruffifchen Legende foil (wie
Solowjew erzählt) der heilige Nikolaus mit dem heiligen Kaffian einmal

vom Himmel auf diefe Erde gekommen fein. Da fahen fie auf
einem Acker einen • Landmann, deffen Wagen tief im Kote der Erde
fleckte. St. Nikolaus eilt dem Bauern zu Hilfe, um den Wagen
herauszuziehen. Dabei aber befchmutzt er fich ftark. Wie Sie aber zum Himmel

zurückkommen, wird er vom heiligen Petrus mit zwei Fellen im
Jahr belohnt, während man den heiligen Kaffian, der Sich ängftlich vor
jedem irdifchen Schmutz bewahrte, nur alle zwei Jahre einmal feiern
läßt. Darin fieht Solowjew ein Symbol für die römifche Kirche. So
habe Rom fich befchmutzt, als es Zugriff, um die heidnifche Welt aus
ihrem Schmutz herauszuholen. Aber es habe wenigftens die Gefchichte
gewagt.

Dies Gleichnis gilt nun aber ebenfofehr für die prophetifche Tätigkeit
und Verkündigung. Weil diefe lebendig in die Zeit einfchneidet,

um irgend eine konkrete Not zu wenden, ift bei ihr auch eine gewiffe
äußere Unkorrektheit, Schärfe und Ueberfpitztheit in Kauf zu nehmen.

„Errare humanum est", fagt ferner das Sprichwort. „Irren ift
menfchlich." Das Wort ill hier im pofitiven Sinne zu verftehen. Wehe,
wer fich nicht mehr irren darf! In statu viae, hienieden, folange man
mir noch Prügel zwifchen die Füße wirft, folange man mich noch als
gefährlich verfolgt und bekämpft, folange ich noch fehlen kann, fo
lange bin ich noch lebendig.1)

1) Es ift daher, von hier aus gefehen, eher ein Armutszeugnis, ein Zeichen der
Greifenhaftigkeit, wenn z. B. geiftliche oder politifche Perfönlichkeiten oder Inftanzen

glauben, es ihrem Preftige fchuldig zu fein, als unfehlbar und irrtumslos in
ihren gefchichtlichen Entfcheidungen fich zu erweifen; wenn fie meinen, immer und
in allem recht haben zu muffen und nie fehlen- zu dürfen und Sich deshalb lieber
ausichweigen oder übervorfichtig und vieldeutig äußern, als Sich offen und ehrlich
für ihre Ueberzeugung einzufetzen, auf die Gefahr hin, eine diplomatifche oder
wirkliche Unklugheit zu begehen; wenn Sie lieber nichts tun, als Sich der Gefahr
auszufetzen, einen Fehltritt zu tun. Diefe übermäßige Vorficht ift ein Zeichen des
Alters und der Schwäche, während es ein Zeichen der Jugendlichkeit und der Kraft
ift, ein herzhaftes Wagnis zu riskieren. Denen, die herzhaft und mit gutem Willen
etwas wagen und felbft ihr Preftige aufs Spiel fetzen, verzeiht die Gefchichte gern
manche Fehltritte. Selbft die mittelalterliche Kirche fteht daher trotz ihrer maffiven
Entgleifungen vor der Gefchichte beffer da als „eine in der Sorge um ihren guten
Ruf und fauberen Mantel ewig fchweigende, ewig meditierende, ewig neutrale
Kirche von heute, die beinahe zum ilummen Hunde geworden ift" (K. Barth).

363



Sehr tief hat Nietzfche diefes geheime Gefetz, diefen geheimen
innerlichen Zufammenhang von Irrtum und lebendiger Wahrheit
erkannt: „Ach, wenn da einmal eine Wahrheit zum Siege kam, fo fragt
euch mit gutem Mißtrauen: Welch ftärker Irrtum hat wohl für Sie

gekämpft?"
„Hütet euch vor den Gelehrten! Die haffen euch; denn fie find

unfruchtbar. Sie haben kalte, vertrocknete Augen; vor ihnen liegt jeder
Vogel entfedert. Solche brüllen fich damit, daß Sie nicht lügen: aber
Ohnmacht zur Lüge ift noch lange nicht Liebe zur Wahrheit. Hütet

euch!
Freiheit von Fieber ill noch lange nicht Erkenntnis!
Ausgekälteten Geiftern glaube ich nicht. Wer nicht irren kann,

weiß nicht, was Wahrheit ift.
Ihr Kritiker, ihr Nörgeier! Wie wenig wißt ihr um die Gefetze

des fchöpferifchen Lebens! Wer gebären muß, der ift krank; wer aber
geboren hat, der ill unrein! Fragt die Weiber: Man gebiert nicht, weil
es Vergnügen macht. Der Schmerz macht Hühner und Dichter gackern.

Ihr Schaffenden, an euch ill viel Unreines. Das macht, ihr mußtet
Mütter fein.

Ein neues Kind: Wieviel neuer Schmutz kam auch zur Welt!"
[Der Spießer, der Sionswächter, der Eiferer für die reine Lehre

fpricht daher: Lieber kein neues Kind, damit das Leintuch unferer
tauberen Lehre nicht befchmutzt wird!]

„Aber fiehe, ich künde ein Geheimnis: Wieviel Böfes ill nötig,
um des Guten willen! Und wieviel Irrtum ift nötig, um der
Wahrheit willen! Ja, das Böfe und das Irrige ift oft des Menfchen

befte und nötigfte Kraft!" (Zarathuftra.)
Die Religion will aber nicht nur die irrtumsfreie, tote, Sie will auch

die angenehme, bequeme Wahrheit. Sie verlieht nicht, daß die prophetifche
Wahrheit fcharf, unbequem und polemifch fein muß. „Jeder religiöfe
Schriftfteller ift eo ipso polemifch; denn fo gut ill die Welt nicht,
daß die Wahrheit je fchon gefiegt oder die Majorität haben könnte.
Ebenfo wenig als es eine triumphierende Kirche auf der Welt geben
kann, kann es einen triumphierenden religiöfen Schriftfteller auf diefer
Welt geben. Denn dann wäre es kein religiöfer Schriftfteller. Der
wefentlich religiöfe Schriftfteller ift ftets polemifch, wie auch die Sache
Chrifti auf Erden ftets eine llreitende ift." (Kierkegaard.)

Priefter und Theologen anerkennen nur das Ausgeglichene, Ruhige,
Harmonifche in Lehre und Sprache. Man will die Wahrheit, aber fie
foil nicht anftoßen, nicht aufregen, und darum nicht aufwecken. Man
will den Regen, aber er foil nicht naß machen und keine unangenehmen

Nebenerfcheinungen haben. Wie es aber keinen folchen Regen
gibt, fo gibt es auch keine folche Wahrheit; man muß bei beiden das

Unangenehme, Unfympathifche mit in Kauf nehmen. Beffer eine
unbequeme, lebendige Wahrheit, als gar keine oder eine tote Wahrheit.

364



„Lieber einen lebendigen Straßenkehrer, als einen toten Geheimrat",
foil ein Dienftmädchen zur Witwe des verftorbenen Geheimrates gefagt
haben, als diefe fich abfällig über feine Bekanntfchaft mit einem
gewöhnlichen Straßenkehrer geäußert hatte.

Eben wegen diefer innigen Beziehung zwifchen Lebendigkeit und
Fehlerhaftigkeit, Wirklichkeit und Unvollkommenheit hat Goethe
fagen können: „Die Irrtümer eines Menfchen machen ihn eigentlich
liebenswürdig." Dies Wort Goethes ift ebenfo menfchlich wie chriftlich.
Von Theologen, gleich welcher Orthodoxie, könnte man fo ein Wort
nicht erwarten. Von diefen gilt vielmehr ein anderes Wort Goethes:
„Die Gelehrten find meift gehäffig, wenn Sie widerlegen; einen Irrenden

fehen Sie gleich als ihren Todfeind an."
Irren ift aber nicht nur menfchlich, irren ill auch kindlich. Dem

Alter fteht der Irrtum allerdings nicht wohl an. „Der Irrtum ift recht
gut, folange wir jung find, man foil ihn nur nicht ins Alter fchleppen."

(Goethe.) Damit ill aber, umgekehrt betrachtet, wiederum das

gleiche gefagt: Irrtumslofigkeit ill ein Zeichen des Alters, der Greifen-
haftigkeit. Weisheit und Abgeklärtheit toll von felbft als reife Frucht
des Alters und der Erfahrung fich ergeben. Den Irrtum künftlich und
mit Gewalt verhüten oder zu verhüten fuchen, indem man die
Bewegungsfreiheit des menfchlichen Geiftes einfchränkt, ift daher nicht
nur ein Angriff auf die Würde des Menfchen, fondern auch ein päda-
gogifcher Fehlgriff. „Nicht vor Irrtum zu bewahren, ill Pflicht des
Menfchenerziehers, fondern den Menfchen dazu zu führen, daß er den
Irrtum als folchen erkennt; denn dann erft überwindet er ihn einmal
gründlich. Denn nicht der Irrtum dient dem Teufel und feinen Zwek-
ken, fondern die Lüge. Wenn ich irre, kann es jeder bemerken, wenn
ich lüge, nicht." (Goethe.) Und man kann hinzufügen: Wenn ich irre,
finde ich letztlich immer wieder zurück. Denn der Irrtum ill leicht zu
erkennen, er liegt an der Oberfläche, damit läßt fich wohl fertig
werden. Der Irrtum ilt menfchlich. Lüge und Schwindel aber find
fatanifch.

In der Tat, ill es nicht merkwürdig, daß gerade die, welche fehr
empfindlich find für jede Unebenheit der Lehre oder der Sprache, die
kleinlichen Ketzerriecher, daß gerade Sie, welche undogmatifche Mücken
feien, in der Regel Kamele der fchlimmilen Lügen zu verfchlucken
pflegen? Wie es läßliche Sünden gibt und Todfünden, fo gibt es auch
läßliche Irrungen und tödliche Irrungen, und wie gerade jene, die
pharifäifch acht geben, ja keine läßliche Sünde zu begehen, in der
Gefahr find, fich aus den größten Todfünden kein Gewiffen zu
machen, fo pflegen auch die, welche fich ängltlich vor jeder dogmatifchen

Inkorrektheit hüten, den größten gefchichtlichen Lügen zum
Opfer zu fallen. Gerade gegen diefe jatanifche Perverflon, daß im
Großen geflattet ifl oder unbemerkt gefchieht, was im Kleinen verboten
und vermieden wird, gegen diefen eigentlichen „Großoberfchwindet

365



diefer Welt", der die Menfchen durch pharifäifche Vergrößerung des
Kleinen blind macht für die großen Irrtümer und Sünden in der Welt
— gerade dagegen richtet fich ja die prophetifche Verkündigung.

Vom jungen Tolftoi fchrieb einer feiner Freunde, er begehe zwar
auffallende Torheiten, aber jede derfelben fei dem verftändigften
Benehmen der anderen doch vorzuziehen. Wir kennen jetzt den Grund
und Sinn diefer „prophetifchen Torheit": fie ift eben die unvermeidliche

Kehrfeite der prophetifchen Wahrheit und Weisheit, wie feine
Einfeitigkeit die Folge einer außergewöhnlichen Lebendigkeit und Ein-
fichtigkeit ill. H. H.

Wohin gehen wir?
Wenn wir unfern Blick in die Zukunft richten, fo bieten fich uns

drei Perfpektiven.
Die eine möchte ich die der nahen Hoffnung nennen. Wir fehen

dann zwar deutlich genug die ganze Furchtbarkeit der Lage, das,
menfchlich betrachtet, Ausfichtslofe daran. Aber wir hoffen auf einen
Umfchwung. Und zwar in nicht zu ferner Zeit, vielleicht in Kürze.
Die Mächte, welche jetzt die Welt verheeren, alle Freiheit und Menfchlichkeit

zerftampfend, alle Hoffnung auf das Reich Gottes und des

Menfchen illuforifch machend, haben zwar ihre „Stunde", wo die
„Macht der Finfternis" herrfcht. Auch dies nach Gottes Ratfchluß, oder
wenigftens unter feiner Zulaffung. Aber diefe Stunde wird vorübergehen,

die Finfternis wird lieh zerteilen, der Tag der Freiheit und
Menfchlichkeit wieder anbrechen, alles Gemordete, Gefchändete,
Zertretene wieder auferftehen — fchöner, reiner, ftärker als zuvor.
Inzwifchen arbeiten wir, vielleicht in einer erzwungenen Stille, und
bereiten, foweit es an uns liegt, den Umfchwung vor, ruften uns auf
ihn, beten darum, bauen im Geilte an einer neuen Demokratie, einer
neuen Freiheit und Menfchlichkeit, einem neuen Frieden, einem neuen
Europa, einer neuen Welt, einer neuen Schweiz. Durch diefen Ausblick
getrottet halten wir mit Gott und unferer unbefieglichen, befonders in
ihm unbefieglichen, Seele aus in der Schwere und Dunkelheit diefer
Tage — inzwifchen auch auf alles Schlimmfte gerüftet, das aber nicht
das letzte Wort fein wird. Wir harren aus mit Gott. Von ihm erhalten
wir dafür die Kraft. Wir bauen auf feine Verheißung.

Das ift's, was ich die nahe Hoffnung nenne und vielleicht auch die
kurze Perfpektive nennen könnte. Es ill eine Hoffnung und
Perfpektive auf weltliche Entwicklung günftiger Art.

Aber dagegen erhebt Sich immer wieder ein Zweifel. Der
Umfchwung fcheint fich nicht zu nähern, fondern nur immer weiter zu
entfernen. Der Zufammenbruch geht vorwärts, erweift fich als noch
radikaler, denn wir gemeint hatten. Es geht nicht einem nahen Tag
entgegen, fondern immer tiefer in finfterfte Finfternis hinein. Das

366


	Prophetismus und Religionismus

