
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 7-8

Artikel: Gott im heutigen Weltgeschehen : ein Briefwechsel : Teil I und II

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spruch.
Sei du nur Burg und Fette
Der Deinen immerdar.
Was ift der Scharen größte
Dann wider deine Schar?
Laß alle Welt empfinden,
Daß unferes Gottes Stadt,
Noch Kraft zum Ueberwinden,
Noch Geift zum Leben hat.

Wohlan, ein jeder eile,
Dir Geift und Kraft zu weih'n,
Auf daß wir reine Pfeile
In deinem Köcher fein.
Und wenn uns dein Erwählen
Zum Heroldsamt erkor,
So rufte Mund und Kehlen,
Und öffne Herz und Ohr.

Karl Bernhard Garve.

Gott im heutigen Weltgefchehen.
Ein Briefwechfel.

Zürich, io. Juli 1940.
Verehrtefter Herr Profeffor!

Die Schreiberin diefes Briefes ill in diefen Zeiten den „Neuen
Wegen" für vieles fehr dankbar: für die Beleuchtung des Welt-
gefchehens wie des fchweizerifchen unter höheren Gesichtspunkten, für
die Kritik unferes chriftlich-kirchlich-theologifchen Wefens, befonders
auch durch die Beiträge von H. H. (und warum kommt Trautvetter
nicht noch mehr zu Worte?) und — last not least — auch für die
Andachten. Aber Eines vermiffe ich in den letzten Monaten doch ein
wenig, ja fogar ftark: die große Frage, die jetzt doch die Herzen derer
bewegt, die mit Gott, mit Chriftus, mit dem Reiche verbunden find,
die Frage der Fragen, die Frage auf Leben und Sterben der Seele, die des

42. Pfalms: „Wo ifl denn nun dein Gott?", die Frage: „Wo ift denn nun
Chriftus? Wo bleibt denn nun das Reich Gottes?" Befonders ift es das
Glück der Böfen, das einfach nicht mehr zum Ertragen ift. Diefe ungeheuren

Frevel ungerächt zu fehen, diefe Hybris zu ertragen, diefe Läfterungen

Gottes zu vernehmen, diefes Siegesgefchrei zu hören, das ill nicht
mehr länger möglich. Da muß doch Gottes Blitz herabfahren! Warum

349



denn gefchieht das nicht? Ich darf wohl, wie immer, ganz offen reden?
Gott fcheint einfach abwefend. Er hört nicht, er fieht nicht, er handelt
nicht; der Teufel allein hat das Wort und die Gewalt, und er fegnet
die Seinen, während wir von unferem Herrn verlaffen find. Ja,
verlaffen! Aus unferen Seelen — ach, aus wie viel Seelen! — gellt über
diefen Triumphen des Böfen, diefem Nichterhörtwerden all unferer
Gebete, diefem Erliegen und Sterben all unferer Hoffnungen das Wort
zum leeren Himmel hinauf: „Gott, unfer Gott, warum hall du uns
verlaffen?"

Ich weiß, verehrtefter Herr Profeffor, daß Sie darauf eine
Antwort haben, und auch ungefähr welche. Sie haben ja fowohl von
diefem Glück der Böfen, wie auch von diefem Verlaffenfein mehr als
einmal geredet. Aber fteigern fich nicht mit dem Erleben die Fragen
und müßten darum nicht auch die Antworten fich fteigern? Müßten,
da die Fragen immer wieder auffteigen, nicht auch die Antworten
immer wieder neu gegeben werden?

Und vor allem Eines: Sie zeigen uns immer wieder im Welt-
gefchehen Gottes Weg und Wort, freilich mehr als Gericht, aber im
Hintergrund doch auch als Gnade. Aber ich frage: Wo bleibt da der
Einzelne? Ich meine: Das Rad diefes Gerichtsgefchehens geht doch über
fo viele weg, die einfach erliegen, die einfach zugrunde gehen.
Darunter find fo viele Unfchuldige. Ja, die fchlimmilen Schuldigen kommen

fogar am wenigften unter das Rad. Wo bleibt da das Gerichf?
Gericht muß doch Gerechtigkeit fein? Und überhaupt: diefer Weg
Gottes, den Sie zeigen, geht doch bloß auf große allgemeine Ziele,
er geht aber über den Einzelnen weg. Kann uns das genügen? Wie
antworten Sie auf diefe Frage?

Darf ich Sie überhaupt bitten, auf das ganze Problem noch einmal,
aus der heutigen Not, der Not des Juli 1940, heraus und in fie hinein
eine Antwort zu geben? Es wäre Ihnen dafür, Sicherlich mit vielen
andern, von Herzen dankbar Ihre ergebene X.

II.
Verehrtefte Frau! ZMih> *3- M 1940.

Von Herzen gerne gebe ich die Antwort, die Sie wünfchen. So

gut ich kann. Denn Sie wiffen ja fo gut wie ich, daß es fich dabei um
die letzten, tiefften, fchwerften Fragen und Rätfei der Wirklichkeit
Gottes und der Welt handelt. Auch kann es ja nur eine Gefprächs-
antwort fein, alfo nur eine Andeutung und Hindeutung, wirklich nur
eine Antwort, ein Gegenwort auf Ihr Wort.

Ich möchte gerade bei der äußerften Schärfe Ihrer Frage einfetzen.
Sie reden von der Teufelsherrfchaft, die über uns fei, in dieler Stunde
der Finfternis, des göttlichen Schweigens, des Verlaffenfeins von Gott. Ich
antworte: Wie denn — wenn es wirklich eine Teufelsherrfchaft wäre?

Ill uns nicht eine folche in der Offenbarung vorausgefagt? Und heißt

350



nicht auch im Evangelium der Teufel der „Fürft diefer Welt"? Muß
nicht nach dem Neuen Teftament diefe Offenbarung des Satans der
Offenbarung Chrifti (der neuen, völligen) vorausgehen?

Ich komme damit wieder auf den Gefichtspunkt, der für mich
der Schlüffel zu dem Gefchehen diefer Zeit, wie des Weltgefchehens
überhaupt ift: Es ifl Offenbarungszeit. Es offenbart fich das Böfe,
bis in alle Tiefen hinein. Vielleicht nicht bis in die allerletzten Tiefen,
aber fo weit, als wir es heute ertragen, als wir heute diefe Offenbarung
verftehen können. Es ill ja fo, daß auch das Böfe offenbar werden
muß. An fich müßte das wohl nicht fein. Das Böfe ift nicht Fatum, es

ill Schuld, bleibt Schuld, im Ganzen und im Einzelnen. Daran halte
ich ohne Wanken feft. Aber da es nun einmal in der Menfchenwelt ifl,
als Folge der von Gott ihr gefchenkten Freiheit und des durch diefe
ermöglichten Abfalls (der aber nicht bloß ein einmaliger ift), fo muß
es fich offenbaren. Das ift, foweit wir fehen können, die Vorbedingung
feiner Ueberwindung. Denn wie kann ein Uebel befiegt werden, das
nicht offenbar ift?

In diefem Sinne kann auch das Gute nur offenbar werden gegenüber

der Offenbarung des Böfen. Erft fo kann es feinen Sinn, fein
Wefen, feine Macht kundtun. Haben wir nicht in diefem Sinne heute
auch eine Zeit der Offenbarung des Guten ohnegleichen? Treten nicht
gegenüber der entfetzlichen Enthüllung und Entfaltung der
„Ungerechtigkeit" (vgl. Matthäus 24, 12) die Gefetze und Ordnungen
Gottes in einer Klarheit und Größe hervor wie noch nie? Offenbart
fich nicht gegenüber dem Abfall von Chriftus, ja dem Haß gegen ihn,
Chriftus felbft, wie feit den Tagen Neros nicht mehr? Tritt nicht gegenüber

der Gottlofigkeit — der wirklichen, praktifchen, nicht bloß
theoretifchen — diefer Tage Gott als lebendige Wirklichkeit hervor, wie nie
zuvor? Wird nicht fein Schweigen zur läuterten Rede und das
Verlaffenfein von ihm zu einer ganz neuen, gewaltigen Gottesnähe? Ich
geftehe Ihnen, verehrtefte Frau, daß ich felbft, der ich in alledem doch
empfinde und leide wie Sie — und wie! — doch auch wieder gerade
in diefen Tagen Gottes, des Heiligen, aber auch des Barmherzigen
Wirklichkeit empfinde, wie nie vorher! Es ill mir oft, als ob ich mit
den Augen der Seele, im Tiefften erfchüttert und befeligt, fchauen
könne, wie gerade heute ein neuer Einbruch Gottes in die Welt
gefchehen will.

Es ill Offenbarung des Böfen, aber auch des Guten. Und zwar
waltet darin das Prinzip, von dem ich auch in den „Neuen Wegen"
fchon mehr geredet habe: Das Böfe darf fleh nur fo weit offenbaren,
als das Gute fchon offenbart ifl, oder doch bereit und gerüftet, fich zu
offenbaren. Es muß ein Licht da fein, das die Finfternis beleuchtet. Es
muß ein Verftehen dafür da fein, was die Offenbarung des Böfen
bedeutet. Es muß eine Macht da fein, die feiner Macht innerlich überlegen

ift. Es muß eine Gemeinde da fein, die das alles vertritt. Das

351



aber, meine ich, fei heute vorhanden. Die Wahrheit des Reiches Gottes
und des Menfchen, die Chriftuswahrheit, ill heute, wenn auch noch
nicht voll, fo doch fchon genügend aufgeleuchtet, uih der Offenbarung
der Hölle gewachfen zu fein. Das wäre vor kurzem noch nicht der
Fall gewefen.

Wir dürfen diefe Betrachtung wohl auch umkehren und fagen:
Gerade weil diefe Offenbarung des Guten da ift, ift die Offenbarung
des Böfen, fo wie wir fie nun erleben, gekommen; gerade weil das
Reich Gottes fo gewaltig vorgeftoßen ift, hat auch das Reich Satans
einen folchen Anfturm unternommen — den Anfturm gegen es. Wir
dürfen davon gar nicht überrafcht fein; es ill fo in Ordnung!

Freilich muß uns auch dies klar fein: Wenn ich erkläre, daß das
Gute als überlegen vorhanden fei, fo meine ich das, wenn ich fo fagen
darf, nicht quantitativ, fondern qualitativ. Es ill nie unfere Meinung
gewefen — man dichtet fie uns bloß an —, daß der Fortfchritt des
Reiches fich „gradlinig" vollzöge, in einer trotz einzelnen Rückfchlä-
gen doch im Ganzen ftetig wachfenden Ausbreitung des Guten. Stets
haben wir betont, daß der Fortfchritt des Reiches Gottes fich
vielmehr als wachfende Differenzierung vollziehe, als ftärkeres
Auseinandertreten von Gut und Böfe, Gottesreich und Weltreich, als
deutlichere, mächtigere Offenbarung des Böfen wie des Guten. Wobei das
Böfe quantitativ weit im Vorfprunge fein werde, an Macht und
Glanz das Gute weit überbietend; wobei diefes aufs äußerfte in die
Enge gedrängt werden, ja vernichtet fcheinen könne, aber gerade fo
liege, gerade als „gefchlachtetes Lamm" den Satan überwindend der
„Löwe" werde. Das aber ift genau die heutige und wohl auch die
kommende Lage — es ill wieder alles in Ordnung!

Wir dürfen, verehrte Frau — nicht wahr, das wiffen Sie fo gut
als ich? — ja nicht in den Irrtum verfallen, daß man nur in den
„guten" Zeiten freudig an Gott glauben, nur im ruhigen Fortfehreiten
der Wahrheit fein Reich erkennen könne. Genau das Gegenteil ill nach
der alten Erfahrung und Weisheit der Fall. Gerade in den „böfen" Zeiten

tritt Gott uns näher („fucht er uns heim", heißt es nicht umfonft),
gerade in Kataftrophenzeiten offenbart er fich neu. Das ift durchaus
auch die Meinung der Bibel. Und es ill eine gewaltige Tatfache der
Gefchichte. Nur durch Zufammenbrüche der Welt vollzieht fich
Offenbarung und Kommen Gottes. Gewiß auch im ruhigen Wachfen und
Werden, das auch nötig ift — denn die Kataftrophe allein tut es nicht,
auch ihr Verftändnis und ihre Verwertung muffen vorbereitet fein —,
aber doch ganz befonders in der Kataftrophe. So ift es auch heute, für
Augen, die fehen können.

Es mag alfo, fage ich, heute wirklich die Stunde einer
Teufelsherrfchaft fein. Wir muffen fie ertragen. Mit Gott. Denn er ill gleichwohl

da, und der Teufel von feiner Hand umfchloffen. Aber fie ill die,
fo wie die Welt nun ifl, notwendige Vorbereitung des Sieges Chrifti.

352



Eines neuen Kommens Chrifti. Das ill der Sinn diefer Zeit. „Geburtswehen

Chrifti." Das ift das „Zeichen des Menfchenfohnes", das wir
über den dunklen Wolken diefes Weltgerichtes erblicken können —
nicht immer, aber von Zeit zu Zeit und genug, auf daß wir nicht
verzagen, fondern immer wieder freudig werden; daß wir mit Calvin
fagen können: „Chriftus triumphiert, Chriftus herrfcht, Chriftus
befiehlt", alles im Sinne der Verheißung und Hoffnung gemeint.

Ich habe mich, verehrte Frau, lange bei diefem allgemeinen Gefichtspunkt

aufgehalten. Länger als ich wollte. Aber er ill es allein, der die
heutige Lage beherrfchen kann; und er beherrfcht Sie wirklich, er macht
fie tief, großartig, ja herrlich — trotz allem! Gewiß ill er Ihnen nicht
neu — ich habe felbft ihn ja oft herausgearbeitet, fchriftlich wie mündlich,

aber es ift immer aufs Neue nötig, ihn feft ins Auge zu faffen,
damit wir nicht über dem Chaos die Schöpfung, über der Hölle den
Himmel, über Satan Gott verlieren.

Auch meine ich, damit in nuce fchon die Antwort auf die Frage
gegeben zu haben, welche Ihnen, wie uns allen, befonders auf die
Seele drückt: die nach dem Glück der Böfen.

Ich möchte, was ich darüber nun noch fagen will, in drei Punkte
zufammenfaffen.

Einmal: Was uns an diefem Glück der Böfen fo fehr zu fchaffen
macht, ift nicht bloß ihr Sieg, fondern auch unfere Niederlage: ich
meine das tatfächliche oder auch nur von uns fo empfundene
Zerbrechen und Erfterben all unferer Hoffnungen auf Siege des Guten im
Ganzen und Einzelnen, im Größeren und im Kleineren, auf den
Fortfchritt des Reiches und das Kommen einer neuen Welt.

Sind diefe Hoffnungen wirklich vernichtet? Haben wir denn
Grund, fie für tot zu halten? Waren fie etwa zu groß und zu hoch?
Ill nicht vielleicht das Gegenteil der Fall: daß fie zu klein waren,
von zu engem Horizont, von zu kurzer Perfpektive? Das ift es, was
meine Betrachtungen zur Weltlage immer wieder zu zeigen verfuchen.
Ich erlebe das an mir felber. Wohl meinte ich, meine Gedanken flögen
hoch, meine Hoffnungen hätten einen weiten Horizont, aber wie
erkenne ich all die Zeit, und gerade jetzt wieder, daß meine Gedanken
noch viel zu eng und viel zu klein waren gegen Gottes Gedanken. Immer
gehen mir die Worte desjenigen Propheten, der vor allem ein Prophet
des Aufbaues war, durch die Seele: „Meine Gedanken find nicht
eure Gedanken, und meine Wege find nicht eure Wege, aber fo hoch
der Himmel über der Erde ift, find meine Gedanken über euren
Gedanken und meine Wege über euren Wegen", und fall noch ftärker die
des Propheten des Zufammenbruchs: „Ich weiß wohl, was ich für
Gedanken über euch habe, Gedanken des Friedens und nicht des Leides,
daß ich eudi gebe das Ende, auf das ihr hoffet." (Jefaja 55, 8 und
Jeremia 29, 11.)

Ja, „daß ich euch gebe das Ende, auf das Ihr hoffet." Wir dürfen

353



dieles mit Sicherheit erwarten. Nur nicht verzagen! Nur nicht das
Vertrauen wegwerfen! Nur ausharren! „Harre auf Gott, meine Seele!
Denn ich werde ihm noch danken, daß er mir hilft mit feinem
Angeficht." Es ill alles noch viel größer und herrlicher geplant, als ihr
hofftet und hoffet! Gott ift größer als euer Herz! Euer Herz muß
größer werden, um ihn beffer zu verftehen!

Damit ift aber ein Zweites gefagt: Damit diefes Größere werde,
damit Gottes höhere Gedanken und Wege zu ihrem Ziele führen, hat
Gott offenbar die Böfen nötig gehabt und hat fie vielleicht noch eine
Weile nötig. (Nehmen Sie, bitte, das „nötig" nicht wörtlich und dogma-
tifch, nicht fataliftifch, fondern fo, wie ich es vorhin gedeutet habe.)
Sie muffen eine Welt zerfchlagen, die des Zerfchlagens bedurfte, trotz
allem verhältnismäßig Guten darin, trotzdem fie fehr viel beffer war,
als ihre Richter, die ja nicht eigentlich Richter, fondern nur Werkzeuge
des Gerichtes find. Das ill deren „Glück", nichts anderes. Sehet es fo!
Sehet fie fo! Dann fteht diefes „Glück" im wahren Lichte.

Dann aber ift, drittens, auch deffen Schranke und Ende fchon fichtbar.
Darüber möchte ich zu dem, was ich fchon andere Male gefagt (auch in
meiner letzten Andacht), noch dies fügen — auch das vielleicht nicht
als Neues: Es gilt hier ein Entweder — Oder und muß eine
Entfcheidung getroffen werden, ein- für allemal. Entweder ifl und
waltet Gottes fittliche Weltordnung; dann find jene Mächte fchon
verurteilt. Dann kommt über fie furchtbares Gericht. Dann erfolgt ihr
fchrecklicher Sturz, fobald fie dafür reif find — vielleicht bald; Oder
— ja, gibt es denn ein folches Oder? Es ift undenkbar. Kann denn die
fittliche Weltordnung aufgehoben werden? Ill fie nicht fefter als die
Naturordnung? Gilt nicht auch von ihr: „Himmel und Erde werden
vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen." (Matthäus 24,
Vers 34)? Ill fie nicht die Vorausfetzung von allem, was wahr und
recht ill? Könnte ich auch nur den Satz fchreiben: „Es gibt keine
fittliche Weltordnung" — wenn es nicht eine folche gäbe — wenn es nicht
eine Wahrheit gäbe, einen Sinn, die felbft nur aus einer folchen Ordnung

flammen können? Und könnte es eine Naturordnung, überhaupt
eine Ordnung geben, ohne fie? Stürzte ohne fie die Welt nicht fofort in
Chaos und Wahnfinn?x) Und kann die Seele atmen ohne Gott?

Nein, diefes „Oder" gibt es nicht. Es ift Torheit, ift Wahn,
anzunehmen, daß jene Gefetze nicht gälten. Wenn irgend etwas gilt, fo
gelten fie. Sie allein find. Unfere Aufgabe ill bloß, den Wahn
abzuschütteln, als ob fie nicht wären und uns feft auf den Boden des
„Entweder" zu ftellen. Wahrhaftig, das ill das Sicherfte, was es gibt. Das
ill Granit der Ewigkeit. Wahrhaftig, wir werden mit ihm nicht zu-
fchanden werden und werden eines Tages befchämt den Zweifel an
ihm als Torheit erkennen.

1) Vgl. die Andacht: „Gelten die Gefetze der göttlichen Weltordnung noch?"
im Aprilheft 1939 der „Neuen Wege".

354



Aber nun kommt doch noch jene andere Frage, die nach dem
Einzelnen. Der Weg Gottes ill groß und heilig — das Glück der Böfen ill
ein Trug — aber der Einzelne? Die Unfchuldigen? Sie, die zugrunde
gehen?

Ich antworte — „ftammelnd" wie nach Pascal der Menfch allein
von Gott zu reden imftande ill —: Kann denn Gott anders, als feinen
großen Weg gehen? Vielleicht darf ich hier ein Wort Blumhardts
herfetzen, das mich letzthin, als ich Aehnliches dachte, überrafcht hat:

„Und da kommt denn die Größe Gottes über uns her und will das Böfe, die
Sünde, wegfegen [in einem großen Schrecken]. Wohl uns, wenn wir [dann] fagen
können: Ja, Gott ift unfer Gott, ein Gott aller Götter, ein Herr aller Herren! —
er achtet nicht einen einzelnen Menfchen, wenn in feinem Regiment etwas
zurechtgebracht werden foil. Wenn es nach feinem Willen gehen foli, da find die Menfchen
wie ganz Nebenfache in Gottes Handlung, und Gottes Handlung geht über Sie weg."

Gott kann oft nicht anders, als feinen großen, heiligen Weg gehen,
ohne fcheinbar auf den Einzelnen zu achten.

Aber ich füge ein Zweites hinzu: Gehen denn die Einzelnen nicht
auch an den Zufländen zugrunde, welche Gottes Gericht und Gnade
aufheben will? Gehen Sie nicht am Mammonismus zugrunde, am Lafter,
an der Ausbeutung, an der Verfklavung, am Militarismus, am
Nationalismus, am Imperialismus, an der Gottesferne? Und zwar in
ungeheuer viel größerem Maße? Auch die Unfchuldigen? Hilft dann aber
Gott nicht gerade dadurch auch den Einzelnen, auch den Unfchuldigen,
daß er feinen großen und heiligen, barmherzigen und rettenden Weg
des Gerichtes und der Neufchöpfung geht?

Die Unfchuldigen? Ich frage nicht, wer denn ganz unfchuldig fei,
fondern weife auf etwas Wefentlicheres hin: Ifl nicht das unfchuldige
Leiden das tieffte, herrlichfle Geheimnis der Qrdnung Gottes? Ill es

nicht, rein objektiv betrachtet, das Schönfle, was es gibt? Und ift es

nicht gerade das, was die Welt rettet? Ift es nicht diefes Element, der
Verderbnis und dem Gericht beigemifeht, das die Erlöfung möglich
macht? Können wir, dürfen wir diefes Gefetz der Solidarität wegwün-
fchen, wegdenken? Möchten wir uns felbft davon ausnehmen? Ift es

nicht das fchon aus Jefaja 53 fich erhebende Kreuz, das die Welt zu-
fammenhält und die Gräber für das Oftern fprengt? Ruft nicht der
rettende Gott aus ihm? Und zwar auch aus dem unbewußten unfchuldigen

Leiden, und gerade aus ihm erft recht?
Aber auch das ill nicht das letzte Wort. Sie reden, verehrte Frau,

vom „Zugrundegehen" der Einzelnen. Ich frage: Gehen fle wirklich
zugrunde? Ich meinerfeits glaube, daß fle gerettet werden. Sie find in der
Erlöfung durch das Gericht hindurch befchloffen. Es gefchieht alles
auch für Sie und für mich! Und ich perfönlich geftehe: Nichts erfehne
ich mehr, nichts habe ich ftets mehr erfehnt, als Gottes großen, heiligen
Weg zu fehen, auch in rettendem Gerichte. Soli Deo gloria! Ich weiß,
daß ich auch dabei bin, daß ich nicht verloren und vergeffen bin. Daß

355



Gott ift, daß er lebt und regiert — das ill auch für mich, den
Einzelnen, die große Hauptfache. In feinem Weg durch die tiefen Waffer
ill auch ein Weg für mich, wie für Sie, inbegriffen. Und der Sieg des
Reiches ill auch unfer Sieg — für die Zeit und für die Ewigkeit. Es ill
fchon für mich geforgt — es ill für alle geforgt. Ich bin fchon
aufgehoben — es find alle aufgehoben.1)

Das ift, verehrte Frau, meine Antwort, fo gut ich Sie heute geben
kann. Glauben Sie mir, daß fie nicht leicht gegeben wird, nicht von der
Oberfläche her, fondern aus der Tiefe eines harten Lebenskampfes
gerade mit diefem Problem.

Aus der gleichen Tiefe her — de profundis — möchte ich zum
Schluffe noch zwei Ratfchläge geben, die ich, wenn es nicht etwas zu
pedantifch klänge, methodifche nennen könnte, und die ich für fehr
wichtig halte.

Es ift für die Verarbeitung diefes Problems fehr wichtig, daß fie
nicht gleichfam im leeren Raum des bloßen Reflektierens gefchieht.
Man muß dafür fchon von Gott ausgehen. Vielleicht kann ich mich
fo verftändlich machen: Wenn man Gott im großen Weltgefchehen
fuchen und finden will, dann muß man ihn fchon in der eigenen Seele

und im eigenen Leben gefucht und gefunden haben. Hier ill ja Gott
uns unmittelbar zugänglich und verftändlich. Hier können wir fo
ftark erfahren, daß er ift und lebt, daß uns nichts mehr davon
abbringen kann. Wobei der Blick auf Chriftus die Seele fo fell machen
kann, daß fie das Bekenntnis zu fprechen vermag, das ich fchon in
meiner letzten Betrachtung angeführt habe: „Ich bin gewiß, daß weder
Tod noch Leben, weder Engel noch Herrfchermächte, weder
Gegenwärtiges noch Zukünftiges, noch irgendwelche Gewalten, noch irgendwelche

Höhe, noch irgendwelche Tiefe, noch irgendwelches gefchaffene
Wefen mich zu fcheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Chriftus
Jefus ift, unferem Herrn." (Römer 8, 38.) Wenn uns Gott im
übergewaltigen und dunklen Weltgefchehen entfchwinden will, in Chriftus
ill er da, hier können wir ihn faffen. Es ift möglich, daß uns etwa
aus diefem Weltgefchehen nicht Gott, fondern der Teufel anzublicken
fcheint. Das ift fehr großen Gottesmännern gefchehen. Dann gilt es,
auf Chriftus zu fchauen: „So ift Gott; das ill Gott." Erft wenn man
auf diefe Weife Gott erfahren und erlebt hat, dann kann man auch
fein Walten im Weltgelchehen erkennen, kann darin feinen Tritt
vernehmen und daraus feine Stimme hören.

Und wir können uns dabei nicht genug Eines fagen: Es ift nicht
nötig, daß wir, um an Gott zu glauben, alle Rätfei feines Waltens
gelöft haben müßten. Ich möchte fogar fagen: Im Gegenteil — Rätfei
gehören zu Gott und feinem Walten wie zu unferem Glauben an ihn.
„Gottes Offenbarung im Licht" und „Gottes Offenbarung im Dun-

1) Vgl. die Andacht „Gott und der Bergfturz" im Juniheft 1939 der „Neuen
Wege".

356



kel", fo lauten zwei Predigten von Albert Bitzius, dem großen Sohn
des großen Jeremias Gotthelf. „Denn Finfternis ill nicht fintier vor
dir, und der Tag leuchtet wie die Nacht." (Pfalm 139.) Du kannft
furchtbarfle Rätfei des göttlichen Waltens in deiner Seele tragen und
doch an Gott glauben, weil du fpürft und weißt — dennoch! — daß
er ift. Das Rätfei ifl, die Rätfei find, aber Gott ift auch — dennoch!
Und damit find die ungelöften Rätlei im Glauben auch fchon gelöft,
bevor fie fich einft im Schauen auflöfen. Halte dich an das Sichere: daß
er ifl — alles andere wird zu feiner Zeit klar werden.

Das gilt fchließlich auch von den Weltereigniffen. Du kannft vieles
darin verftehen, kannft Gott darin finden, wenn du ihn „von ganzem
Herzen fuchft" (Jeremia 29, 13—14), aber wenn vieles dir dunkel
bleibt, fo wohnt doch auch darin Gott — wer weiß, ob nicht erft
recht? Und du kannft getroft an ihn glauben und freudig ihm dienen.

Daran will ich noch einen zweiten Rat knüpfen, für Sie, verehrte
Frau, für Alle, nicht zuletzt für mich felbft, einen Rat, der gerade
heute fo nötig ill: Halte dich an Gott, blicke zu ihm auf! Blicke nicht
zu fehr bloß auf das wogende Chaos der Gegenwart, auf die Sich
offenbarende Hölle. Tue das auch — es ill auch nötig. Wir dürfen nicht
feige die Augen vor der Wirklichkeit verfchließen, wenn wir nicht
Gott verlieren wollen, finden ihn vielmehr gerade in der Wirklichkeit,
oft, paradoxerweife, gerade in der dunkelften, fchrecklichften. Aber
verliere dich nicht darin, fonft verlierft du Gott. Laß dich nicht zu fehr
durch den ftürmifchen Wellenfchlag der Ereigniffe hin und her reißen
— fchaue zum ewigen Polarftern auf. Halte dich auch nicht zu fehr
in der Zeitung auf — fchaue zu Gott auf, zu feinem ewigen Gefetz
und feinen großen Gedanken, die fich Sieghaft durchfetzen werden,
allem Menfchen- und Teufelswerk und allem Wechfel und Schwanken
der Weltereigniffe zum Trotz. Dort ließeft du den Sinn alles
Gefchehens, nicht in der Zeitung. Gott ill das Felle, das Sicherfte.

Und er ill heute, das wiederhole ich zum Schluß, verehrtefte Frau,
befonders nahe.

Es grüßt Sie von Herzen und wünfcht Ihnen, allen andern von
Ihrer Art und fich felbft als belles Gut diefe immer neue Erkenntnis
und Gewißheit Ihr Leonhard Ragaz.

Ja!
(Nach einer alten Skizze.)

Als der Herr mit mächt'ger Schwinge
Durch die neue Schöpfung fuhr,
Folgten in gedrängtem Ringe
Geifter feiner Flammenfpur.

357



fozialer und politischer Fragen. — Turnen, Singen, Spielen. — Besichtigung von
Betrieben aller Art. — Stunden der Befinnung, theoretifche und praktifche Arbeit
follen den Mädchen helfen im Suchen nach einem einfachen, körperlich und feelifch
gefunden Leben und im Kampfe um das Wahre und Gute. Wir wollen ihre Augen
und Herzen öffnen für die Nöte der Schweizer und der Menfchen. Wir wollen den
Mädchen helfen, das Gut zu erkennen, das wir an unferer Schweiz haben. Wir
wollen gemeinfam bereit werden, für unfer Land und Volk viel Schweres auf uns
zu nehmen und tapfer auszuhalten.

Koften pro Monat Fr. 115.—.
Ausführliches Programm für die Woche und Profpekte für den Winterkurs

find zu erhalten bei Didi Blumer.

Berichtigung. Im Juli Auguftheft muß es auf S. 357, Zeile 3 von oben, natürlich
nicht heißen: „Und der Tag leuchtet wie die Nacht", fondern: „Und die Nacht
leuchtet wie der Tag."
Mlllllllllll llllllllllllllllllll Illlllllllllllllllllllllllllllllllll I Illlllllllllllll 111,11 llll llll II Ill llllll III Illlllll llll III lllllll IIIH

| O I Von Büchern | 0 \
¦"iiiiiii iiiiiMMiiiiiiiiiiiiii in iiiiiiiiii mihi iiiiiii iiiii ni ni iiii iiiiiiininnimi iiiiiiini i m um iiiiiiii iiiiiii urn in iiiiiiii i"

Zum Thema Deutfchland.

i. Es kommt der Tag. Deutfehes Lefebuch. Von Heinrich Mann,
2. Deutfehes Brevier. Von Edgar Alexander.

Europa-Verlag, Zürich.
Nichts kann heute intereffanter fein als diefe, von zwei fehr verfchieden gearteten
Männern zuiammengeftellten Dokumente des „andern DeutSchland". Sie find

tragifch intereffant; aber doch auch tröftlich.

3. Krupp, Deutfchlands Kanonenkönig. Von Bernhard Menno. Europa-Verlag,
Zürich. •

Daß ein gründliches und lebendiges Buch über die Herren der berühmteften
und wohl verhängnisvollften „Waffenfchmiede" der Welt gerade gegenwärtig von
höchftem Intereffe ift, braucht kaum gefagt zu werden. Es ift ein fehr wichtiges Stück
„Kulturgefchichte", und nicht nur Deutfchlands.

4. Das Rätfei Deutfchland. Wie es ein Schweizer fieht. Von Paul Schmid-Ammann.
Europa-Verlag, Zürich.
Eine fehr gediegene, kurze Darfteilung der Entwicklung, die in Deutfchland

zum Hitler-Reich und dem heutigen Zuftand geführt hat.

j. Freie Wiffenfchaft. Ein Sammelbuch aus der deutfchen Emigration. Herausgegeben

von E. ]. Gumbel. Sebaftian-Brant-Verlag, Straßburg.
Ein fehr wichtiges Buch. Schon die vom Herausgeber des Buches gefchriebene

Einleitung über den Zerfall des deutfchen Univerfitätswefens unter dem Hitler-
Regime ill einfach erfchütternd. Aber der ganze Inhalt des Buches ift voll von
lebendigfter Aktualität. Für die Lefer der „Neuen Wege" werden befonders die
Auffätze von Anna Siemfen („Das Problem der Erziehung"), Prof. Förfler („Die
Tragödie der deutfchen Chriften"), Prof. Lieb („Der Mythus des nationalfozialiftifchen

Nihilismus"), Siegfried Mark („Vom romantifchen Idealismus zum fozialiftifchen

Neuhumanismus") intereffant fein.

6. Die deutfehe Staatsumwälzung und die fchweizerifche Demokratie. Von Prof.
Dr. A. Egger. Verlag Paul Haupt, Bern.
Eine vortreffliche, tiefgehende Analyfe und Gegenüberftellung der neueften

Form des „autoritären" Staates und der fchweizerifchen Demokratie aus der Feder
und der Seele eines unferer beften Schweizer. L. R.

466


	Gott im heutigen Weltgeschehen : ein Briefwechsel : Teil I und II
	Anhang

