
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 2

Artikel: Ich vergesse, was dahinten ist

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich vergefïe, was dahinten ift.
Ich vergeffe, was dahinten ift, ftrecke mich nach dem, was vornen

ift und trachte fo, das Ziel im Auge, nach dem Kampfpreis meiner
Berufung von oben durch Gott in Chriftus. Philipper 3, 14.

Ich habe in meiner letzten Betrachtung in Ausficht geftellt, daß ich
vielleicht auch einmal auf das Ve r g e f f en zu fprechen kommen
werde. Da nichts anderes dringlich dazwifchen tritt, fo will ich es
gerade diesmal tun und damit das von „Arbeiten und nicht- verzweifeln"
Gefagte fortführen. Davon darf mich nicht der Gedanke abhalten, daß
heute vor den gewaltigen allgemeinen Dingen die mehr perfönlichen
zurückzutreten hätten. Denn abgefehen davon, daß diefe allgemeinen
Dinge in den „Neuen Wegen" deswegen nicht zu kurz kommen, haben
wir auch in folchen Zeiten, wie fie jetzt find, ein perfönliches Leben mit
all feinen Aufgaben und Schwierigkeiten zu führen. Auch befteht für
uns zwifchen „Sozial" und „Individuell" kein Gegenfatz und foli vom
Reiche Gottes aus auch das Perfönliche erft recht zur Geltung kommen

— dem Trachten nach dem Reiche „hinzugetan" werden. Wobei
auch noch zu fragen wäre, ob das Vergeffen nicht auch eine fehr große
„foziale" Bedeutung habe, eine Bedeutung für das Leben der Gemeinfchaft,

im Kleinen und Großen.

I.
Zu den Elementen, welche jene Verzweiflung hervorrufen können,

von der wir letztes Mal geredet haben, gehört ficher ganz befonders
das Nicht-vergeffen-können, die Belaftung durch das, was gefchehen
ift: was an uns gefchehen ill vom Leben, vom Schickfal, von den
Menfchen, von der Welt, von der Gefellfchaft her, und vielleicht noch mehr
was wir felber getan, und das bedeutet in diefem Zufammenhang:
gefehlt haben. Denn, um dies gleich zu fagen, wir vergeffen zwar fehr
leicht, was wir Gutes, aber fehr fchwer, was wir Böfes (vielleicht bloß
vermeintlich Böfes) erfahren, und wenn wir nicht felbltgerecht oder
eitel find (aber für folche fchreibe ich ja nicht), fo haftet das, was wir
Gutes tun (und das gibt es ja auch, trotz den Theologen), viel
weniger in unferem Gedächtnis als das Gegenteil. Aber wie dem
auch fei, was gefchehen ill, zum mindeften ein Teil davon, belaftet
uns, kann uns furchtbar belaften, bis zur Verzweiflung belaften. Oft
fchon im Kleinen oder fcheinbar Kleinen: etwa ein gefprochenes oder
auch nicht gefprochenes Wort, eine getane oder nicht getane, fcheinbar
unbedeutende Tat, Sie können uns manche Tages- und noch mehr
Nachtftunden quälen. Aber erft die großen Dinge des Lebens, und erft
die angefammelte Tat, das angefammelte Erleben, das gehäufte Schickfal,

die gehäufte Schuld! Freilich, fo lange das Leben noch wefentlich
vor uns liegt, folange noch der Raufch der Jugend brauft oder die Lei-

61



denfchaft des reiferen Lebens glüht, wird diefe Belaftung nicht
empfunden, oder doch nur in Augenblicken, obfehon gerade hier gefchieht
oder getan wird, was fich nicht mehr abfchütteln oder gutmachen läßt
— fcheinbar wenigftens. Aber wenn der Abend naht und die Schatten
tiefer werden! Dann finkt diefe Lall des Vergangenen fchwerer und
fchwerer auf die Seele. Dann kommt die Stunde der Rechenfchaft;
dann tönt es durch den Garten: „Adam, wo bift du?" Dann fteigt die
Erinnerung mächtiger auf und mit ihr wieviel Schickfal, wieviel
Schuld, wieviel Irrweg, wieviel Schwäche, wieviel Verfehlung gegen
die Liebe und gegen die tiefere Wahrheit, wieviel Verfagen, wieviel
Getanes, das nicht hätte getan werden follen, und, was faft noch
fchwerer ift, wieviel Nichtgetanes, das — vielleicht an Stelle von
Anderem, Nichtigem, jetzt als nichtig Erfcheinendem oder doch weniger
Wichtigem — hätte getan werden follen. Das find ja nicht bloß Tropfen

von Schuld und Schickfal, fondern Ströme, ja- Meere, nicht zu
meffen; das find ja nicht bloß einzelne Ankläger, fondern Scharen, ja
Heere, nicht zu zählen. Sie drängen hervor aus dem Dunkel der Ver-
geffenheit, das fie verhüllt hatte, fie drängen heran bei Tag und bei
Nacht, und mit ihnen die Verzweiflung.

Wer in der Sonne kämpft, ein Sohn der Erde,
Und feurig geißelt das Gefpann der Pferde,
Wer brünftig ringt nach eines Zieles Ferne,
Vom Staub umwölkt — wie glaubte der die Sterne?

Doch das Gefpann erlahmt, die Pfade dunkeln,
Die ew'gen Lichter fangen an zu funkeln,
Die heiligen Gefetze werden fichtbar,
Das Kampfgefchrei verftummt. Der Tag ift richtbar.

Was die Vergangenheit fo furchtbar macht, was, fagen wir
es ruhig, Sie zur Hölle macht, machen kann, das ift ihre fcheinbare
Unabänderlichkeit. Was gefchehen ift, das ill gefchehen.
Daran ift nichts mehr zu ändern. Das ill für ewig gefchehen. Die
ehernen Tore find gefchloffen; da hilft kein Rütteln mehr. Nur Eins
fcheint übrig zu bleiben: das Vergeffen. Aendern kann man nichts
mehr, aber man kann vergeffen.

II.
Aber kann man wirklich vergeffen? Man kann das Gefchehene

wohl in das Dunkel oder Halbdunkel des Unbewußten oder
Halbbewußten verdrängen, aber lebt es dort nicht? Nicht erft recht? Und
kann es nicht jeden Augenblick lebendiger als je in den Tag des Be-
wußtfeins emporfteigen? Ift Vergeffen nicht bloß eine Betäubung mehr
und eine Unwahrheit mehr?

Soll man vergeffen? Ift es nicht vielmehr heilige Pflicht, daß man nicht
vergißt? Sollte man denn umfonft Erfahrung gemacht haben, mit fich

62



felbft, mit den andern, mit der Welt, mit dem Leben, mit dem Schickfal?
Ill es nicht lebenswichtig, daß man das in treuem Gedächtnis feilhält?

Sicher ill es fo. Und es muß dazu bedacht werden, daß die große
Gefahr unferer Zeit eigentlich weniger das Nichtvergeffen ill als das

Vergeffen — das falfche Vergeffen. In früheren Zeiten, in Zeiten der
Stille, der Befinnung, des tieferen Geilleslebens, der ftärkeren
Hereinwirkung der ewigen Mächte, fagen wir: in den Zeiten der Seele, in den
Zeiten Pascals und Kierkegaards noch, da mochte das Mc/?tvergeffen
zur großen Gefahr werden — aber heute? Heute leben wir ja in der
großen Betäubung einer entgotteten und entfeelten Welt. Heute leben
wir ja im Augenblick, aber nicht im Augenblick Gottes, im Augenblick

der Entfcheidung, wie ihn Kierkegaard fo tief empfunden hat,
fondern im Augenblick der Welt, im Augenblick Satans audi, in der
Eile, im Atom, in der Auflöfung der Seele, in der Betäubung — noch
einmal —, in der „Gleichfchaltung", in der Vermaffung, in der Ver-
gleichgültigung. Sollte man da Vergeffen raten und nicht vielmehr
Erinnerung? Sollte man da noch Vorwärtsrennen predigen und nicht
vielmehr Stillehalten? Sollte man da Abkehr verlangen und nicht
vielmehr Einkehr? Gibt es nicht ein Vergeffen, an dem die Seele verloren
geht? Und zeigt fich dann die Strafe der Unwahrheit nicht darin, daß
man dann eben nicht vergißt? Daß man dann erft recht von dem Ge-
Spenft der Vergangenheit verfolgt wird und fich in immer neue und
tiefere Betäubung, fei's grobe, fei's feine, flüchten oder zum Pfycho-
analytiker gehen muß?

Nein, lautet demgegenüber die Löfung: Nicht vergeffen,
fondern verarbeiten! Nicht fliehen, fondern ftand halten!
Du vertreibft das Gefpenft am eheften, wenn du ihm ins Auge fchauft.
Faffe nur Mut — du wirft das Wunder erleben. Erft recht nicht
vergeffen! Wir haben gerade für unfer tieferes Leben nichts fo fehr nötig
als ein gutes Gedächtnis. Wir haben nichts fo fehr nötig, um ein Wort
Bergfons zu brauchen, das in diefen Zufammenhang gehört, als Dauer.
Sie aber hängt aufs englte zufammen mit Carlyles Treue. Diefe
Elemente der Seele werden nur durch die Erinnerung feftgehalten. Sie
allein führt, wie fchon das Wort felbft ja ausdrückt, nach Innen, und
ftrömt, in Wechfelwirkung, aus dem Innen. Fefthalten muffen wir,
was wir vom Leben gelernt haben; fefthalten, was uns Gott gefagt
hat; fefthalten unfer Schickfal und auch unfere Schuld. Ja, auch fie!
Gerade fie! Sie find, beide, das Heiligtum unteres Selbft. Ihnen nicht
entfliehen! Gerade in ihnen begegnet uns Gott. Keinen Schleier der
Selbfttäufchung vor die Augen ziehen! Ihnen ins Antlitz fchauen, tapfer,

fell, unverwandt! Das rettet vor der Verzweiflung. Denn damit
liehen wir, wie gefagt, vor uns felbft und vor Gott.

Und doch — follten wir nicht auch vergeffen dürfen,
vergeffen muffen? Sollen wir, dürfen wir uns immer wieder dem
Vergangenen zuwenden, an diefe eherne Wand Starren? Sollen wir immer

63



wieder das Gefchehene aufwühlen, die Nachtgefpenfler auffcheuchen,
die Dämonen heraufbefchwören? Sollen wir das Vergangene immer
wieder gegenwärtig machen? Muß das nicht lähmen? Muß das nicht
zuletzt doch wieder der Verzweiflung Gewalt einräumen?

III.
Nein, wir dürfen nicht nur, wir follen vergeffen. Es gibt ein

wahres, von Gott felbft gebotenes Vergeffen. Und das ill ein hohes
Wunder der Erlöfung.

Es gibt eine Erlöfung von der Vergangenheit.
Es gibt ein Wort, das die ehernen Pforten öffnet: es heißt

Vergebung der Schuld. Eine Stimme ruft: „Deine Sünden find dir
vergeben. Stehe auf und wandle!" Diefen Ruf mußt du hören. Du
kannft ihn hören, follft ihn hören. Du hörft ihn aber nur, wenn du
vor Schuld und Schickfal nicht irgendwie geflüchtet bill, fondern ihnen
ftandgehalten hall. Oeffne nur Auge und Ohr: es ift Einer da, von
dem diefer Ruf zu dir kommt. Das ift dann ein Schöpfungswunder,
das Wort einer neuen Schöpfung. „Ill Einer in Chriftus, fo ift er eine
neue Schöpfung. Das Alte ill vergangen, Neues ill geworden."

Wir dürfen, wir können, wir follen vergeffen. Nur nach einge-
ftandener, bereuter, vergebener Schuld. Dann aber dürfen, können,
follen wir. Trotz, ja gerade unter Buße und Sühne.

Kann man denn aber alle Schuld fühnen? Gibt es nicht unwiderbringlich

Zerftörtes?
Nein, das gibt es nicht! Man kann alles fühnen, wenn nicht direkt,

fo doch indirekt. Und die Umkehr zum Vater ift ja fchon Sühne. Er
gibt dir fofort das befte Kleid, den Ring an den Finger und bereitet
dir das Fell. Du wirft dann erft recht fein gehorfamer Sohn fein und
gutmachen — wirft es können — in feiner Allmacht. Und wenn du
auf dem Richtplatz ftündeft und eine Gutmachung in diefem Leben
fcheinbar nicht mehr möglich wäre — du haft, dich zu Gott wendend,
in der Buße, auch gefühnt; du darfft, du follft vergeffen.

Wir können und dürfen nicht nur, wir follen anerkannte, bereute,
vergebene Schuld vergeffen. Es ift nicht recht, wenn wir es nicht tun.
Bedenke doch: Was würdeft du als Vater, als Mutter, zu einem Kinde
fagen, das fich gegen dich verfehlt hätte, dem du aber längft verziehen
hätteft und das nun immer und immer wieder käme, um aufs neue
über fein Vergehen zu jammern und aufs neue um deine
Vergebung zu bitten? Würdeft du nicht zuletzt ungeduldig werden und
zu ihm fagen: „Geh' mir jetzt doch weg mit diefem ewigen
Zurückkommen auf etwas, das erledigt ift! Geh' an dein Werk und mache

mir Freude." Sollte Gott nicht auch fo mit uns fein? Spricht nicht
Jefus auch fo zu uns? Stehe auf und wandle!

Was aber von der Schuld gilt, an die wir vor allem denken, weil
fie das Schwerfte ift, das gilt auch vom Schickfal. Die „neue

64



Schöpfung" fchließt auch das Schickfal ein. Das Schickfal hört in
Chriftus auf und an feine Stelle tritt die Berufung. Es gibt in Chriftus,
vor Chriftus, kein Fatum. Aus Rätfei wird Sinn, aus Dunkel wird Licht,
aus Fluch wird Segen. „Das Alte ill vergangen, Neues ill geworden."
„Die Nacht ill dahin, der Tag ill angebrochen." Schon glänzt auf den

Gipfeln fein erfter Schein. Und nun kann auch auf diefer Linie das echte

Vergeffen beginnen, foil es beginnen. Sobald die große Wandlung
gefchehen ift, die gefchehen kann, foil und wird, fobald da, wo das dunkle
Schickfal ftand, ein Licht aufgeht und die Liebe Gottes darin fichtbar
wird, verwandelt fich alles, alles. Dann darfft du, follft du die Schatten
der Nacht verfcheuchen. Dann darfft du, follft du alles vergeffen, was
Trübes, Schweres, Rätfelhaftes, ja Unerträgliches in dein Leben getreten

ift. Alles toll fich noch im Lichte auflöfen. Stehe nur auf — im
Glauben — und wandle. Wir dürfen und follen vergeffen. Aber eben
nicht auf falfche Weife, vergeffen nicht in Angft und Betäubung, was
fchließlich doch nicht gelingt, fondern im Vorwärtsfchauen
und Vorwärts ftreben, dem Gutwerden von allem
entgegen. „Ich vergelte, was hinter mir ift, ftrecke mich nach dem, was
vor mir ill und trachte fo, das Ziel im Auge, nach dem Kampfpreis
meiner Berufung von oben durch Gott in Chriftus." Ich wandre dem
Licht entgegen, vor dem die Schatten der Nacht entweichen.

„Entweichen Sie wirklich ganz? Von felbft? Und hall du nicht
felbft gefagt, daß wir fefthalten follen? Ift das nicht ein Widerfpruch?"

Ich antworte: Es erfolgt nun das Gegenteil deffen, was ich bei dem
falfchen Vergeffen aufgezeigt habe. Diefes führt, als Flucht, nicht zur
wirklichen Befreiung vom Gefchehenen, fondern immer wieder zu
ihm, dem Gefpenlt, zurück. Umgekehrt gefchieht es nun jetzt. Jetzt
brauchen wir die Vergangenheit nicht mehr zu fürchten. Jetzt ift nicht
mehr Nacht, fondern Tag. Jetzt darf Sie hervortreten, ins Licht. Jetzt
erftarren wir nicht mehr vor ihrem Medufenhaupt, fondern können in
Getroftheit, wenn auch in heiligem Ernft, flandhalten. Jetzt können
wir uns im tiefften Sinne erinnern. Jetzt können wir verarbeiten. Jetzt
können wir fefthalten, ohne dadurch in Hölle und Verzweiflung
gebannt zu werden. Jetzt können wir Buße tun, ohne fchwermütig zu
werden, im Gegenteil: wir werden dadurch freudig und frei. Jetzt können

wir, foweit Gott uns Gelegenheit gibt (und nur foweit ill es

notwendig), auch im Einzelnen fühnend gutmachen, nachdem die umfaffende

Gutmachung in der Umkehr gefchehen ift. Jetzt ill das Nichtver-
geffen, das Fefthalten nicht mehr Qual, fondern hohe Freude. Und jetzt
geht eine Wandlung vor Sich. Jetzt löft lieh die Vergangenheit in die
Gegenwart und Zukunft auf. Jetzt werden aus Gefpenftern mächtige
Engel. Jetzt wendet fich Fluch in Segen, Rätfei in Offenbarung.
Jetzt breitet fich die große Erlöfung von der Vergangenheit auf
alles Einzelne derfelben aus; jetzt dringt die fteigende Sonne in alle
Tiefen. Ja, jetzt follen Sie kommen, die Schatten, aus allen Abgründen,

65



allen Höllen — jetzt find die nicht mehr zu fürchten. Jetzt brauten
alle Ströme und Meere das Lied von Gottes Macht und Treue, jetzt
verkündigen alle Heerfcharen in gewaltigem Chor die Ehre Gottes.

Ein Bild drängt fich mir auf. Es ftammt aus Dante. Die unerlöfte
Vergangenheit gleicht Dantes Hölle. Da treiben fich um oder find feft-
gebannt, in ewiger Qual, die Verdammten. Aber wenn der Ruf der
Erlöfung erfchollen ift und die ehernen Pforten aufgefprengt find, dann
geht es aufwärts über dem morgenhellen Meer den Berg der Läuterung
empor. Von Stufe zu Stufe gefchieht neue Erlötung, fallen neue Ketten,

weichen neue Schatten. Man darf feiig aus dem Strom des Ver-
geffens trinken. Es geht dem vollen, letzten Licht Gottes entgegen, wo
aller Tod vom Leben, alle Schuld von der Gnade, alles Schickfal
von der Führung, alle Vergangenheit von der ewigen Gegenwart
Verfehlungen ilt.

So dringt der Morgenruf der Erlöfung von der Vergangenheit in
alle Abgründe, alle Kerker, alle Höllen — alle! So kommt zu uns die
große Kunde von dem Vergeffen deffen, was hinter uns ift, und dem
Sichflrecken nach dem, was vor uns ift. So leuchtet der Morgen auf.
Er leuchtet der einzelnen Seele auf — er muß, er wird auch über der
Volke rw elt aufleuchten, wenn lie vom Fluch des Vergangenen
zum Segen einer neuen Gemeinfchaft erlöft werden foil. Er muß und
wird in jede Gemeinfchaft dringen. Wir follen, wir muffen vergeffen,
wenn wir leben, arbeiten, hoffen, glauben, lieben follen. Wir können
es in Chriftus. Die Liebe Gottes ill der ewige Morgen, der lebendige
Gott die ewige Auferftehung. Und ewig geht der Ruf an uns.

IV.
Ich muß aber zum Schluffe noch einmal auf das Wort

Vergangenheit zurückkommen und muß noch eine letzte Frage
beantworten: „Aber bleibt Vergangenheit nicht eben doch Vergangenheit?

Ift, was gefchehen ill, nicht eben doch gefchehen? Ift die
Vergangenheit alto nicht doch unabänderlich — eine ewige Höllenftrafe,
trotz der Erlöfung — in ihr?"

Ich antworte und fpreche damit etwas Unglaubliches aus, etwas,
das zum Allergrößten gehört, was uns an Offenbarung der Wahrheit
geworden ift: Nein, die Vergangenheit ift keineswegs unabänderlich.
Nein, auch die Vergangenheit kann überwunden werden. Nein, was
gefchehen ift, kann ungefchehen werden.

Ift das möglich und wie kann ich das fagen? Ill das nicht
widerfinnig?

Nein, fondern fehr finnvoll. Denn was ill Vergangenheit?
Vergangenheit fteht doch immer in Beziehung zu Gegenwart und Zukunft.
Auch das Bild meiner Vergangenheit fteht in Beziehung zu meiner
Gegenwart und Zukunft. Darum, wenn meine Gegenwart und Zukunft
fich ändert, fo ändert Sich auch meine Vergangenheit. Je nach der Geftalt,

66



die meine Gegenwart und Zukunft annimmt, geftaltet fich auch meine
Vergangenheit. Wenn auf meiner Vergangenheit Fluch war, von meiner

Schuld aus, und Ich diefe Schuld erkenne und anerkenne, wenn
diefe Schuld vergeben ill, wenn ich fie fühne, dann verwandelt fich der
Fluch in Segen und die Vergangenheit wird anders. Wenn ich ein
Trinker gewefen bin und nun Trinker rette, dann ill meine
Vergangenheit eine felix culpa, eine glückliche Schuld, geworden. Wenn
ich in finnlicher Ausfchweifung gegen die Frau in mir oder in dem
anderen Menfchen gefündigt habe und nun, gerettet, erlöft, auch für
die Schweftern und Brüder in der Hölle mich einfetze — dann ift
meine eigene einftige Hölle in Himmel, in den Himmel Chrifti,
verwandelt. Und fo in allem. Die Vergangenheit ill nicht feft, fie ill
gestaltbar. Ihre Tore find nicht verfchloffen, es führt von Gegenwart
und Zukunft ein Weg zu ihr zurück, der Sie mitnimmt, in Gegenwart
und Zukunft hinein. Die Vergangenheit löft fich auf in die Gegenwart
und Zukunft. Die Vergangenheit ift nicht fertig, fondern im Werden.
Die Vergangenheit ift kein Fatum; es gibt vor dem lebendigen Gott
kein Fatum. Die Zeit überhaupt ill kein Gott neben Gott, fie ftrömt
aus Gott und ftrömt zu Gott. Die Zeit ill nur feine Botin und Dienerin.

Er aber ift der in der Zeit über aller Zeit Waltende. An ihn allein
haben wir uns zu halten, an ihn, der da ift, der da war und der da
kommt, alles miteinander, und in dem es auch für uns keine fertige,
felle, unabänderliche Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, fondern
nur ewige Zeit, ewiges Leben, ewige Freiheit, ewige Entfcheidung gibt.
Auch die Vergangenheit löft fich auf in Gott. Gott allein gilt!

Das ift die große Botfchaft vom rechten Vergeffen. Das ill die
große Botfchaft der Erlöfung auch von der Vergangenheit. Das ift
ein gewaltig bedeutfamer, wenig verftandener Teil der großen
Erlöfung im Reiche des lebendigen Gottes und feines Chriftus.

Leonhard Ragaz.

Matthäus 24.
Von der biblifchen Weisfagung.1)

I.
Wenn wir in irgendeinem Zufammenhang von Verwirklichungen

des Reiches Gottes jetzt und hier reden, oder auch nur, in allgemeinerer
Form, von gewiffen Möglichkeiten des Guten, etwa der Ueberwindung
des Krieges, dann wird uns mit einer gewiffen Regelmäßigkeit
Matthäus 24 entgegengehalten.2) Das bedeutet: Man erklärt mit befonderer
Berufung auf Matthäus 24 (und die parallelen Stellen), nach Jefu

') Nach einem Vortrag.
2) Es könnte auch Markus 13 oder Lukas 21 (5 ff.) fein; ich will mich aber

vorwiegend an Matthäus 24 halten; es kommt in dieSer Sache nicht darauf an, welchen

Text wir bevorzugen.

67


	Ich vergesse, was dahinten ist

