Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 2

Artikel: Ich vergesse, was dahinten ist
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ich vergefle, was dahinten it

Ich vergefle, was dahinten ift, firecke mich nach dem, was vornen
ift und trachte fo, das Ziel im Auge, nach dem Kampfpreis meiner
Berufung von oben durch Gott in Chriftus. Philipper 3, 14.

~ Ich habe in meiner letzten Betrachtung in Ausficht geftellt, dafl ich
vielleicht auch einmal auf das Verge[[en zu {prechen kommen
werde, Da nichts anderes dringlich dazwifchen tritt, fo will ich es ge-
rade diesmal tun und damit das von ,,Arbeiten und nicht- verzweifeln®
Gefagte fortfithren. Davon darf mich nicht der Gedanke abhalten, daf}
heute vor den gewaltigen allgemeinen Dingen die mehr per[onlichen
zuriickzutreten hitten. Denn abgefehen davon, dafl diefe allgemeinen
Dirige in den ,,Neuen Wegen deswegen nicht zu kurz kommen, haben
wir auch in {olchen Zeiten, wie fie jetzt find, ein perfonliches Leben mit
all feinen Aufgaben und Schwierigkeiten zu fithren. Auch befteht fiir
uns zwiichen ,,Sozial*“ und ,,Individuell kein Gegenfatz und foll vom
Reiche Gottes aus auch das Per{onliche erft recht zur Geltung kom-
men — dem Trachten nach dem Reiche ,hinzugetan® werden. Wobei
auch noch zu fragen wire, ob das Vergeflen nicht auch eine {ehr grofie
,,loziale* Bedeutung habe, eine Bedeutung fiir das Leben der Gemein-
[chaft, im Kleinen und Groflen.

I

Zu den Elementen, welche jene Verzweiflung hervorrufen konnen,
von der wir letztes Mal geredet haben, gehort ficher ganz befonders
das Nicht-verge[Jen-konnen, die Belaﬁung durch das, was gefcheben
ift: was an uns gefchehen ift vom Leben, vom Schlckfal von den Men-
{chen, von der Welt, von der Gefellfchaﬁ her, und V1elle1cht noch mehr
was wir felber getan, und das bedeutet in diefem Zufammenhang:
gefehlt haben. Denn, um dies gleich zu fagen, wir vergeflen zwar fchr
leicht, was wir Gutes, aber {ehr ichwer, was wir Bofes (vielleicht blof}
vermeintlich Bofes) erfahren, und wenn wir nicht felbftgerecht oder
eitel find (aber fiir folche {chreibe ich ja nicht), fo haftet das, was wir
Gutes tun (und das gibt es ja auch, trotz den Theologen) viel
weniger In unferem Gedichtnis als das Gegenteil. Aber wie dem
auch fei, was gefchehen ift, zum mindeften ein Teil davon, belaflet
uns, kann uns furchtbar belaf’cen, bis zur Verzweiflung belaften. Oft
fcho_n im Kleinen oder {cheinbar Kleinen: etwa ein gefprochenes oder
auch nicht gelprochenes Wort, eine getane oder nicht getane, {cheinbar
unbedeutende Tat, fie konnen uns manche Tages- und noch mehr
Nachtftunden quilen. Aber erft die groflen Dinge des Lebens, und erft
die angefammelte Tat, das angeflammelte Erleben, das gehaufle Schick-
fal, die gehdufte Schuld! Freilich, {o lange das Leben noch wefentlich
vor uns liegt, folange noch der Raufch der Jugend brauft oder die Lei-

61



denfchaft des reiferen Lebens glitht, wird diefe Belaftung nicht emp-
funden, oder doch nur in Augenblicken, obfchon gerade hier gefchieht
- oder getan wird, was fich nicht mehr abfchiitteln oder gutmachen lafit
— fcheinbar wenigftens, Aber wenn der Abend naht und die Schatten
tiefer werden! Dann finkt diefe Laft des Vergangenen {chwerer und
fchwerer auf die Seele. Dann kommt die Stunde der Rechenichaft;
dann tont es durch den Garten: ,,Adam, wo bift du?* Dann fteigt die
Erinnerung michtiger auf und mit ihr wieviel Schickfal, wieviel
Schuld, wieviel Irrweg, wieviel Schwiche, wieviel Verfehlung gegen
die Licbe und gegen die tiefere Wahrhelt wieviel Verfagen, wicviel
Getanes, das nicht hitte getan werden follen und, was faft noch
{chwerer ift, wieviel Nichtgetanes, das — vielleicht an Stelle von An-
derem, Nichtigem, jetzt als nichtig Ericheinendem oder doch weniger
Wichtigem — hitte getan werden follen. Das {ind ja nicht blof8 Trop-
fen von Schuld und Schickfal, fondern Strome, ja- Meere, nicht zu
meflen; das find ja nicht blof} einzelne Ankliger, fondern Scharen, ja
Heere, nicht zu zdhlen, Sie dringen hervor aus dem Dunkel der Ver-
geflenheit, das fie verhiillt hatte, {ie dringen heran bei Tag und bei
Nacht, und mit ihnen die Verzweiflung.

Wer in der Sonne kimpft, ein Sohn der Erde,

Und feurig geiflelt das Gefpann der Pferde,

Wer brinftig ringt nach eines Zieles Ferne,

Vom Staub umwolkt — wie glaubte der die Sterne?

Doch das Gefpann erlahmt, die Pfade dunkeln,
Die ew’gen Lichter fangen an zu funkeln,

Die heiligen Gefetze werden fichtbar,

Das Kampfgelchrei verftummt, Der Tag ift richtbar.

Was die Vergangenbheit fo furchtbar macht, was, fagen wir
es ruhig, fie zur Holle macht, machen kann, das ift ihre {cheinbare
Unabdanderlichkeit. Was gelchehen i, das ift gefchehen.
Daran ift nichts mehr zu dndern. Das ift fiir ewig gefchehen. Die
chernen Tore find gefchloflen; da hilft kein Riitteln mehr. Nur Eins
fcheint iibrig zu bleiben: das VergefJen. Aendern kann man nichts
mehr, aber man kann vergefien.

II.

Aber kann man wirklich vergeflen? Man kann das Gefchehene
wohl in das Dunkel oder Halbdunkel des Unbewufiten oder Halb-
bewufiten verdringen, aber lebt es dort nicht? Nicht erft recht? Und
kann es nicht jeden Augenblick lebendiger als je in den Tag des Be-
wufitfeins emporfteigen? Ift Vergeffen nicht blof} eine Betiubung mehr
und eine Unwahrheit mehr?

Soll man vergeflen? Ift es nicht vielmehr heilige Pflicht, daf man nicht
vergifit? Sollte man denn umfonft Erfahrung gemacht haben, mit fich

62



felbft, mit den andern, mit der Welt, mit dem Leben, mit dem Schickfal?
Ift es nicht lebenswichtig, daff man das in treuem Gedichtnis fefthilt?

Sicher ift es fo. Und es mufd dazu bedacht werden, dafl die grofie
Gefahr unferer Zeit eigentlich weniger das Nichtvergeflen ift als das
Vergeflen — das falfche Vergeflen. In fritheren Zeiten, in Zeiten der
Stille, der Befinnung, des tieferen Geifteslebens, der ftirkeren Herein-
wirkung der ewigen Michte, fagen wir: in den Zeiten der Seele, in den
Zeiten Pascals und Kierkegaards noch, da mochte das Nichtvergeflen
zur groflen Gefahr werden — aber heute? Heute leben wir ja in der
groflen Betdubung einer entgotteten und entfeelten Welt. Heute leben
wir ja im Augenblick, aber nicht im Augenblick Gottes, im Augen-
blick der Ent[cheidung, wie thn Kierkegaard fo tief empfunden hat,
fondern im Augenblick der Welt, im Augenblick Satans auch, in der
Eile, im Atom, in der Auflofung der Seele, in der Betiubung — noch
einmal —-, in der ,,Gleichfchaltung®, in der Vermaffung, in der Ver-
gleichgiiltigung. Sollte man da Vergeflen raten und nicht vielmehr
Erinnerung? Sollte man da noch Vorwirtsrennen predigen und nicht
vielmehr Stillehalten? Sollte man da Abkehr verlangen und nicht viel-
mehr Einkehr? Gibt es nicht ein Vergeflen, an dem die Seele verloren
geht? Und zeigt {ich dann die Strafe der Unwahrheit nicht darin, daf}
man dann eben nicht vergifit? Dafl man dann erft recht von dem Ge-
{penft der Vergangenheit verfolgt wird und fich in immer neue und
tiefere Betdubung, fei’s grobe, fei’s feine, fliichten oder zum Piycho-
analytiker gehen mufi?

Nein, lautet demgegeniiber die Lofung: Nicht verge[fen, fon-
dern verarbeiten! Nicht flieben, fondern fandhalten!
Du vertreibft das Gelpenft am eheften, wenn du ihm ins Auge {chauft.
Fafle nur Mut — du wirft das Wunder erleben. Erft recht nicht ver-
geflen! Wir haben gerade fiir unfer tieferes Leben nichts fo fehr nétig
als ein gutes Gedichtnis, Wir haben nichts {fo fehr notig, um ein Wort
Bergions zu brauchen, das in diefen Zufammenhang gehort, als Dauer.
Sie aber hingt aufs engfte zufammen mit Carlyles 7reue. Diefe Ele-
mente der Seele werden nur durch die Erinnerung feftgehalten. Sie
allein fithrt, wie {chon das Wort felbft ja ausdriickt, nach Innen, und
{tromt, in Wechfelwukung, aus dem Innen. Feﬂhalten miiffen wir,
was wir vom Leben gelernt haben; fefthalten, was uns Gott gefagt
hat; fefthalten unfer Schickfal und ‘auch unfere Schuld. Ja, auch fie!
Gerade fie! Sie find, beide, das Heiligtum unferes Selbft. Thnen nicht
entflichen! Gerade in thnen begegnet uns Gott. Keinen Schleier der
Selbfttduichung vor die Augen ziehen! Thnen ins Antlitz {chauen, tap-
fer, feft, unverwandt! Das rettet vor der Verzweiflung. Denn damit
ftehen wir, wie gefagt, vor uns felbft und vor Gott,

Und doch — f{ollten wir nicht auch verge[jen diirfen, ver-
geflen miiffen? Sollen wir, diirfen wir uns immer wieder dem Ver-
gangenen zuwenden, an diefe eherne Wand ftarren? Sollen wir immer

63



wieder das Gefchehene aufwiihlen, die Nachtgefpenfter auficheuchen,
‘die Damonen heraufbefchworen? Sollen wir das Vergangene immer
wieder gegenwirtig machen? Mufl das nicht lGhmen? Mufl das nicht
zuletzt doch wieder der Verzweiflung Gewalt einrdumen?

I1I.

Nein, wir diirfen nicht nur, wir follen vergeflen. Es gibt ein
wahres, von Gott {elbft gebotenes Vergeflen. Und das ift ein hohes
Wunder der Erlofung.

Es gibt eine Erlofung von der Vergangenheit.

Es gibt ein Wort, das die ehernen Pforten 6ffnet: es heifit Ve r -
gebungder Schuld. Eine Stimme ruft: ,,Deine Siinden find dir
vergeben. Stehe auf und wandle!™ Diefen Ruf mufit du héren. Du
kannft ihn horen, [ollff ihn horen. Du horft ihn aber nur, wenn du
vor Schuld und Schickfal nicht irgendwie gefliichtet bift, fondern ihnen
ftandgehalten haft. Oeffne nur Auge und Ohr: es ift Einer da, von
dem diefer Ruf zu dir kommt. Das ift dann ein Schopfungswunder,
das Wort einer nenen Schopfung. ,,Ift Einer in Chriftus, fo ift er eine
neue Schopfung. Das Alte ift vergangen, Neues ift geworden.

Wir diirfen, wir konnen, wir follen vergeflen, Nur nach einge-
ftandener, bereuter, vergebener Schuld. Dann aber diirfen, konnen,
follen wir. Trotz, ja gerade unter Bufle und Siibne.

Kann man denn aber alle Schuld fithnen? Gibt es nicht unwider-
bringlich Zerftortes?

Nein, das gibt es nicht! Man kann alles fiihnen, wenn nicht direke,
fo doch indirekt, Und die Umkehr zum Vater iff ja fchon Siihne. Er
gibt dir fofort das befte Kleid, den Ring an den Finger und bereitet
dir das Feft. Du wirft dann erft recht {ein gehorfamer Sohn fein und
gutmachen — wirft es konnen — in feiner Allmacht. Und wenn du
auf dem Richtplatz ftiindeft und eine Gutmachung in diefems Leben
{cheinbar nicht mehr moglich wire — du haft, dich zu Gott wendend,
in der Bufle, auch gefithnt; du darfft, du follft vergefien.

Wir konnen und diirfen nicht nur, wir follen anerkannte, bereute,
vergebene Schuld vergeflen. Es ift nicht recht, wenn wir es nicht tun.
Bedenke doch: Was wiirdeft du als Vater, als Mutter, zu einem Kinde
{agen, das fich gegen dich verfehlt hitte, dem du aber lingft verziehen
hatteft und das nun immer und immer wieder kime, um aufs neue
iiber fein Vergehen zu jammern und aufs neue um deine Ver-
gebung zu. bitten? Wiirdeft du nicht zuletzt ungeduldig werden und
zu ihm fagen: ,,Geh’ mir jetzt doch weg mit diefem ewigen Zuriick-
kommen auf etwas, das erledigt ift! Geh’ an dein Werk und mache
mir Freude.”“ Sollte Gott nicht auch fo mit uns fein? Spricht nicht
Jefus auch {fo zu uns? Stehe auf und wandle!

Was aber von der Schuld gilt, an die wir vor allem denken, weil
fie das Schwerfte ift, das gilt auch vom Schick[al Die ,neue

64



Schopfung {chliefit auch das Schickfal ein. Das Schickfal hért in
Chriftus auf und an feine Stelle tritt die Berufung, Es gibt in Chriftus,
vor Chriftus, kein Fatum. Aus Rit{el wird Sinn, aus Dunkel wird Licht,
aus Fluch wird Segen. ,,Das Alte ift vergangen, Neues ift geworden.”
,,Die Nacht ift dahin, der Tag ift angebrochen.” Schon glanzt auf den
Gipfeln {ein erfter Schein, Und nun kann auch auf diefer Linie das echte
Verge[Jen beginnen, foll es beginnen. Sobald die grofle Wandlung ge-
{chehen ift, die gelchehen kann, foll und wird, {obald da, wo das dunkle
Schickial ftand, ein Licht aufgeht und die Liebe Gottes darin fichtbar
wird, verwandelt {ich alles, alles. Dann darfft du, {ollft du die Schatten
der Nacht verfcheuchen. Dann darfft du, follft du alles vergeflen, was
Triibes, Schweres, Ratfelhaftes, ja Unertragliches in dein Leben getre-
ten ift. Alles foll fich noch im Lichte auflofen. Stehe nur auf — im
Glauben — und wandle, Wir diirfen und follen vergeflen. Aber eben
nicht auf falfche Weife, vergeflen nicht in Angft und Betdubung, was
fchliefflich -doch nicht gelingt, fondern im Vorwdrtsfchauen
und Vorwidirtsflreben, dem Gutwerden von allem
entgegen. ,,Ich vergefle, was hinter mir ift, firecke mich nach dem, was
vor mir ift und trachte fo, das Ziel im Auge, nach dem Kampfprms
meiner Berufung von oben durch Gott in Chriftus. Ich wandre dem
Licht entgegen, vor dem die Schatten der Nacht entweichen.
,Entweichen fie wirklich ganz? Von {felbft? Und haft du nicht
felbft gefagt, dafl wir feflhalten follen? Ift das nicht ein Widerfpruch?
Ich antworte: Es erfolgt nun das Gegenteil deflen, was ich bei dem
falfchen Vergeflen aufgezeigt habe. Diefes fithrt, als Flucht nicht zur
wirklichen Befreiung vom Gefchehenen, fondern immer wieder zu
ihm, dem Gelpenft, zuriick. Umgekehrt gelchieht es nun jetzt. Jetzt
brauchen wir die Vergangenheit nicht mehr zu férchten. Jetzt ift nicht
mehr Nacht, fondern Tag. Jetzt darf fie hervortreten, ins Licht. Jetzt
erftarren wir nicht mehr vor threm Medufenhaupt, {fondern konnen in
Getroftheitr, wenn auch in heiligem Ernft, flandhalten. Jetzt konnen
wir uns im tiefften Sinne erinnern. Jetzt konnen wir verarbeiten. Jetzt
konnen wir fefthalten, ohne dadurch in Holle und Verzweiflung ge-
bannt zu werden. Jetzt konnen wir Bufle tun, ohne {chwermiitig zu
werden, im Gegenteil: wir werden dadurch freudlg und frei, Jetzt kén-
nen Wir, foweit Gott uns Gelegenheit gibt (und nur {oweit ift es not-
wendig), auch im Einzelnen {ithnend gutmachen, nachdem die umfat-
fende Gutmachung in der Umkehr gefchehen ift. Jetzt ift das Nichtver-
geffen, das Fefthalten nicht mehr Qual, fondern hohe Freude. Und jetzt
geht eine Wandlung vor fich. Jetzt 16ft fich die Vergangenheit in die
Gegenwart und ‘Zukunft auf. Jetzt werden aus Gelpenftern michtige
Engel. Jetzt wendet fich Fluch in Segen, Ritlel in Offenbarung.
Jetzt breitet fich die grofle Erléfung von der Vergangenheit auf
alles Einzelne derfelben aus; jetzt dringt die fteigende Sonne in alle
Tiefen. Ja, jetzt follen fie kommen, die Schatten, aus allen Abgriinden,

65



allen Hollen — jetzt {ind die nicht mehr zu fiirchten. Jetzt braufen
alle Strome und Meere das Lied von Gottes Macht und Treue, jetzt
verkiindigen alle Heerfcharen in gewaltigem Chor die Ehre Gottes.

Ein Bild dringt {ich mir auf, Es ftammt aus Dante. Die unerlofte
Vergangenheit gleicht Dantes Holle. Da treiben fich um oder {ind feft-
gebannt, in ewiger Qual, die Verdammten. Aber wenn der Ruf der Er-
16fung erfchollen ift und die chernen Pforten aufgefprengt find, dann
geht es aufwirts {iber dem morgenhellen Meer den Berg der Liuterung
empor. Von Stufe zu Stufe gefchicht neue Erléfung, fallen neue Ket-
ten, weichen neue Schatten, Man darf {elig aus dem Strom des Ver-
geﬁens trinken. Es geht dem vollen, letzten Licht Gottes entgegen, wo
aller Tod vom Leben, alle Schuld von der Gnade, alles Schick{al
von der Fithrung, alle Vergangenheit von der ewigen Gegenwart ver-
{chlungen ift.

So dringt der Morgenruf der Erlofung von der Vergangenheit in
alle Abgriinde, alle Kerker, alle Hollen — alle! So kommt-zu uns die
grofle Kunde von dem Vergeffen deflen, was hinter uns ift, und dem
Sichftrecken nach dem, was wor uns ift. So leuchtet der Morgen auf.
Er leuchtet der einzelnen Seele auf — er muf}, er wird auch iiber der
Vélkerwelt aufleuchten, wenn fie vom Fluch des Vergangenen
- zum Segen einer neuen Gemeinichaft erloft werden foll. Er mufl und
wird in jede Gemeinichaft dringen. Wir follen, wir miiffen vergeflen,
wenn wir leben, arbeiten, hoffen, glauben, lieben follen. Wir kénnen
es in Chriftus. Die Liebe Gottes ift der ewige Morgen, der lebendige
Gott die ewige Auferftehung. Und ewig geht der Ruf an uns.

IV.

Ich mufy aber zum Schlufle noch einmal auf das Wort Ver-
gangenheit zurlickkommen und mufy noch eine letzte Frage be-
antworten: ,,Aber bleibt Vergangenheit nicht eben doch Vergangen-
heit? Ift, was gefchehen ift, nicht eben doch gefchehen? Ift die Ver-
gangenheit alfo nicht doch unabdnderlich — eine ewige Hollenftrafe,
trotz der Erlofung — in ihr?“ ‘

Ich antworte und {preche damit etwas Unglaubliches aus, etwas,
das zum Allergrofiten gehore, was uns an Offenbarung der Wahrheit
geworden ift: Nein, die Vergangenbeit ifl keineswegs unabdnderlich.
Nein, auch die Vergangenheit kann tiberwunden werden. Nein, was
gelchehen ift, kann ungefchehen werden.

Ift das moglich und wie kann ich das fagen? Ift das nicht wider-
{innig?

Nein, fondern fehr ﬁnnvoll Denn was it Vergangenheit? Ver-
gangenheit {teht doch immer in Beziehung zu Gegenwart und Zukunft.
Auch das Bild meiner Vergangenheit {teht in Beziehung zu meiner
Gegenwart und Zukunft. Darum, wenn meine Gegenwart und Zukunft
fich andert, {o dndert fich auch meine Vergangenheit. Je nach der Geftal,

66



die meine Gegenwart und Zukunft annimmt, geftaltet fich auch meine
Vergangenheit, Wenn auf meiner Vergangenheit Fluch war, von mei-
ner Schuld aus, und ich diefe Schuld erkenne und anerkenne, wenn
diefe Schuld vergeben ift, wenn ich fie {iihne, dann verwandelt fich der
Fluch in Segen und die Vergangenheit wird anders. Wenn ich ein
Trinker gewefen bin und nun Trinker rette, dann ift meine Ver-
gangenheit eine felix culpa, eine gliickliche Schuld, geworden. Wenn
ich in finnlicher Aus{chweifung gegen die Frau in mir oder in dem
anderen Menichen gefiindigt habe und nun, gerettet, erloft, auch fiir
die Schweftern und Briider in der Holle mich einfetze — dann 1ift
meine eigene einftige Holle in Himmel, in den Himmel Chrifti, ver-
wandelt, Und fo in allem. Die Vergangenheit ift nicht feft, fie ift ge-
ftaltbar. Thre Tore find nicht ver{chloffen, es fithrt von Gegenwart
und Zukunft ein Weg zu ihr zuriick, der {ie mitnimmt, in Gegenwart
und Zukunft hinein, Die Vergangenheit 16t {ich auf in die Gegenwart
und Zukunft, Die Vergangenheit ift nicht fertig, fondern im Werden.
Die Vergangenheit ift kein Fatum; es gibt vor dem lebendigen Gott
kein Fatum. Die Zeit tiberhaupt ift kein Gott neben Gott, fie ftromt
aus Gott und ftromt zu Gott, Die Zeit ift nur feine Botin und Diene-
rin. Er aber ift der in der Zeit sber aller Zeit Waltende, An ihn allein
haben wir uns zu halten, an ihn, der da iff, der da war und der da
kommt, alles miteinander, und in dem es auch fiir uns keine fertige,
fefte, unabanderhche Vergangenhclt Gegenwart und Zukunft, fondern
nur ewige Zeit, ewiges Leben, ewige Fretheit, ewige Entf{:heldung gibt.
Auch die Vergangenheit 16ft fich auf in Gott. Gott allein gilt!

Das ift die grofie Botichaft vom rechten Vergeffen. Das ift die
grofle Botichaft der Erlofung auch von der Vergangenheit. Das ift
ein gewaltig bedeutfamer, wenig verftandener Teil der groflen Er-
16fung im Reiche des lebendigen Gottes und feines Chriftus.

Leonbard Ragaz.

Matthius 24.
Von der biblifchen Weis[agung.")

L.

Wenn wir in irgendeinem Zufammenhang von Verwirklichungen
des Reiches Gottes jetzt und hier reden, oder auch nur, in allgemeinerer
Form, von gewiflen Moglichkeiten des Guten, etwa der Ueberwindung
des Krieges, dann wird uns mit einer gewifien Regelmifigkeit Mat-
thdus 24 entgegengehalten.”) Das bedeutet: Man erkldrt mit befonderer
Bcrufung auf Matthdus 24 (und die parallelen Stellen), nach Jefu

1) Nach einem Vortrag.

%) Es konnte auch Markus 13 oder Lukas 21 (5ff.) fein; ich will mich aber
vorwiegend an Matthius 24 halten; es kommt in diefer Sache mcht darauf an, wel-
chen Text wir bevorzugen.

67



	Ich vergesse, was dahinten ist

