
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 34 (1940)

Heft: 1

Artikel: Um die Liebe

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


allerdings auch um Gott, aber auch das ill froher Kampf. Alle Arbeit
hat diefen Segen, auch die befcheidenfte. Sie bringt in Berührung mit
dem lebendigen Gott, der die Freudigkeit ift. Darum arbeite! Und
kümmere dich auch nicht zu fehr um den Erfolg. Auf diefem Hintergrund

und Untergrund ift die Arbeit an fich fchon gelungen, ill der
Kampf an fich fchon Sieg. Gott ill das Gelingen, Gott ift der Sieg.
Schon jetzt! In dem Glauben, welcher die Verzweiflung vertrieben hat.

So ill es ein wahres, großes, rettendes Wort, für die ganze Welt
und Zeit und für jeden von uns: Arbeiten und nicht verzweifeln!

Leonhard Ragaz.

Um die Liebe.1)

Nicht viele Jahre, nachdem Amos in Bethel des Landes verwiefen
worden war, wohl in der letzten Lebenszeit eben des Königs, an den;
der Priefter feinen Bericht gefandt hatte, gefchah einem unfern von
Bethel, vermutlich an der füdlichen Grenze des Nordreichs anfälligen,
noch unvermählten jungen Bauern etwas Unerhörtes. Er hatte gewiß
als Knabe den harten Reden des judäifchen Künders gelaufcht (vgl.
z. B. Hofea 4, 15, mit Amos $, 5); er hatte erfahren, daß die Propheten

der eiferne Meißel find, mit dem JHWH, damit feine Gerechtigkeit

„wie Licht aufgehe", Ifrael wie einen Stein behaut, ohne deffen
zu achten, daß es lebendige Subftanz ift, die von den furchtbaren
Worten „erfchlagen" wird (Hofea 6, 5); er hatte fich bereit gemacht,
feinem Herrn als Sprecher zu dienen. Nun aber, da das Erwartete
begann (1, 2), war es ganz anders, als er erwartet hatte. Wohl wurde
er angefordert, das zu werden, wofür erft feinem nachgeborenen Jünger

Jeremia das Bild gegeben ift: „wie ein Mund" JHWHs (Jeremia
15, 19); aber nicht fein Mund allein wurde dazu angefordert, fondern
die ganze Perfon und das ganze perfönliche Leben. Mit allem, was er
war und lebte, bis ins Intimile hinein, follte er wie ein Mund werden:
fein perfönlichlles Schickfal follte, vors Angeficht des Volkes geftellt,
ausfprechen, was Gottes war — feine Ehe mit einem buhlfüchtigen
Weibe JHWHs Ehe mit diefem Land, feine verratene Liebe die
verratene Liebe JHWHs, feine Losfagung von der Ungetreuen die göttlich

Losfagung, fein Erbarmen mit ihr das göttliche Erbarmen. Wir
befitzen nur fragmentarifche Zeugniffe des Vorgangs in dem Hofea-
buch (das anfcheinend nur etliche beim Untergang Samarias gerettete
Fetzen aus dem urfprünglichen Beftände aneinandergeheftet umfaßt),
ein Fragment im „Er"-Stil (1, 2—9) und ein notdürftig zufammengeflicktes

im „Ich"-Stil (3, 1—5), in das aber beim Flicken ein Satz

x) Aus dem Buch: „Der prophetifche Glaube." — Es handelt Sich um den
Propheten Hofea. D. Red.

IO



aus einem verlorenen Ich-Bericht (V. 2), der, in den Er-Stil übertrat
gen, an eine beftimmte Stelle der Anfangserzählung (in den Vers 1, 3,
hinein) paßt, finnftörend und irreführend geraten ift1); dazu kommt
eine Rede (2, 4—25), die auf das Fehlende immerhin wohl hinweift.
Aus alledem ergibt fich dem unbefangenen Blick, daß hier weder von
Allegorie noch von einem bloß innerlichen, ekftatifchen Erlebnis die
Rede fein kann. Aber auch wer das graufame Gotteswort „Nimm dir
ein buhlfüchtiges Weib" (wozu etwa zu ergänzen wäre: „das ich dir
zeigen werde") als eine nachträgliche Interpretation anfleht, womit
Hofea feine privaten Erfahrungen als göttliche Schickung zu verftehen
fuche, verkennt mit folcher pfychologifchen Verdünnung das „tötlich
taktifche" Wefen des Wortes. Und fchließlich geht es auch nicht an,
das 1. und das 3. Kapitel als parallele Darftellungen des gleichen Er-
eigniffes aufzufallen, da dann fowohl das berufende Gotteswort als
die Rede des 2. Kapitels fall all ihren biographifchen Hintergrund
verlieren. Wir können diefen zwar aus den uns verbliebenen Trümmern

nicht rekonftruieren; aber was wir vor uns haben, genügt, um
zu erkennen, wie hier ein Nabi vor den Augen der Menge, von ihr
jetzt und fpäter als närrifch und wahnwitzig verfchrieen (9, 7), fein
Schickfal zeichenhaft als das dem Gotte Widerfahrende lebte. Gott
liebt, und er leidet um feine verratene Liebe. „Auf, weiter noch liebe
ein Weib, von einem Gefeilen geliebt und ehebrecherifch", fagt er zu
Hofea (3, 1), „wie JHWH (er ftellt fich in der dritten Perfon vor
feinen Künder wie ein Modell zum Nachzeichnen) die Kinder Ifrael
liebt", — d. h. mit einer ebenfo leidenden Liebe. Und Hofea tut, was
ihm geboten wurde. Das bedeutet aber keineswegs, daß er, wie manche
es verftehen möchten, mit dem Gott „mitfühlt"; es ill vielmehr feine
eigene Liebe und fein eigenes Leid, die er zu fühlen bekommt, aber
indem er fie fühlt, erfährt er zugleich, daß er damit dem Gott nachfolgt.

In feinem eigenen Gefühl prägt fich das göttliche aus, fo ftark,
daß er jeweils aus den Zügen des eigenen Gefchicks den Verlauf der
Beziehung zwifchen JHWH und Ifrael ablefen kann, wie wenn ein
Stigmatisierter, die Wundmale an feinen Händen betrachtend, die des

Gekreuzigten kennenlernt. Doch trägt der Vergleich nicht weit: die
Stigmata bilden nur ihr Urbild nach, in der Ehe des Propheten aber
erfcheint uns der Menfch felber mit den Geheimniffen feines Bluts und
feiner Seele, der doch auch eben dadurch mit den Geheimniffen Gottes
verbunden wird und diefe nun eben deshalb zeichenhaft verkörpern,
verleiblichen kann. Dergleichen ift nur von der israelitifchen Glaubenswelt

aus zu verftehen, wo Blut und Seele des theomorphen Menfchen

1) In ihrem jetzigen Zufammenhang ift die Stelle vom Redaktor offenbar fo
verftanden worden, daß die verftoßene Frau Tempeldirne geworden ift und vom
Heiligtum losgekauft werden muß (vgl. Karl Budde, Der Abfchnitt Hofea 1—3,
Theologifche Studien und Kritiken 1925, 68, und Hans Schmidt, Die Ehe des
Hofea, Zeitfchr. f. d. altteft. Wiffen, 42. Bd., 267 ff.).

II



um feine Ebenbildlichkeit wiffen, die allein ihm die Nachahmung Gottes

möglich macht.
Aber noch ein anderes Problem wird uns durch diefe Gottesrede

geftellt, mit der das uns erhalten gebliebene Stück des Ich-Berichts
beginnt. Sie ill in dem Stil abgefaßt, den ich den einhämmernden nenne;
viermal kehrt in dem einen Satz das Verb wieder, auf das es

ankommt, das Verb „lieben", und jedesmal in einer anderen Relation:
rechtfchaffene Liebe eines Mannes zu feinem Weib, buhlerifche Liebe,
die den Bund zerreißt, göttliche Liebe JHWHs zu Ifrael, und die
„Liebe" der Baale zu den ihnen vom Volk dargebrachten
Traubenkuchen..Das erfte Mal aber fteht das Verb im Imperativ: „Liebe!" Ein
feitener und feltfamer Spruch: kann man denn Liebe gebieten, — nicht
in allgemeinem Gebot, wie wir es in der Thora wiederholt in bezug
auf Gott und den Mitmenfchen finden, fondern in fo befonderem?
Wenn Arnos fagt: „Haltet das Böfe und liebet das Gute", nehmen wir
das Wort, weil von fo Allgemeinem die Rede ilt, unbedenklich hin
(vgl. auch Sacharia 8, 19); aber einen beftimmten Menfchen, wo das
Lieben eben ganz konkret wird, lieben follen? Das Wort kann nur zu
einem gefprochen fein, der fchon liebt. Er liebt, liebt die Ungetreue
immer noch, kann fich diefer Liebe nicht erwehren, aber er will diefe
Liebe nicht, durch die er fich erniedrigt wähnt, das Perfönliche ill in
diefer Stunde ftärker als die imitatio dei, und das Perfönliche ift
Widerftreit und Scham; da hinein fällt das Gotteswort: „Liebe weiter,
du darfft fie lieben, du follft fie lieben; eben fo liebe ich Ifrael." Von
der Sphäre Gottes, des ewig Liebenden, aus wird dem Gefühl des
Menfchen fein Recht wiedergegeben.

Hofea verfchwendet das koftbare Wort „Liebe" nicht. Jedenfalls
fagt er in dem uns erhaltenen Buch alles Wefentliche über die Liebe
Gottes nur ein einziges Mal. Es find drei Dinge. Das erfte: es ill eine
heifchende Liebe. JHWH bekennt, daß er Ifrael damals, als es jung
war und er es liebgewann (11, r), als feinen Sohn von Aegypten
herbeirief und es „an Stricken der Liebe" zu fich zog (V. 4); fie aber
entfernten fich von ihm (V. 2). Das zweite: es ift eine zornige Liebe.

JHWH verliehen (9, 15), er habe einen Haß gegen Ifrael gefaßt, er
wolle es aus feinem Haufe treiben, er könne es fortan nicht mehr
lieben. Und das dritte: es ift eine gnädige Liebe. JHWH verheißt (14, $):
„Ihre Abkehr werde ich heilen, freiwillig werde ich fie lieben." Das
find Reden jenes „eifernden Gottes" vom Sinai, eben desfelben,
dasfelbe Heifchen (Exodus 20, 3—5 a), Zürnen (V. 5 b) und Gnaden
(V. 6) wie dort, in die Sprache einer großen Liebesgefchichte, einer
Gefchichte von Schuld und Läuterung übertragen. Freilich, fehr an-
thropomorph ill all dies; aber ich vermute, Hofea würde, wenn er es

uns in unferer Begriffsfprache zu erklären hätte, fagen, die Theomor-
phie des Menfchen fei nur dadurch bewahrt worden, daß Gott immer
wieder fo anthropomorph wurde.

12



In Hofeas Gebrauch des Verbs „lieben" ill etwas merkwürdig: es

wird nie, auch nicht fordernd, für das Verhältnis Ifraels zu JHWH
verwendet. Die Sinnbildrede nennt die Baale mehrfach die
„Liebhaber" Ifraels (2, 7, 9, 12, 14, 15), aber nirgends wird auch nur dies

gefagt, daß es fie „liebe". Was wir in frühen und fpäten Texten von
den Gott Liebenden lefen, im Dekalog (Exodus 20, 6), in deuterono-
mifchen Mofe-Reden (mehrfach), in literarifchen Jofua-Reden (Jofua
22, 5; 23, 11), im Deboralied (Richter 5, 31) und fonft, hier, beim
„Propheten der Liebe", fehlt es durchaus. Die Gegenfeitigkeit von
Liebe JHWHs zu Ifrael und Liebe Ifraels zu JHWH ill in den wohl
von ihm beeinflußten Abfchnitten des Deuteronomiums (insbefondere
10, 12, 15) intenfiv ausgefprochen; bei ihm felber fehlt der fprachliche
Ausdruck dafür. JHWH klagt hier Ifrael zwar Mal um Mal an, daß
es fich hurerifch von ihm abkehre; aber er fagt nicht, er fordre oder
erwarte von ihm, daß es ihn liebe. Liebe ili bei Hofea kein Begriff
der Gegenfeitigkeit zwifchen Gott und Menfch.

Was das bedeutet, läßt fich an einem anderen Begriff noch genauer
klarmachen, den Hofea anfcheinend aus dem Dekalog (Exodus 20, 5)
übernommen hat und den er — im Gegenfatz zu Amos, bei dem er
fehlt — gern gebraucht: dem kaum überfetzbaren Begriff chefed, der
urfprünglich wohl das zwifchen einem Herrn und feinen Leuten
herrfchende Verhältnis des Wohlwollens und der Bundesgemäßheit
bezeichnet und daher am eheften noch mit Huld oder Holdfchaft (der
„Holde" ill im alten deutfchen Recht der Lehnsmann) wiederzugeben
ift. JHWH führt in feiner Huld das von ihm aus Aegypten erlöfte
Volk (Exodus 15, 13), der Getreue, der für ihn ftreitet, wird fein
chafid fein, Holder genannt (Deuteronomius 33, 8). Aber eigentlichen
Chefed kann natürlich der Untergebene dem unbedingt Ueberlegenen
nicht erweifen. Wie Amos' Doppelbegriff „Bewährung und Gerechtigkeit",

den Hofea abwandelt und mit „Huld und Erbarmen" verknüpft
(2, 21), to ill auch diefe „Huld" nicht eigentlich ein Gegenfeitigkeits-
begriff. Wohl fordert JHWH, der „Huld und Treue" übt (Genefis
24, 27; Exodus 34, 6), von Ifrael eben diefe (Hofea 4, 1), und
insbefondere Chefed (6, 6; 10, 12), diefen auch mit Gerechtigkeit
verbunden (12, 7), aber nicht als etwas, was ihm erwiefen werden foil,
fondern als ein allgemeines, frommes Wohlwollen, das fich allem
gegenüber bekundet, und zwar als eines, das nicht bloß ftimmungshaft
und flüchtig wie Morgengewölk und wie der früh vergehende Tau
(6, 4) erfcheint, — denn folchen Gefühlhaften und Unzuverläffigen
kommt es zu, daß fie felber das Schickfal des Morgengewölks und des

früh vergehenden Taus erleiden (13, 3). Auch hier geht es um eine

Nachfolge, die der Auswirkung Gottes in der Welt dient: fein Chefed
an Ifrael foil fich in Ifraels Chefed an allem fortfetzen und auswirken.

Auch hier alfo zwar nicht ein Begriff der Gegenfeitigkeit von
Gott und Volk, aber einer der Verbindung von Gott und Volk: gött-

13



liehe und menfchliche, göttlich-menfehliche Tugend. All diefe Begriffe
der Verbundenheit durch das Gute, das vom Gott ausftrömt und durch
das Volk fich verbreiten foil, find in dem Gnadenwort der Sinnbildrede

(2, 21 f.) feierlich zufammengefaßt: „Ich verlobe dich mir auf
ewig, ich verlobe dich mir in Wahrfpruch und Gerechtigkeit, in Huld
und Erbarmen, ich verlobe dich mir in Treue, erkennen follft du
JHWH."

Diefes Letzte, das „Erkennen", ift bei Hofea der eigentliche
Begriff der Gegenfeitigkeit im Verhältnis zwifchen Gott und Volk.
Erkennen bezeichnet hier nicht das Erfahren eines Objekts durch ein
Subjekt, fondern intimen Kontakt der beiden Partner eines zweiteiligen

Vorgangs; daß auch die gefchlechtliche Verbindung von Mann und
Weib ein Erkennen genannt wird, klingt bei Hofea, deffen Anfchauung

vom Bild der Ehe beherrfcht ill, zweifellos mit an. In dem Er-
wählungsfpruch des Arnos (3, 2) fagt JHWH, er habe von allen Sippen

der Erde nur Ifrael erkannt; diefes „Erkennen" ill der Kontakt
durch Offenbarung und Bundesfchluß. Eine Gegenfeitigkeit tritt bei
Arnos in diefem Wortbereich nicht hervor. Anders bei Hofea. Er
nimmt das Arnos-Wort wieder auf: „Ich habe dich in der Wüfte
erkannt", fagt JHWH zu Ifrael (Hofea 13, 5); aber dem wird der
Ausdruck der Gegenfeitigkeit vorausgefchickt: „einen Gott außer mir
erkennft du nicht" (V. 4); der Ring ift gefchloffen. Damit jedoch diefer

letzte Satz nicht relativiftifch verftanden werde, als ob jedes Volk
feinen befonderen Gott hätte, den es erkennen könne, folgt ein Spruch,
in dem Arnos' Lehre von JHWH als dem die Völker „heraufführenden"

Gott (Arnos 9, 7) verdichtet erfcheint: „es gibt keinen Befreier
als mich"; jenes „nur euch" des Amos wird hier durch ein „nur ich"
ergänzt. Nur JHWH ill der zu erkennende Gott; nur Ifrael hat er
fich zu erkennen gegeben. Seinem Kontakt mit dem Volk durch die
Offenbarung entfpricht der Kontakt des Volkes mit ihm durch den
Offenbarungsempfang. Aber es will ihn nicht mehr erkennen; der
Offenbarungsempfang, der Generation um Generation immer wieder
neu gefchehen foil, hat ausgefetzt. „Kein Erkennen Gottes ift mehr im
Land" (4, 1), „JHWH erkennen fie nicht" (5, 4). Sie meinen, fie
könnten Sich durch Opferfpenden der Hingabe ihrer Perfon zum Empfang

des Gottesbundes entziehen; JHWH aber will nicht Schlacht-
mähler, fondern Erkennen Gottes (6, 6). So muß denn fein Volk
„verftummen, weil fie ohne Erkenntnis find" (4, 6). Er entzieht Sich

ihnen, er kehrt „an feinen Ort", in feinen Himmel zurück, bis fie fich
fchuldig wiffen und „nach feinem Angeficht verlangen" (5, 15) und
zu einander fprechen: „Erkennen wollen wir, nachjagen der Erkenntnis

JHWHs" (6, 3). In diefem Wort „Verlangen nach dem Angeficht
JHWHs" (vgl. auch 3, 5) hat fich ebenfo wie in dem verwandten
„Auffuchen JHWHs" (Arnos 5, 4, 6, Hofea 10, 12) eine wichtige
Bedeutungsabfpaltung gegen den alten Sinn „eine Orakelftätte auf-

14



tuchen" vollzogen: man fucht den Gott nicht auf, um von ihm etwas
zu erfahren, fondern um mit ihm Fühlung zu bekommen, um ihn zu
erkennen. Das ill fchon deutlich geworden in der Antithefe des Arnos
{5, 5 f.): „Suchet nicht Bethel auf. fuchet JHWH auf und lebet!"
Bei Hofea entfaltet es fich noch mehr, von feinem Begriff des Erken-
nens aus.

Von der Erwählung der Väter redet Hofea ebenfowenig wie Arnos:
beiden ift es nicht um die Vorgefchichte des Volkes, nur um den
Anfang feiner Gefchichte zu tun, um die Gegenwart damit zu konfrontieren.

Dagegen unterfcheidet fich Hofea von Arnos in feinem Blick
auf die Befreiung aus Aegypten. Er fieht in ihr nicht wie fein
Vorgänger nur eine der göttlichen Völkerführungen, die erft durch die
Offenbarung aus der gefchichtlichen Allgemeinheit hervortritt, fondern
einen Akt der Liebe, ein Rufen an das zum Sohn angenommene Volk
(11, 1). Den Terminus einer „Erwählung" Ilraels kennt er ebenfo-
wenig wie ein anderer der frühen Schriftpropheten, aber die beiden
Leitworte des Dornbufchgefprächs, mit dem das Handeln JHWHs an
dem Volk Ilrael beginnt, das Wort ammi, „mein Volk" (Exodus 3,
7, 10), und das Wort ehje, „ich werde [bei dir] da fein" (V. 12, 14;
4, 12, 15), die beiden Worte, mit denen, ehe der Bund gefchloffen
wird, ja ehe noch die Begegnung von JHWH und Ifrael gefchieht, der
Gott fich an das Volk bindet, brennen dem Mann, der fich tief in die
Auszugsgefchichte verfenkt hat, in feinem Herzen. Dem letzten Kind
aus der anbefohlenen Ehe gibt er den Namen Lo-ammi, „Nicht-mein-
Volk", denn — to lautet das Gotteswort, das die Namengebung
gebietet (1, 9) — „ihr feid nicht mein Volk und ich nicht Ehje euch".
Es heißt nicht „ich werde für euch nicht da fein" (höchftens könnte
man, in einer abfonderlichen, lonft unbelegten Ausdrucksweife,
verftehen: ihr werdet mich nicht haben), fondern gemeint ift: ich, JHWH,
habe mich, als ich euch durch Mote (in jener Namenserfchließung,
¦deren zentrale Bedeutung Hofea kennt, vgl. den Begriff des
„Gedenkens" des Tetragramms bei ihm 12, 6, mit Exodus 3, 15) fagen
ließ: „Ehje hat mich zu euch gefchickt", er hat mich euch als den
Ehje, als das Ich, das bei euch da fein wird, zugefprochen, nun aber
dürft ihr hinfort nicht länger euch darauf verlaffen, an mir den bei
euch Dafeienden im Sinn des Beistands, des Schutzes, der Führung zu
befitzen; wohl werde ich da tein, aber für euch bin ich kein Dafeiender
mehr, denn ihr feid nicht mehr mein Volk. Dem ehje wird das
begleitende immach, „bei dir", der göttlichen Bindung entzogen, und nun
enthüllt fich das ehje afcher ehje, „ich werde da fein, wie immer ich
[je und je] da fein werde" als die furchtbare Kundgebung der

göttlichen Freiheit: das Da-fein wird zur Gegenwart des „verzehrenden
Feuers" (Exodus 24, 17). Der Mächtigkeit der Erwählung entfpricht
die der Verwerfung — und ihr wieder die einer neuen, auf die
vollkommene Umkehr des Volkes (3, 5) abzielenden Verheißung (die

15



einem fpäteren Stadium der Prophétie Hofeas zu entflammen fcheint)
der Wiederkehr (2, 25): „Ich werde zu Nicht-mein-Volk fprechen:
,Mein Volk bill du', und er wird fprechen: ,Mein Gott!'"

Wenn in der Betrachtung der Erwählung die Gefchichtsficht Hofeas
im Vergleich zu der des Amos an Weite verloren und an Intenfität
gewonnen hat, fcheidet er fich von ihm mit dem nächften Schritt in
einer denkwürdigen Weife. Arnos weiß Befreiung und Offenbarung
nur als JHWHs Werk an Ifrael, fozufagen nur von oben nach unten;
von einer Bewegung von unten her ili bei ihm nichts wahrzunehmen,
bis dann Undank, Untreue, Verkehrung der göttlichen Gaben erfolgt.
Hofea fieht den Augenblick, da in der Sinaiwüfle dem Gotte das zu
„feinem Volk" erwachfene Ifrael gegenübertritt, als eine echte Begegnung.

JHWH „findet" Ifrael in der Wüfte (9, 10), und was er findet,
mutet ihn an, wie wenn ein Wanderer in der Wüfte Weintrauben
fände, Köstliches alto, wo er es durchaus nicht erwartet hatte. Und
mehr noch: er fieht die am Berg lagernden Scharen, „eure Väter", an,
und fie erfcheinen ihm wie die Erltlinge eines Feigenbaumes „in feinem
Anfang", d. h. eines, der zum erftenmal Früchte trägt. Diefer Zufatz
weift über den im erften Bild gegebenen allgemeinen Vergleich hinaus.
Gottes großer Feigenbaum trägt zum erftenmal Frucht, als deffen Erft-
ling erkennt er jene Scharen Ifraels. Hier ill der Urfprung jenes theo-
logifch weiter ausholenden jeremianifchen Wortes (Jeremia 2, 3) von
Ifrael als dem Anfang der Gottesernte. Was Hofea uns zeigt, ill die
frohe Begegnung des Pflanzers mit dem erften Fruchtfegen des

gepflanzten Baumes. Aber nur einen Augenblick dauert diefer Zufam-
menklang von JHWH und Ifrael an: fowie diefes die Sphäre des Baal
betritt, verfällt es ihm, und alsbald ill all die Frifche und Köstlichkeit
dahin, fie „werden Greuel wie das, was Sie lieben". Und der verratene
Gott leidet, wie fein verratener Prophet.

Die Sünde Ifraels befteht bei Arnos im wefentlichen in der
Ungerechtigkeit, darin alfo, daß fie, ftatt der menfchlichen Auswirkung
der göttlichen Gerechtigkeit und Bewährung auf Erden zu dienen, fie
unterbinden und verkehren. Hofea verfchiebt nicht bloß den Hauptton

von der gläubigen, gottesdienftlichen Gerechtigkeit und Bewährung

zum Mitmenfchen auf die gläubige, gottesdienftliche „Huld" zu
ihm, er bringt auch das Arnos fremde Prinzip der Gegenfeitigkeit hinzu.

Ifrael wird (10, 12) auf den Weg feiner Gefchichte ausgefandt mit
dem Auftrag, „fich zur Bewährung" zu fäen, „nach Geheiß der Huld"
zu ernten und fich einen Neubruch zu brechen: an der Zeit fei es,

JHWH zu fuchen, „bis er kommt und Bewährung euch weift"; denn
ohne feine Weifung (Thora), die fchon beftehende und die
„kommende", gibt es kein Vollbringen der Bewährung. Es ill nicht beiläufig,
daß Hofea zum Unterfchied von Arnos die Ueberlieferung des
zwifchen JHWH und Ifrael gefchloffenen und in einer Thora
niedergelegten Bundes nachdrücklich aufnimmt (6, 7; 8, 1; vgl. 8, 12) und

16



deffen Bruch ihm im Bild des Ehebruchs erfcheint. Hier kommt es
nicht bloß darauf an, daß der Menfch dem Gotte nachfolge wie ein
Jünger dem Meifter, ihn nachahme, die Linie feines Handelns nach
eigenem Vermögen fortfetze, fondern daß er dadurch, daß er ihn
„erkennt", in die Gegenfeitigkeit zu ihm trete, daß er das göttliche
Erkennen feiner menfchlich erwidere. Damit hängt es zufammen, daß bei
Hofea, wieder zum Unterfchied von Arnos, der Baalismus der große
Gegenftand feiner Anklage ift. Darunter ift aber weder der vor-
elianifche Kult der lokalen Fruchtbarkeitsgeifter, noch der von Elia
befiegte und von Jehu ausgerottete des tyrifchen Wettergottes zu
verftehen, fondern der Synkretismus, der beide abgelöft, und JHWH
felber zu baalifieren, feinen Dienft als einen Baalsdienft zu begehen
unternommen hat. Diefer Synkretismus bedeutet zunächft, daß man
Sich JHWH, den vorangehenden Führergott, den Gott der Züge und
Kämpfe, den Gott der ftürmenden Ruach, nunmehr baalifch an einer
Kultftätte haftend vorftellte, fodann, daß man ihm, dem der
Gefchlechtlichkeit Ueberlegenen, über fie Herrfchenden und Sie Heiligenden,

die alten Sexualriten in den Umkreis feines eigenen Heiligtums
brachte und auch wohl gar ihn felber als den Gatten des Landes anfah.
Beides mitfammen verhindert, indem das Angeficht des Gottes durch
die wefensfremden Bilder verftellt wird, das „Erkennen". Von hier
aus ift der Kampf Hofeas gegen die Kultftätten, insbefondere gegen
die des famarifchen „Kalbes" (8, 5 f.; 10, j; 13, 2) und gegen all die
„heilige" Hurerei zu verftehen, wie er etwa in dem Ausruf „Mit den
Weihermädchen opfern fie!" (4, 14) zufammenfaffenden Ausdruck
gewinnt. Er muß unabläffig wider den ausgearteten Opferkult ftreiten,
in dem das Opfer aus einem Zeichen der äußerften Hingabe zu einem
Loskauf von aller wirklichen Hingabe, von allem Chefed und von
allem Erkennen geworden ift. „Wenn Efraim Altäre mehrte, zum
Sündigen find fie ihm geworden, — Altäre zum Sündigen!" (8, 11).
Je fruchtbarer ihm fein Boden wird, je mehr es JHWH zu danken
hat, um fo mehr Altäre baut Ifrael, auf den Hügeln, unter den Bäumen

(4, 13), ftatt feinem Gott dadurch den Dank zu erftatten, daß es

für ihn lebt; fo wird er denn „ihren Altären das Genick brechen"
(10, 2), denn ob man auch feinen Namen darüber ausruft, durch die
intentionslofe Art des Kults find fie Baalsaltäre. Ungetreues Volk und
ungetreue Priellerfchaft werden gleicherweife verworfen (4, 9). Dann,
in der Stunde des beginnenden Zufammenbruchs, werden fie, wie fie
einft (Exodus 10, 9; 3, 18) „mit ihren Schafen und ihren Rindern" in
die Wüfte zogen, um JHWH ihrem Gott zu opfern, wieder (Hofea
5, 6) „mit ihren Schafen und ihren Rindern" hinausziehen, um ihn an
reiner Stätte aufzufuchen und zu verföhnen, „aber fie werden ihn
nicht finden — er hat Sie abgeftreift". Erft wenn fie einft wahrhaft zu
JHWH umkehren und nicht mehr Opfertiere, fondern „Worte", die
Worte des Erkennens und Bekennens, auf ihre Suche mitnehmen, um

17



„die Farren mit ihren Lippen zu bezahlen" (14, 3), werden fie, die
Verwaiflen, Erbarmen finden (V. 4). — Und wie gegen den entfeelten
und entarteten Kult, fo kämpft Hofea gegen die Baaliiierung JHWHs
felber. Das aber tut er, indem er auf ihre Grundvorlteilung in
eigentümlicher Weife eingeht. Zwar gebraucht er von Gott (zum Unterfchied

von Amos, bei dem es nicht zu finden ill) gern das Verb racham,
fich erbarmen, das auf die Mutterfchaft, den Mutterfchoß, zurückgeht;
aber das Bild JHWHs als des Gemahls des Landes nimmt er auf und
geftaltet es, mit der Gewalt, die die perfönliche Erfahrung ihm leiht,
zu folch einem Bilde einer göttlich-menfchlichen, leidenfchaftlichen und
leidenden Seele, fetzt mit fo fchlichter Kraft ftatt des Landes (obgleich
eben diefes, 1, 2, als das Weib genannt werden muß) das Volk
handelnd ein, hebt alle Begebenheiten der Beziehung, Vermählung,
Kinderzeugung, Treubruch, Verftoßung, Verföhnung, fo offenkundig und
gleichmäßig in die Sphäre des Symbols (wobei Sie, eben durch den Anteil

feiner Eigenerfahrung, doch ganz finnlich-lebendig bleiben), daß
es für einen echten Hörer oder Lefer Hofeas kaum noch möglich
gewefen fein kann, zum Naturismus zurückzukehren. Die Baaliiierung
JHWHs erfcheint überwunden, wo als fein Weib Ifrael gedacht, wo
alfo fein Gemahltum nicht als naturhaft, fondern als gefchichthaft
vorgeftellt wird.

Obgleich es „das Land" ift, das von JHWH in feinem Anfangs-
fpruch (1, 2) als das ungetreue Weib bezeichnet wird, ill dieler
Ehebund weder in Kanaan gelchloffen noch kann es Kanaan fein, wo er
dereinft erneuert werden foil. Der Bauer Hofea — er ift fo mit allem
Leben des Ackers und des Dorfes vertraut, daß an feinem Bauerntum
nicht zu zweifeln ift — ill nicht rechabitifch gefinnt. Wenn fein Gott
der Ungetreuen vorhält (2, 10), nicht die Baale, fondern er felber fei
es, der ihr Korn, Moll und Oel gefpendet habe, fo werden diefe mit
der bäuerlichen Selbftverftändlichkeit als große Güter des Lebens
behandelt, und nur darum geht es, daß erkannt werde, der Herr des fie
hervorbringenden Bodens fei kein anderer als der aus der Wüfte
mitgekommene Volksgott, der eben über das Kulturland wie über die
Wildnis herrlche. Aber für den naturnahen Menfchen des fyrifch-
kleinafiatifchen Völkertums und feiner Ausftrahlungen verflicht fich
wie durch einen leiblichen Zwang die vegetative Fruchtbarkeit mit dem
von ihm an fich felber erfahrenen Geheimnis animalifchen Zeugens
und Gebarens, das ihm zu übermenfchlicher und doch mentchlicher
Nachahmung und Verftärkung bedürfenden Göttervermählungen
gefteigert erfcheint. Diefer Verführung des vegetativen Lebens ilt Ifrael,
wie Hofea (9, 10) mit dem ftärkften Akzent berichtet, fchon bei der
erften Berührung mit agrarifcher Kultur erlegen und hat ihr feither
nicht zu widerftehen vermocht, die Sünde vom Baal-Peor letzt fich in
all dem baalifchen Treiben fort, und darum knüpft an fie JHWHs
Fluch an, der das Volk felber mit Unfruchtbarkeit fchlagen will



(V. ii): „Efraim [hier klingt die Herkunft diefes Namens aus dem
Stamm para, fruchten, an, wie 13, 15 und 14, 9], wie ein Vogel
entfliegt ihre Mächtigkeit nun, weg Geburt, weg Mutterleib, weg
Empfängnis!" Es ill eben leichter, die Vielfältigkeit der Gefchichte einem
einzigen Gott zuzufchreiben als die Vielfältigkeit der Natur. Wiewohl
Hofea kein nomadifches Ideal hat, erlegt es fich ihm auf, daß das

Volk wieder in eine einfältigere Natur, in die Wüfte geführt werden
muß, um geläutert den neuen und nun ewigen Bund mit feinem Gott
zu fchließen. In der Wüfte, „im ausgeloderten Lande", hat er es einft
erkannt (13, 5); einft, nach dem Vollzug der grimmigen Strafe, wird
er es aus der Verbannung holen und es wieder in Zelten wohnen
laffen „wie in den Tagen der Begegnung" (12, 10; nach diefem Wort
moed, das vereinbarte Begegnung bedeutet, heißt das heilige Zelt der
Wüftenwanderung Zelt der Begegnung), und da, in der Wüfte, wird
er Ifrael „zu Herzen reden" (2, 16), bis es ihn, wie ein Weib den
geliebten Gatten, anruft — aber nicht mehr „mein Baal" (baal hier
Gemahl), denn er ill kein Baal, fondern: „mein Mann!" (V. 18).

Hier dürfen wir in die Tiefe der Baaliiierung blicken. All die
„Hurerei" bedeutet letzten Endes nichts anderes, als daß Ifrael den
wirklichen JHWH um des baalifierten willen verließ. Die kleinen
Baale, in den häuslichen Kulten fetifchartig verehrt (13, 2), find nie
Rivalen JHWHs gewefen, und auch der große tyrifche, den die
Staatsraifon nach Samaria brachte, ift nur als Nebengott von Elia
angefochten worden. Eher waren noch die Muttergöttinnen zentral
bedenklich, eben weil fie, JHWH nahe rückend, an feiner Baaliiierung
mitwirkten. Verdrängt aber wurde JHWH nie durch einen anderen
als durch fein Zerrbild; zu diefem fiel das Volk ab, wenn es abfiel, zu
dem JHWH-Baal oder zu dem JHWH-Molech, von dem überge-
fchlechtlichen Gott zum Gatten der Muttergöttin, von dem gerechten
und von feinem Reich Gerechtigkeit fordernden Königsgott zu dem
graufamen, Menfchenopfer heifchenden Königsgötzen. Untreu ill das

Volk, weil es JHWH, ftatt ihn zu erkennen, vergötzt und, ftatt ihm
als dem Gott des Chefed durch eigenen Chefed zu dienen, feinen
Dienft mit heiliggefprochener Buhlfchaft durchfetzt. Das ift es, was
aus dem Innerften feines Grimmes fpricht: fein eigener Name wird
entweiht. Das fagt fchon Arnos (2, 7); für Hoefa wird es, ohne daß
er noch einmal diefe Worte gebraucht, zum Grundthema feiner
Prophétie.

Die ganze Gefchichte Ifraels von dem Betreten des Kulturlandes
an bis zum Augenblick, in dem der Prophet redet, erfcheint hier als
eine Kette von Entweihungen. Hofea ilt gefchichtserfüllt, von der
Gefchichte Ifraels erfüllt wie kein anderer Prophet, und alles, was ihm
das Gedächtnis der Zeiten zubringt, gibt fich als Verrat an der Liebe
JHWHs kund, alles. Gefchichte und Gegenwart mitfammen, fängt
fich im Blickpunkt des anklagenden Gottes: „All ihres Böfen gedenke

19



ich, jetzt umringen ihre Handlungen fie, fie find meinem Angeficht
gegenwärtig" (7, 2). Die Unzucht von Baal-Peor und die baalifche
Unzucht von heute find eins. In Gibea, wo einft (Richter 19) das
Entfetzliche gefchah, ill Ifrael „flehen geblieben" (Hofea 10, 9). Alles
Gefchichtliche deckt feine Schändlichkeit auf. Jehus Bluttat, nach deren
Ort, Jefreel, Hofea feinen Erftgeborenen benennen foil (1, 4), kann
fich nicht darauf berufen, im Eifer für JHWH begangen worden zu
fein, die jefajanifche Vorftellung von der Gottesrute, die mehr tut, als
ihr befohlen war und deshalb zerbrochen wird, kündigt fich fchon hier
an, die Dynaftie muß „verabfehiedet werden"; der Königsmord aber,
durch den fich diefe Anfage erfüllt, und der nächfte, der bald auf ihn
folgt, werden zu einem Bild des Grauens (7, 3 ff.), darin die Mörder,
die „ihre Richter freiten", und die Könige, die auch im Fallen JHWH
nicht anrufen, nur verfchiedene Seiten des einen großen Sündenltandes
darllellen. Hofea erfährt die Wirren nach dem Tode Jerobeams IL
nicht bloß als eine Fortfetzung alles deffen, was in der Königsge-
fchichte Ifraels verderbt und unfelig war, fondern all das geht in das

gegenwärtige Gefchehen mit ein und fagt fich darin aus.
Der Prozeß zwifchen JHWH und dem ungetreuen Königtum wird

hier in Samaria vor deffen Zufammenbruch durch Hofea ausgetragen,
wie in einem fpäteren Zeitalter durch Jeremia in Jerufalem vor deffen
Zufammenbruch. Man hat vor kurzem *) die meiften Königsftellen bei
Hofea dadurch zu erklären verfucht, daß da gar nicht vom menfchlichen

König, fondern von dem in Stiergeftalt verehrten Gott Melech
oder Molech (dem fogenannten „Moloch") die Rede fei. Auf diefen
können jedoch kaum mehr als zwei Stellen (10, 7, 15) direkt bezogen
werden. Wohl aber ill für Hofea offenbar die Abficht bestimmend,
den in Samaria Thronenden mit feinem. Patron, dem Jungftier-Melech
im- Tempel zu Bethel, dem Zerrbild JHWHs, zufammenzukoppeln.
Ein Wort wie „Die haben Könige gemacht, aber nicht von mir her"
(8, 4) wird, wenn der gegenwärtige Textzufammenhang als der
urfprüngliche anzufehen ift, am bellen von beiden zufammen verftanden,
dem Afterkönig im Tempel und dem auf dem Thron, der in deffen
Namen (er meint aber: „im Namen JHWHs"!) regiert. Und wenn
die Prüfung, die Hofea dem wieder aufgenommenen Weibe auferlegt,
daß fie „viele Tage" weder mit anderen noch mit ihm Umgang pflege
(3, 3), damit begründet wird (V. 4), daß die Söhne Ifraels „viele
Tage" „ohne König und ohne Fürft" dafitzen follen, fo kann auch
dies im Zufammenhang kaum vom menfchlichen König allein
verftanden werden, fondern am eheften fo, daß Ifrael in diefer langen
Zwifchenzeit weder JHWH noch feinen Widerpart zum Melech und
weder einen echten Statthalter des Gottes, noch einen der angemaßten
Fürften haben werden (und ebenfo, wie fich aus dem folgenden ergibt,

x) H. S. Nyberg, Studien zum Hofeabuch (1935).

20



weder echten noch falfchen Kult); und dann klärt fich uns der zu
Unrecht angezweifelte Schlußfatz des Ich-Berichts (V. 5): „Danach werden

umkehren die Söhne Ifraels und verlangen nach JHWH ihrem
Gott und David ihrem König": der wahre Gott und fein rechtmäßiger
Vertreter follen wiederkehren.

Hofea weiß fich als den Künder der Umkehr. Ein Prophet war
Mofe, durch den Ifrael aus Aegypten geführt und gehütet wurde
{12, 14). Heute hat der Prophet nicht mehr zu führen und zu hüten.
Einfam, als ratend verfchrien, weil er ein Mann der Ruach ill (9, 7),
findet er „Vogelftellerfchlingen auf all feinen Wegen" (V. 8), aber er
ift „als Späher feinem Gott zugeteilt" 1) — nicht bloß, um nach dem
fich ankündigenden Unheil, fondern auch, um nach den Menfchen zu
fpähen, die fein Wort zur Umkehr bringt. Auch hier geht Hofea von
Amos aus, der dem Volk vorhält (Kap. 4), daß es nach keiner der
Kataftrophen umgekehrt fei; aber auch hier entfernt er fich von ihm.
Er fteht in einer anderen gefchichtlichen Situation: er fagt nicht in
einer Stunde des Triumphes das kommende Unglück an, fondern er
fieht es hereinbrechen, zuerft in den inneren Wirren, dann in der
fruchtlofen Tributleiftung an Affyrien, in dem Abfall von ihm, in
dem fyrifch-efraimitifchen Krieg und feinen Folgen, der affyrifchen
Invafion, der Losreißung Galiläas, der Deportation eines großen
Volksteils nach Affyrien, und in jeder Phafe der gefchehenden Ge
fchichte, immer wieder das Gericht anfagend, ruft er doch auch aus der
immer noch entfcheidungsmächtigen Aktualität des Augenblicks
unmittelbar zur Umkehr auf, und zwar, folange noch politifche Entfcheidungen

getroffen werden können, zu einer das politifche Gebiet
umfaffenden: zum Aufgeben aller Bündnisillufionen. So fordert er zur
Zeit" der Tributleiftung an Affyrien von den Umkehrenden die
Einficht: „Affyrien wird uns nicht helfen, auf Pferden werden wir nicht
reiten" (14, 4). Wie das Unheil fortfchreitet, ftellt er fell, daß fie „bei
alledem" nicht zu JHWH umkehren (7, 10), daß fie fich weigern,
umzukehren (11, 5), aber nur noch ftärker ruft er auf (14, 2): „Kehre
um, Ifrael, her zu JHWH, deinem Gott!" Aber er ruft nicht bloß
zur Umkehr auf, er verheißt fie auch unmittelbar (3, 5). Daß er fie
fo verheißt, was Arnos nie tut, liegt daran, daß er eine göttliche
Zusicherung hat und ausfpricht, derengleichen wir bei Amos nicht hören:
„Ich werde ihre Abkehrung heilen" (14, 5). Auch diefes Wort wird
Jeremia (3, 14, 22) zu vollkommener Dialogik ausgeftalten: „Kehret
um, abgekehrte Söhne, ich werde eure Abkehrungen heilen." Nicht
bloß die Wunden, die der Strafende Gott fchlägt, muß er felber heilen
(6, 1), fondern auch noch die Abkehr, die er fo beftraft hat, denn fie
ift eine Erkrankung. Freilich fteht es fo damit, daß erft der Kranke

x) Das den Zufammenhang unterbrechende Wort „Efraim" ifl Anrede, was
freilich nur in der mündlichen Aeußerung deutlich war, in ihrer Aufzeichnung aber
fogleich mißverständlich wurde.

21



anfangen muß, ehe der Arzt eingreifen kann: der Kranke muß fich
feinem Arzt zuwenden. Umkehren heißt nicht, hinter die getane Sünde
zurückgehen, das ift unmöglich, fondern fich mit dem ganzen Wefen
Gott zuwenden, um ihn zu erkennen. Man kehrt nicht zu fich um,
fondern zu dem, den man verlaffen hat. Dann fteht man zwar noch
durchaus nicht wieder im Bund, den erneuert Gott, nicht wir, aber
man fteht vor feinem Angeficht, man hat ihn nicht, aber man hat
auch den Baal nicht mehr, man lieht in der Prüfung der „vielen Tage".

„Gefallen ift, fteht nicht mehr auf die Maid Ifrael, da ilt keiner,
der fie erftehn läßt", heißt es bei Arnos (5, 2). Die Umkehrenden des
Hofea (6, 2) vermeinen nicht, dem Fall, dem Tod zu entgehen; aber
fie glauben über ihn hinaus: „nach einem Tagepaar belebt er uns wieder,

läßt erftehn uns am dritten Tag, daß wir in feinem Angeficht
leben." Ob die drei Tage mit der — vielleicht auf eine gemeinfemi-
tifche Vorftellung zurückgehenden — Wiederbelebung des Adonis und
anderer „fterbenden und auferftehenden" Götter zufammenhängen '),
ift ungewiß und unwichtig: es find Gottestage; wie lange die dauern,
weiß man nicht, die drei Tage der Todesprüfung entfprechen den „vielen

Tagen".
Die Wendung zur Zukunft, die bei Amos efoterifch anhob,

verftärkt fich und geht in die öffentliche Rede ein. JHWH verheißt dem
erflehenden Ifrael einen zwiefachen Bund (2, 20 ff.). Der eine ill der
Friedensbund, den er für Ifrael mit allem Getier und mit aller Völkerwelt

ftiftet, der andre der neue Ehebund, in dem er fich felber Itrael
auf ewig in den großen Prinzipien, die das Verhältnis zwifchen-Gottheit

und Menfchheit in feiner Doppelfeitigkeit konftituieren, angelobt.
Diefe Verheißung ill in einen dialogifchen Zufammenhang eingefügt.
In der Wüfte, in der die innere Wandlung gefchieht und von der die
Wandlung aller Dinge ausgeht, „willfährt" die Frau dem Gatten „wie
in den Tagen ihrer Jugend" (V. 17), er aber, JHWH, „willfährt"
(V. 23 f.) nun nicht ihr allein, fondern der Welt, indem ein Strom des

Willfahrens fich von ihm zum Himmel, von dem zur Erde und von
der mit all ihrem Fruchtfegen auf Jef reel ergießt. Alles wandelt fich:
wie aus „Ihr-wird-Erbarmen-nicht" nun „Ihr-wird-Erbarmen" und
aus „Nicht-mein-Volk" nun „Mein-Volk" wird, fo wird Jefreel, einft
nach dem Ort einer Bluttat mit diefem Fluchnamen belegt, nun aus
dem Sinn diefes Namens offenbart als „Den-Gott-fät". Er fteht hier
für ein neues Gefchlecht. Mit einer neuen Saat befät JHWH das Land.
Und am Ende des Buches wird das dialogifche Wort „willfahren"
wiederholt. JHWH heilt die Abkehr Ifraels, denn fein Zorn „hat fich
abgekehrt" (14, 5). Er will wie der Tau für Ifrael fein, und „heimkehren

follen fie, heimifch" im Schatten des Libanon (V. 8) und „auf-
blühn wie die Rebe". Denn „ich bin's, der willfahrt hat" (V. 9).

*) Vgl. BaudiSfin, Adonis und Esmun (1911), 403 ff.

22



Den Augenblick aber, in dem der Zorn fich wendet und die Gnade
erwacht, gibt JHWH fo als einen gegenwärtigen kund (n, 8): „Wie
foil ich drangeben dich, Efraim, dich ausliefern, Ifrael!... Mein Herz
wendet fich wider mich, allzumal wallt mein Mitleiden auf." Jenes
„Selbftgefpräch" des Amos (4, 13), das dem Menfchen „mitgeteilt"
wird, hat fich hier, beim Propheten des Chefed, entfaltet: es ill der
Augenblick einer göttlichen Umkehr. Martin Buber.

Das Befondere der prophetischen Denk-
und Wirkform.

I.
In einem kürzlich erfchienenen beachtenswerten Buch1) vertritt ein

katholifcher Theologe die Anficht, das prophetifche Amt habe mit
Jefus fein Ende gefunden. Die Prophétie werde jetzt von der Theologie

abgelöft, wie die Tätigkeit des hiftorifchen Chriftus durch die
Tätigkeit -des Heiligen Geiftes abgelöft worden fei Der Prophet
flehe noch auf dem Boden der „engelhaften Ordnung", er gebe die
Botfchaft weiter, ohne etwas daran ändern zu können, während der
Dogmatiker in der gottmenfchlichen Seinsordnung liehe und
ungebundener, fchöpferifcher fei als der Prophet. Die Formulierung von
Dogmen, Anathematismen und Kathedralentfcheidungen fei das eigentliche

Werk des Heiligen Geiftes das nach Abfchluß der
Offenbarung, die eine Botfchaft Gottes an die Menfchen war, feinen Anfang
nahm.2) Ganz abgefehen davon, daß diefe Auffaffung teilweife ans
Blasphemifche grenzt, ill diefelbe eine völlige Verzeichnung der
wirklichen Tatfachen. Der Heilige Geift wird noch von den alten Kirchenvätern

mit Vorliebe als der „prophetifche Geift" bezeichnet. Diefer
Heilige Geift, der da „weht, wo er will", hat nichts zu tun mit den
fubtilen dogmatifchen Spekulationen über das innere Wefen Gottes, die
nicht heilsnotwendig find, fondern nur Anlaß zu endlofen Streitereien in
der Kirche gaben. Das Anliegen des Heiligen Geiftes ill nicht die„Gno-

1) „Gnofis des Chriftentums" von G. Köpgen.
2) DieSe Definition des Prophetifchen fteht ganz im Widerfpruch auch zu den

Auffaffungen der örtlichen Theologen wie eines Solowjew und Berdjajew. Köpgen
kommt aber auch mit Sich felbft in Widerfpruch, wenn er an anderer Stelle nicht
umhin kann, die „impulfive, fubjektive Art und die praktifch-politifche Sendung
des Propheten" als deffen Befonderheit herauszustellen. Er gerät zuweilen mit
feiner Konftruktion Sichtlich in die größte Not, fo, wenn er den Gegenfatz

zwifchen Priefter und Prophet leugnet, während doch das ftatifehe, amtliehe,
unveränderliche und unfchöpferifche Sein des Prieflers gegenüber dem dynamifchen,
fchöpferifchen Prinzip des prophetifchen offenkundig ift und felbft von dem
Konvertiten Solowjew beftätigt wird.

23


	Um die Liebe

