
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 11

Artikel: Um die Gerechtigkeit

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


darf — da ift es wefentlich, daß ich mit jener fürftlichen Frau aus
vergangenen Tagen fprechen darf:

„Ich bin durch der Hoffnung Band
Zu genau mit ihm verbunden,
Meine ftärke Glaubenshand
Wird in ihn gelegt gefunden,
Daß mich auch kein Todesbann
Ewig von ihm trennen kann."

Darin erft verfinkt endgültig mit der Furcht vor dem Tode auch
die Angft des Todes felbft — fie verfinkt mit dem Tode felbft im
Lichte Chrifti, der Siegesfonne des lebendigen Gottes und Vaters.

(Nach längerem Schweigen.)
A. Ich glaube, daß diefe Stunde mir geholfen hat. Gewiß ill es

Ihnen nicht ganz leicht geworden, von diefen innerften Dingen zu
reden. Haben Sie dafür Dank!

E. Bei jedem rechten Reden hilft Einer dem Andern. Und man
wird auch hierin durch Geben reicher. Im übrigen konnte ich ja nur
auf den Weg weifen, gehen muffen Sie ihn felber. Und eines Tages
werden wir beide nicht in Gedanken, fondern in feierlicher Wirklichkeit

den Weg durch den Tod über den Tod hinaus gehen, den
vielleicht fchweren, vielleicht fehr fchweren Kampf gegen den letzten
Feind kämpfend. Diefer Weg muß feiner Natur nach, normalerweife,
nicht nur fchwer, fondern auch einfam fein. Einfam für die völlige
und ganze Begegnung mit dem Größten — die Begegnung mit Gott.
Einfam — und doch, glaube ich, nicht verlaffen; einfam und doch
umfangen; einfam und doch geleitet, wie immer, wenn es fchwer
ill — mehr als je. Leonhard Ragaz.

Um die Gerechtigkeit.1)

Wenn wir die erfte Rede des Buches Amos (i, 3—2, 11) verftehen
wollen, muffen wir uns die Situation vergegenwärtigen, in der fie
gefprochen fein kann. Die Reden diefes Propheten find unverkennbar
echte Reden, und „kein Prophet redet in die blaue Luft" 2), vielmehr
redet jeder — zum Unterfchied von den fpäteren Apokalyptikern —
in die volle Aktualität einer beftimmten Situation hinein; er nimmt
fie nicht etwa bloß zum Ausgangspunkt, fondern wirft das Gotteswort

befehlsgemäß in diefe Aktualität, und nur indem wir felber in
fie einzudringen verfuchen, können wir die Konkretheit des Wortes
erfäffen.

') Aus einem Buch „Der prophetiiehe Glaube".
2) Koehler, Theologie des Alten Teftaments, 62.

496



Der Ort ift offenbar der Platz vor dem königlichen Heiligtum zu
Bethel, der Wallfahrtsftätte der Ephraimiter, wo Jerobeam I. einft
das Jungflierbild aufgerichtet hat. Die Zeit ill offenbar innerhalb der
Regierung feines Namensvetters Jerobeam IL, nahezu zwei Jahrhunderte

danach, jene Hochftunde, da Ifrael, nach der Rückeroberung des

lange Zeiten von den Syrern befetzt gehaltenen Olljordanlandes bis
an die alten Grenzen des davidifchen Reiches, felllich verfammelt
JHWH für die Siegverleihung dankte. Da Amos die Nachbarvölker
Ifraels nacheinander anredet, und fo, daß jede Anrede nach Form und
Sinn ein beftimmter Teil des Ganzen ill, dürfen wir annehmen, „daß
Vertreter diefer Völker am Felle anwefend find" 1). Mitten ins
Getriebe tritt nun diefer fremde Mann (wie lieh fpäter ergibt, ein
Schafzüchter vom Rand der judäifchen Wüfte), hält den Abgefandten die
Sünden ihrer Völker — die Sünden der Völker wider einander —
vor und fagt ihnen die Gottesftrafe an. Er beginnt jede Anklage mit
dem Wort: „So hat JHWH gefprochen", er fchließt mit: „JHWH
hat's gefprochen." Er hat die Kunde des Worts empfangen und kündet

fie. Es ift das Wort des Gerichts. Wer fo Gericht über die Völker
hält dafür, daß eins „mit dem Schwert feinen Bruder jagt" (i, n),
daß eins „des Bruderbunds [mit dem andern] nicht gedenkt" (V. 9),
daß eins des Lebens, der Freiheit, der Ehre des andern nicht fchont,
kann kein andrer als der Herr der Völker fein. Nicht etwa bloß diefer
Völker hier, die Arnos jetzt anzureden eben Auftrag und Anlaß hat,
fondern aller. In einem andern Spruch (9, 7) ill gefagt, daß JHWH
es ift, der jedes einzelne von ihnen in feine jetzige Heimat
„heraufgebracht" hat: er ill der Stammesgott, der Volksgott, der Führergott
jedes einzelnen, und weil er das ill, ift er der altfemitifchen Grund-
vorftellung gemäß2) fein Richter. Die führenden und richtenden Volksgötter

aller Völker find als identifch offenbart. Das ift eine andere
Identifizierung als jene, die die „Väter" vollzogen, als fie in jedem
El, der ihnen auf ihren Wanderungen in Kanaan als die an einem
Ort überlieferte Macht entgegentrat, ihren eigenen Schutzgott, den
fie auf der großen Wanderfchaft erkannt hatten, wiedererkannten; aber
fie ift leztlich ihr wefensgleich, diele Wiedererkennung JHWHs in
dem Volksgott jedes Volkes, mit dem Ifrael gefchichtlich zu tun
bekommen hat, und Sie ergibt fich aus jener wie eine gefchichtliche
Situation aus den vorhergehenden. Das Wefentliche, das eigentlich
Offenbarende aber ill, um was JHWH diefe Völker richtet, deren
Gott er ill, obgleich fie ihn nicht, wie Ifrael, mit feinem rechten,
feine Art kundgebenden Namen zu nennen, ihn nicht zu erkennen
wiffen: nicht um eine Verfehlung gegen ihn, fondern um eine gegen-

x) a. a. O.
2) Vgl. W. W. Graf Baudiffin, Kyrios als Gottesname im Judentum, III

(1929), 387 ff-

497



einander. Jedes von ihnen nennt, unter dem ihm bekannten Namen,
den einen feinen Vater; wie Ifrael fich als Kind JHWHs weiß
(Exodus 4, 22 f., Hofea 2, 1), fo etwa Moab als Kind feines

Stammesgottes, der in der Gefchichte fein Volksgott geworden ill (Numeri
21, 29, wo die pluralifche Sprachform nur eben die Gefamtheit als
folche bezeichnen foil). Das ill kein Begriff naturhafter Zeugung —
von einer Gefährtin hören wir bei Stammesgöttern erft, wenn fie
baalifiert find —, fondern er drückt ein Adoptionsverhältnis aus:
JHWH nennt Ifrael feinen Erftgeborenen, weil es, fo jung es unter
den Völkern ift, als erftes von ihm adoptiert wurde. Er nun, der
eine — das ift hier in der prophetifchen Botfchaft zwar nicht explicite

gefagt, aber eingefchloffen — will, daß die Völker einander
Brüder feien; er ahndet an ihnen, daß fie es nicht find. Auch aus der
Bemeffung der Strafe blickt zuweilen der Führergott durch: er hat
die Aramäer aus Kir (vermutlich Ur) in ihr jetziges Land geführt
(9, 7), er wird fie nach Kir zurück verbannen (1, 5).

Von JHWH als Richter zwifchen Völkern lefen wir fchon in
der ihrem Kern nach alten Kundgebung Jephtas an den König der
„Ammoniter" (vielmehr: Moabiter), wo zwar zunächft (Richter 11,
24) dem Adreffaten zum Bewußtfein gebracht wird, Ifrael folge in
feiner Landnahme feinem Führergott wie Moab dem feinen, dann aber
(V. 27) an JHWH, „den Richter", appelliert wird, daß er
zwifchen beiden Völkern entfcheide. Aber erti bei Amos erwächft die
Vorftellung zu der des Herrn der Gefchichte, der zwar die fündigen
Völker, wie die Amoriter (2, 9), im Kriege ausrotten läßt, die
„fündigen Königreiche" (9, 8) vernichtet, aber den Frieden meint,
und der will, daß eine brüderliche Ordnung zwifchen feinen Völkern
herrfche. Von jener tiefften „Amoriter"-Verderbnis (vgl. das im
Abfchnitt über JHWH und den Baal über „die Verfehlung des Amo-
riters" Gefagte) abgefehen, wird an den Völkern nur dies geahndet,
daß fie durch fchändliches, verräterifches Betragen gegeneinander die
von Gott gemeinte Ordnung verhindern.

Nun aber (der matte, faftlofe Sonderfpruch an Juda 2, 4 f., der
das Weitere als lediglich an das Nordreich gerichtet ftempeln foli,
wird mit Recht fall allgemein als unecht angefehen) wendet fich der
Redende plötzlich von den Abgefandten der Völker, die er bisher
apollrophiert hat, der ifraelitifchen Menge felber zu (V. 6 ff.). Es
follte nicht verkannt werden, daß alles, was hier und an den analogen
Stellen zu Ifrael gefprochen wird, an das ganze Volk und nicht an
das des Nordreichs allein gerichtet ill. Diefe Anklage aber unterfchei-
det fich durchaus von der Strafrede an die Völker. Wenn man fie mit
allem verknüpft, was Amos fonft Ifrael vorhält, wird das vollends
deutlich. Es zeigt fich hier, was es bedeutet, daß JHWH zwar
gefchichtlich nicht mehr für Ifrael getan habe, als für eins der andern
Völker, die er geführt hat, und daß es an ihn keinen größeren Ge-

498



fchichtsanfpruch habe als etwa die Aethiopier am Rand der Kulturwelt

(9, 7), weil ihm von der Tiefe der Gefchichte aus ein Volk
wie das andere gilt, daß er aber nur es „erkannt", nur ihm fich zu
erkennen gegeben, nur es unter das Joch der fchenkenden und fordernden

Offenbarung geftellt habe und daher nur an ihm alle feine
Verfehlungen ahnde (3, 2). In der Offenbarung ill ihm zugedacht worden,

daß es ein wirkliches Volk, ein Gottesvolk werde, daß es unter
den Völkern zuerft, vorangehend das wahre Volkfein verwirkliche,
Sein eines wahren Volkes, d. h. einer lebendigen Einheit der Vielen
und Vielfältigen; dazu ill ihm das Volksgefetz, die „Weifung"
(Thora) gegeben worden, darin dem fozialen Unrecht gefteuert und
den Hinderniffen, die fich immer wieder zwifchen den Volksgenoffen
durch die fortfchreitende foziale Differenzierung aufzutürmen drohen,
durch die rhythmifche, fall naturhaft rhythmifche foziale Wiederkehr,
Wiederausgleich des Bodenbefitzes und Wiederherstellung der
allgemeinen Freiheit, entgegengetreten wird. Nun rechtet der Offenbarer
und Gefetzgeber mit Ifrael um feine Verfehlungen gegen den Gotteswillen.

Ein Volk wollte er haben, feinen „Erftgeborenen" als den ihm
geweihten „Anfangsteil" feiner Menfchenvolk-Ernte; das ill erft bei
Jeremia (2, 3) ausdrücklich geäußert, aber es kündigt fich fchon bei
Amos (6, 1, vgl. V. 6) an, wo mit bitterer Ironie darauf hingedeutet
wird, daß die als Anbeginn Gemeinten fich in Jerufalem wie in
Samaria forglos und ficher mit diefer Würde brüllen und auf fie
verlaffen. Das Volk, das er als Anfangsteil haben wollte, hat aus diefer
feiner heiligen Beftimmung nichts anderes abzuleiten gewußt als den

Anfpruch auf Gefchichtsverforgung, für den es durch einen wohl-
ausgeftalteten Kult mit gehäuften Opfern und kunftreichem Saitenfpiel
(5, 22 f.) einen hinreichenden Preis zu zahlen vermeint; fein Leben,
fein ganzes Gemeinfchaftsleben hat es der Führung feines Gottes
entzogen. Statt des brüderlichen Zufammenlebens eines Gottesvolkes, wie
es im Auftrag geboten war, hat fich eine eigenfüchtige, um nichts als
um die eigene Sucht wiffende Schar faul und graufam über alles
hingewälzt; wenn der Arme, den fie wegen eines unbezahlten Paars
Sandalen verfklaven (2, 6, vgl. 8, 6) fchon im Staub liegt, treten fie
noch nach feinem ftaubbedeckten Haupt (2, 7 a). Durch diefe
Zerfetzung des Volkskörpers wird mit Notwendigkeit der Dienft der
Gottheit zerfetzt; nicht weniger als durch den fchamlofen Umgang
von Vater und Sohn mit der geweihten Dirne (V. 7 b) wird der
heilige Gottesname entweiht, wenn man fich auf gepfändeten Ge-
wandtüchern vor dem Altar niederläßt oder von dem beim Schuldner
befchlagnahmten Wein eine Libation darbringt und dann felber davon
fäuft — im Tempel, der, durch folches Unwefen gefchändet, nun nicht
mehr JHWHs Haus, fondern nur noch das „ihres Gottes" heißen darf
(V. 8): denn kann der Gott diefes entheiligten Heiligtums noch er,
JHWH, fein?

499



Und in ebendiefem Augenblick, an diefes „ihres Gottes" anknüpfend,

fetzt in der Gottesrede mit dem emphatifchen Ich, anochi, ich
felber, ein Neues ein (V. 9 ff.) : der Akt des gefchichtlichen Erinnerns,
des Ins-Gedächtnis-Rufens, und die Rede geht alsbald in direkte
Anfprache über. Der Verfammlung Ifraels wird ins Gedächtnis gerufen,
wie er, der redende Gott, einft ein, wie fie jetzt, verrottetes Volk,
das ihnen entgegentrat, „von vor ihnen weg" vertilgte, um ihnen
deffen Land zu geben, damals, als er fie von Aegypten „herauf" und
vierzig Jahre durch die Wüfte geführt hatte (V. 10), — jene vierzig,
wir wiffen es, die not waren, um das in Aegypten entartete Ifrael zu
erneuern. Darum auch, um der fteten Erneuung im Gottesvolkstum
willen, hatte er ihnen dann — nicht etwa Mahner wie diefen feinen
Sprecher jetzt aus einer andern Gegend gefandt, fondern ihnen aus
ihren eigenen ihnen vertrauten Söhnen Künder erfiehen laffen (V. n),
ihnen immer wieder die lebendige Weifung nahezubringen und fie
zum rechten Leben aufzurufen, und Nafiräer, nicht zwar, um fie zur
Askefe anzueifern, die dem Volk zuzumuten der prophetifchen
Glaubensführung fernliegt, aber um das Bild einer reinen, gottgeweihten
Lebenshaltung ihnen immer wieder vor die Augen zu ftellen. Sie aber
fielen ihm in den Helfersarm, fie verführten die Nafiräer zum Raufch
und zwangen die Künder zu fchweigen (wir, die wir das Buch Arnos
kennen, muffen hier denken: wie man alsbald hier, in Bethel,
unternehmen wird, den Sprecher diefer Worte zum Schweigen zu bringen).
So find fie denn — das etwa muß man mindeftens ergänzen —, fich
felbft überlaffen geblieben und find in den Stand der Verworfenheit
geraten, in dem'fie jetzt find.

Im Text folgt auf die Gefchichtserinnerung unmittelbar die Straf-
anfage. Wir aber empfinden eine uns beunruhigende Lücke, ohne daß
unfere Phantafie fie anders als notdürftig zu füllen vermöchte. Immerhin,

einen Anhalt bietet uns der Umftand, daß mit ganz ähnlichem
Tonfall in einem kurzen Fragment (5, 21—26; 27 gehört nicht hierher)

von jenen vierzig Jahren in der Wüfte die Rede ift. Da fragt
JHWH das Volk (V. 25), ob fie ihm denn auch damals vorfchrifts-
und regelmäßige Opfer gebracht hätten; ob fie denn damals (V. 26)
einen der opferheifchenden Götzen „als ihren König" getragen hätten
und nicht vielmehr über der Lade den Unfichtbaren, der fein Volk
getreulich führt und dafür zum Lohn weder ein Befriedungsmahl aus
Maffochfen (V. 22) noch ein Liedergeplärr (V. 23) begehre, fondern
das eine nur (V. 24), „daß wie die Waffer Gerechtigkeit dahinrolle
und Bewährung wie ein urftändiger Bach", d. h. im Gegenfatz zu
all den in der Regenzeit auffprudelnden, dann aber wieder fchnell
austrocknenden Wadis des Landes Kanaan ein Bach, der von der
Urzeit her ftrömt und nie verfiegt. Hier haben wir, wenn nicht dem
Wortlaut, fo doch wohl dem Sinn nach, was uns an jener Lücke fehlt:
die Verbindung vom Einft zur Gegenwart, wenn auch in umgekehr-

500



ter Reihenfolge. Sie wollen fich durch Opfergaben und Pfalmenfpiel
loskaufen; JHWH aber hat beides weder damals, als er das Volk
durch die Wüfte führte, gefordert noch fordert er es jetzt. Beides (auch
dies fagt Arnos nicht, wir muffen und dürfen es anderswoher
heranbringen, um feine Botfchaft zu verliehen) gewährt er dem Menfchen,
der im Opferfinnbild ihm nahezukommen (die fpäte, zufammenfaf-
fende Opferbezeichnung, korban, d. h. etwa das Nahen, ftammt offenbar

von diefer Grundvorftellung), im Gebetswort von ihm gehört zu
werden begehrt. Was er fordert, ift „Gerechtigkeit" und „Bewährung".

Diefe Einheit von Gerechtigkeit und Bewährung, rechtem
Urteil und rechter Handlung ill weder ein „ethifcher" noch ein „fozialer",

fondern ein religiöfer Grundbegriff, aber keineswegs deutet, wie
man von einer anderen Seite aus meint, Amos mit feinem Waffer-
gleichnis auf das göttliche Gericht hin. Wenn wir die vorezechielifchen
Texte, in denen er vorkommt, nebeneinander ftellen, finden wir durchweg,

daß er entweder von Gott als dem das Recht auf Erden oder in
Ifrael Einfetzenden (nicht als dem Strafenden) ausgefagt wird (Hofea
2, 2i; Jefaja i, 27; 28, 17; 33, 5; Jeremia 9, 23; Pfalm 99, 4), oder
von feinem Gefalbten (2. Samuel 8, 15; Jeremia 22, 3, 15), wobei
auch noch befonders auf JHWH als den Urfprung diefer Einheit
hingewiefen wird (1. Könige 10, 9; Jefaja 9, 6; Jeremia 23, 5; 33, 15),
oder auch von anderen Menfchen, infofern fie „den Weg jHwHs
hüten" (Genefis 18, 19), d. h. ihm nachfolgen, oder das von JHWH
ihnen Eingepflanzte zur Frucht bringen (Jefaja 5, 7). Demgemäß ift
er auch an den drei Amosftellen (außer 5, 24 noch 5, 7 und 6, 12)
zu verftehen.

Die anfcheinend gemeinfemitifche Vorftellung des gerechten
Stammesgottes, wie Sie uns aus einer Reihe von Namen und Epitheta von
Göttern entgegenblickt1), ill in Ifrael zu einem uunerhörten Glaubens-
ernft erwachten. Der vitale Realismus, mit dem hier die religiöfe Führung

das Verhältnis von Gott und Menfch betrachtet, tritt auch in der
Gewißheit hervor, daß die göttliche Gerechtigkeit in einer menfchlichen
fortwirken will und daß das Schickfal des Menfchen davon abhängt,
ob er fich diefem Willen ergibt oder verfagt. JHWH „ftiftet die
Geradheit" (Pfalm 99, 4), er verlobt Ifrael fich in Wahrfpruch und
Gerechtigkeit an (Hofea 2, 1), „weil er diefe begehrt" (Jeremia 9, 23).
Er fetzt den König als feinen Statthalter ein, um an feiner Statt
Gerechtigkeit und Bewährung zu üben (1. Könige 10, 9; Jefaja 9, 6).
Der Gott fordert, daß man ihm nachfolge, daß man „JHWHs Weg
hüte", auf dem er geht (Genefis 18, 19). Die Einheit von Gerechtigkeit

und Bewährung ift in ifraelitifcher Anfchauung einer der
Grundbegriffe des göttlich-menfchlichen Verbältnißes. Es geht um eine Nach-

x) Vgl. BaudiSfin, Kyrios, III, 398 ff. Für die von H. Zimmern (S. daS. IV,
50 f.) angenommene fumerifche Herkunft der Vorftellung habe ich keinen Anhalt
finden können.

SOT



ahmung Gottes, und zwar um der menfchlichen Auswirkung feines
Wirkens willen. Die Gerechtigkeit ftrömt vom Himmel nieder und
will nun auf Erden, durch das Medium des Erdenmenfchen, des Erdenvolks,

wie die Waffer fortftrömen, zwar in all den Brechungen und
Spaltungen, die fie durch das Endliche, das Unzulängliche erfährt,
dennoch unverfieglich, wie ein urfländiger Bach. Das Menfchenvolk
aber verfagt fich dem Gottesllrom, fie weigern fich, ihn ins Leben
einriefeln zu laffen, fo daß die Waffer fich flauen, bis fie zerftörend
niederftürzen und die Gerechtigkeit zum Gericht wird. Das bedeutet
das Wort des Arnos (6, 12, vgl. 5, 7), daß Ifrael die Gerechtigkeit in
Schierling verwandle und die Frucht der Bewährung in Wermut. So
muffen denn ihre Feftreigen, womit fie, die Bewährungslofen, dem
Gott dienen zu können vermeinten, in Trauer verwandelt werden,
und all ihre Gefänge, mit denen fie fein Wohlgefallen erreichen wollten,

in Leichenklage (8, 10). „Ich mache es unter euch flocken, gleichwie

der Wagen flockt, der fich mit Garben gefüllt hat" — fo hebt
(2, 13) der letzte Spruch der großen Betheirede an.

Was bedeuten folche Anlagen und auch die fpäteren der Vernichtung

noch? Man pflegt, in Arnos den Propheten des Gerichts fchlechthin

zu fehen und daher die Stellen, die von der Möglichkeit der
Errettung reden oder gar eine fpätere Heilszeit verheißen, ihm entweder
abzufprechen oder ins Negative auszudeuten. Damit verkennt man
das eigentümliche Wefen der ifraelitifchen Prophétie. Amos lehnt es

zwar ab (7, 14), der nach der Konfolidierung unter Elifa wieder zu
feiler Wahrfagerei entarteten Nebiimzunft feiner Zeit anzugehören,
aber er weiß, daß dies, was er im Auftrag JHWHs tut, das „Künden"

(3, 8), eben die Sache des Nabi von der Urzeit her (2, n) ift,
wiewohl es jetzt in feinem Munde, ohne daß er's wollte und wußte,
die neue Geftalt, ftatt der des Rufs und Sprechgefangs die der fetten,
zufammenhängenden Rede angenommen hat. Deshalb ill doch, was er
zu fagen hat, feinem innerften Wefen nach dasfelbe geblieben wie jenes
„Bis wann ?" des Elia (1. Könige 18, 21) oder jenes „JHWH hat
Böfes über dir geredet" des Micha ben Jimla (22, 23), gefprochen zum
König von Ifrael in einem Augenblick, da es diefem offenbar noch
möglich ift, dem Unheil zu entgehen. Der ifraelitifche Prophet redet
in die volle Aktualität einer beftimmten Situation hinein. Er fagt faft
nie (es gibt Ausnahmen, die aber nur fozufagen den Endrand der
Prophétie bezeichnen) ein eindeutig feststehendes Stück Zukunft voraus.
JHWH übergibt ihm nicht ein fertiges, mit künftigem Gefchehen be-
fchriebenes Schickfalsbuch, das er vor leinen Zuhörern aufzurollen
hätte. Dergleichen geben vielmehr jene „falfchen Propheten" vor, wie
fie fchon dem Micha ben Jimla gegenüberftehen (V. 11 ff.) und dem
König weisfagen: „Zieh hin, es wird dir gelingen!" Nicht daß fie Heil
prophezeien, macht ihre eigentliche „Falfchheit" aus, fondern daß hinter

dem, was fie prophezeien, keine Frage, keine Alternative fteht, daß

Î02



ihre Weisfagung ohne Hintergrund ift. Diefe Haltung ift der Mantik
der Völker näher als der echten ifraelitifchen Prophetic Der echte
Prophet tut kein unabänderliches Verhängnis kund; er redet in die
Entfcheidungsmächtigkeit des Augenblicks hinein, und zwar fo, daß
gerade feine Unheilsbotfchaft an diefe Entfcheidungsmächtigkeit rührt.
Das unformulierte Urtheologumenon der Paradiesgefchichte über das
göttlich-menfchliche Verhältnis, daß nämlich der erfchaffene Menfch
im Einhaucht feines Schöpfers mit wirklicher Entfcheidungsfähigkeit
ausgeftattet worden ift, fo daß er dem gebietenden Willen JHWHs
wirkfam zu widerftreben vermag, diefer geheimnisvolle Glaubensfatz
erhebt fich nun zu einer unheimlich praktifchen Gewalt. Was wir in
unferer Darfteilung vom Deboralied zurück zu Abraham und von ihm
an wieder voran bis zu Elia verfolgt haben, die göttliche Forderung
der menfchlichen Entfcheidung, das zeigt fich uns hier auf der Höhe
des Ernftmachens. Der Menfch kann fich in einem gegebenen Augenblick,

in jedem gegebenen Augenblick, wirklich entfcheiden, und nimmt
damit in einer nach Art und Maß unvorftellbaren Möglichkeitsfphäre
an der Entfcheidung über das Gefchick des nächften Augenblicks teil.
An diefes entfcheidungsmächtige Sichentfcheiden des Menfchen appelliert

die prophetifche Unheilsanfage. Die Alternative, die hinter ihr
fteht, ill in fie nicht aufgenommen; nur fo kann das Wort an das
Aeußerfte der Seele rühren, kann vielleicht zum Aeußerften der Tat
aufrühren: zur Umkehr.

In einem literarifch fpäten, aber vermutlich einer alten Sage frei
nachgedichteten Büchlein, der Erzählung von Jona, die fich geradezu
wie ein epifches Paradigma für Wefen und Auftrag der Propheten
ausnimmt, wird uns der Sachverhalt, den ich meine, mit unzweideutiger

Klarheit vorgeführt. JHWH fchickt den Jona mit einer
Unheilsbotfchaft nach Ninive, Jona verfucht aber, fich dem Auftrag zu
entziehen, weil er weiß (4, 2), daß diefer „gnädige und barmherzige
Gott" bereit ift, „fich des Böfen gereuen zu laffen" — beides Zitate
aus den Dialogen zwifchen JHWH und Mofe nach der Volksverfün-
digung am Sinai (Exodus 32, 12. 14; 34, 6) — wenn das Volk
umkehrt, Jona aber findet kein Gefallen daran, ein Prophet zu fein,
deffen Prophezeiung keine ift. Unterm Wirken der Gotteshand muß
er die Botfchaft ausrichten. Es ift eine reine Unheilsbotfchaft ohne
Einfchränkung, mehr noch, eine zeitlich befriftete, nach unabänderlichem

Verhängnis klingende. Aber gerade dies bringt das Volk von
Ninive dazu, daß fie „umkehren" (3, 8), denn fie fagen fich (V. 9):
„Wer weiß, Gott mag umkehren und fich's gereuen laffen". Menfchliche

und göttliche Umkehr entfprechen einander, nicht als könnte man
diefe durch jene hervorrufen, folche ethifche Magie liegt dem biblifchen
Denken fern, aber — „wer weiß".

Von diefer Grundanfchauung aus ift, wie alle echte vorapokalyp-
tifche ifraelitifche Prophétie, fo auch die des Arnos zu verliehen; man

503



muß fich nur von dem theologifchen Schema des „Gerichtspropheten"
ab und dem lebendigen, mittlerifchen Menfchen zuwenden. Er
empfängt den furchtbarften Auftrag und weiß — er, der Lebendige, zum
Unterfchied von dem konstruierten Jona — nicht, daß der Auftrag
eine Frage, einen Aufruf zur Entfcheidung birgt. Dennoch weigert er
fich anfcheinend lange, die Botfchaft als Verhängnis aufzufallen. In
feinen Vifionsberichten, dem einzigen wohl, was er felbft niederge-
feinrieben hat, hat er es uns überliefert (7, 1—6), wie er zweimal
JHWH um Vergebung für das Volk angegangen und wie diefer
beidemal gewährend „es fich hat gereuen laffen". Zwifchen diefen und
den folgenden Vifionen, nach denen er keine Fürbitte mehr wagt,
liegen offenbar die Reden, in denen er Ifrael unmittelbar zur Umkehr
aufrufen darf, aber erfolglos bleibt. „So hat JHWH", ruft er da (j, 4)

„zum Haus Ifrael gefprochen: Suchet mich und lebet!" Und wieder,
vermutlich nach einer Zeit vergeblicher Arbeit auf den Spruch
zurückgreifend und ihn erläuternd (V. 14 f.): „Suchet das Gute, nimmer das

Böfe, damit ihr lebet und jHWH, der Gott der Heerfcharen, derart
da fei mit euch, wie ihr zu fprechen pflegt! [„Gott ill mit uns" ill der
Spruch, den die Ahnungslofen im Munde führen.] Haltet das Böfe,
liebet das Gute, richtet im Tor Gerechtigkeit auf, vielleicht wird
JHWH, der Gott der Heere, den Ueberreft Jofefs begnaden." Das
find Worte, die Amos abzufprechen und einem Epigonen zuzuteilen,
nicht angeht; und doch führt eine Verbindungslinie von diefer alter-
nativifchen Sprache zu dem großen Entfcheidungsaufruf des Deutero-
nomiums (30, 15), wo „das Leben und das Gute" und „der Tod und
das Böfe" zur Wahl vor Ifrael hingelegt werden; anderfeits aber fpie-
gelt fich diefes zitternde „vielleicht" noch in jenem „wer weiß" der
Niniviten im Buche Jona. Nicht dem ganzen Volk bietet nun der
Prophet wie vorher das Leben an, weil er nicht mehr vom Volk die
Umkehr erwartet; kehrt aber ein „Reft" um, fo wird er vielleicht
Gnade finden. Hierher führt die Linie von den Siebentaufend der eliani-
nifchen Sage — eine fymbolifche Zahl, die keineswegs erft aus der Zeit
nach dem Untergang des Nordreichs (lammen kann, fondern im Munde
Elias durchaus möglich ill — (1. Kön. 19, 18), die als Reft verbleiben,
weil fie nicht vor dem Baal gekniet haben, und von hier führt fie weiter
zu Jefaja, der (Jef. 7, 2; vgl. 10, 21) feinen Sohn Reft-kehrt-um nennt.
Die Entwicklung der Alternativik ill unverkennbar: Elia redet von der
Schar, die fich bereits als treu bewährt hat, Amos meint die ihm
Unbekannten, von denen er hofft, daß fie vor dem angefagten Gericht
umkehren und als der Ueberreft Jofefs der Vernichtung entrinnen
werden. Leife fagt fich hier die Wendung zum Kommenden an.

Aus der Zeit nach diefem Erläuterungsfpruch ftammt wohl die
Vifion des Richtbleis (7, 7 ff.), das an eine Mauer angelegt wird, um
zu prüfen, wie weit fie „aus dem Lot gewichen" ift, wie der alte
Maurerausdruck fagt. JHWH als Maurer prüft mit feinem Bleilot

504



unerbittlich den Schaden, um zu entfcheiden, ob man die fchief gewordene

Mauer noch ganz oder teilweife retten kann oder völlig einreißen
muß. Er will dem Volk Ifrael nichts mehr „übergehen". Und das
darauf folgende Strafwort fpricht das bisherige Ergebnis aus: die
Heiligtümer muffen zerftört, die ungetreue Dynaftie ausgetilgt, der obere
Teil der Mauer muß abgetragen werden.

Und nun — fo dürfen wir die Abfolge erfchließen — fetzt wieder
eine uns ganz erhaltene große Rede ein (4, 4—13), in der die Natur-
und Gefchichtskataftrophen der Zeiten, deren die Generationen
überdauerndes Gedächtnis das Volk noch bewahrt hat, bis zur letzten,
deren Zeuge das jetzt lebende Gefchlecht war, dem Erdbeben — das
Arnos, der vom Hügel feiner Heimatftadt zwifchen den Bergen durch
aufs Tote Meer fah, mit dem „Umfturz" Sodoms und Gomorras
vergleicht — (V. 11, vgl. 1, 1), als Aufrufe zur Umkehr gedeutet werden:

„Ihr aber feid nicht zu mir her umgekehrt", wird in fünffacher
Wiederholung den Hörern eingehämmert. Daran aber fchließt fich die
Anfage der kommenden, äußerften, unbefchriebenen und unbefchreib-
lichen Heimfuchung als — dies dürfte in diefem Zufammenhang nicht
verkannt werden — des letzten Aufrufs zur Umkehr an (V. 12):
„Bereite dich deinem Gott entgegen, Ifrael!" Die Begegnung mit
JHWH fteht bevor. Jeder Hörer weiß es: wem er, ohne ihn zu
begnaden, fein Antlitz zu fehen gibt, flirbt. JHWH ruft das Volk zur
Umkehr auf, die ihn zur Gnade aufrufen foil. Aber dies ift nicht, wie
man meint, das Ende der Rede. Sie endet (V. 13) mit einer jener
„Doxologien", die man Arnos abzufprechen pflegt, weil man ihre
Abficht mißverfteht, die immer darauf geht, den Herrn der Schöpfung
mit dem der Heimfuchungen und Vernichtungen, den Gott der Natur
alfo mit dem der Gefchichte zu identifizieren. Er, der die Berge bildet,
fchafft auch die Ruach, — womit hier nicht der Wind, fondern der
geheimnisvolle Anhauch gemeint ift, der im Anfang der Schöpfung
(Genefis 1, 3), dennoch auch erfchaffen, flügelfpreitend über den Waffern

fchwebt, in die gefchichtlich gewordene Welt aber hineinftürmt
und den „Mann des Geiftes" fo begeiftert, daß das Volk ihn einen
Rafenden fchimpft (folch einen Volksfpruch führt Hofea 9, 7 an);
durch diefen Mann des Geiftes „fagt er [nun] dem Menfchen an, was
fein Sinnen [genauer: fein Selbftgefpräch] ift". Auch hier noch kein
undialogifches Verhängnis: JHWH unterredet fich mit fich felber, und
aus diefem Gefpräch kann im äußerften Augenblick, wenn es der
Augenblick der Umkehr ill, ein Gefpräch mit dem Menfchen werden.
Freilich, das Unheil hebt an: er, deffen Name JHWH, „Er-wird-da-
fein", ift, der Gott der Gewaltenheere, „macht nun aus Morgengrauen
Dunkel und fchreitet über die Höhen der Erde".

Und wieder nach vergeblicher Erwartung folgt die vorletzte
Vifion, nun erft auf „das Ende für mein Volk Ifrael" (8, 2) hinweifend,

an jenem — im Bilde der Pell gefchauten — Tag, da die Ge-

505



fange im Tempel fich in ein Heulen verwandeln: „Genug! Die Leichen
allerorten! Zufammenwerfen!" — auch das wird zuletzt durch ein
„Still!" des Entfetzens zum Schweigen gebracht. Von diefer Vifion
aus ift der Peftfpruch (6, 8—io), an deffen Schluß ebenfalls diefes

„Still!" ertönt, zu erfaften. Jetzt erft fpricht Amos auch den fchlich-
ten, keine Alternative mehr andeutenden Spruch vom Untergang
(5, 2): „Gefallen ift, fteht nicht mehr auf die Maid Ifrael, ill hinge-
ftoßen auf ihren Boden, und da ift keiner, der fie erflehen läßt." Und
nun fchaut er die letzte Vifion (9, 1 ff.): Da fteht vorm Tempel, den
Altar davor hoch überragend, JHWH felber und heißt auf den
Säulenknauf fchlagen, daß die Dachfchwellen fchüttern, und heißt
diefe abhauen, den Verfammelten allen aufs Haupt. Das geht nicht,
wie man meint, auf ein Erdbeben (das von 1, 1 hat fchon ftattgefunden,

vgl. 4, 11), dafür ill es zu groß und zu einfach; es ift ein Sinnbild

des umfaffenden Verderbens. Was von den Schuldigen zunächft
(wohl nach dem feindlichen Ueberfall) am Leben bleibt, wird, wohin
es auch flüchten möge, vom göttlichen Zorn ereilt, und noch unter
denen, die von den Feinden in die Gefangenfchaft geführt werden,
wird JHWHs Schwert todbringend wüten (V. 4). Von diefer Vifion,
die uns Lefer nötigt, an den uns gefchichtsbekannten Fall Samarias
nach dreijähriger Belagerung durch die Affyrer, wenige Jahrzehnte
danach, und an die Verfchleppung des Großteils feiner Bevölkerung
nach Mefopotamien zu denken, ill anfcheinend eine große Rede des

Propheten ausgegangen, von der wir meines Erachtens in 6, 1—7,
11 —14 und j, 27 verfprengte Bruchftücke befitzen. Hier kehrt (6, n)
das Bild des Hauszerfchlagens (hier des Zerfchlagens eines „großen"
und eines „kleinen" Haufes, was wohl auf Tempel und Königspalaft
zu deuten ill) mehr finnlich als finnbildlich wieder, fo daß wir an eine
Zerftörung durch den Eroberer zu denken geneigt find; hier wird Mal
um Mal (5, 27; 6, 7, 14) die Verbannung in die Ferne angefagt. Dies
wohl ill die Rede, nach der (7, 10 ff.) der Priefter von Bethel fowohl
dem König über die aufrührerifche Weisfagung Bericht erftattet, als
auch den Propheten unmittelbar, zwar in ironifch wohlwollender
Form, aber mit unmißverständlicher Entfchiedenheit auffordert, Sich

aus diefem doppelt autoritativen Bereich von königlichem Heiligtum
und Königshaus (man denkt an das große und das kleine Haus) eilip
hinweg und in feine Heimat Juda zurückzubegeben, wo er fich mit fo
beredten Künften recht wohl fein Brot verdienen könne. In feiner
Antwort fagt Arnos, daß echtes Künden kein menfehlicher Beruf,
fondern Berufung des Gottes ift, der einen von feinem Gewerbe hinweg,
„von hinter den Schafen nimmt" und mit feiner Botfchaft zum Volke
fchickt. Menfchenwille, der dem Wort Einhalt zu tun verfucht, ill der
göttlichen Strafe verfallen. Die Antwort endet mit eben denfelben
Worten, die der Priefter dem König angegeben hatte: Ja, verfchleppt,
von feinem Boden verfchleppt wird Ifrael werden.

506



Ob Amos' öffentliche Tätigkeit in Samarién damit zu Ende war,
wiffen wir nicht. Aber aus diefer Zeit, nach der Anfage der Verbannung,

könnte der (zumeift, aber ohne hinreichende Begründung, als
unecht bezeichnete) Spruch von der Siebung des Volks durch die
Völkerwelt (9, 9) flammen: der „Ueberreft" foli auch in der Ver-
fprengung, gerade in ihr, bewahrt werden. Ebenfo der Spruch, der
vielleicht als Vermächtnis an einen vertrauten Kreis zu verftehen ift
(8, 11 f.), von den kommenden Tagen — wir dürfen ergänzen: der
Rat- und Richtungslofigkeit —, da im Lande ein Hunger und Dürft
nach dem jetzt vertriebenen Gotteswort aufkommen wird, der dann
nicht mehr geftillt werden kann. Und fchließlich fcheint mir der echte
Kern des Heilsfpruchs am Schluß des Buches (9, 11, 13, die fünf
erften Worte von 14 und die drei letzten von 15) hierher zu gehören,
der oft und grundlos in fpät- oder nachexilifche Zeit verlegt wird. Er
ift an einen einzelnen Hörer gerichtet, wie die Schlußworte „JHWH
dein Gott hat's gefprochen" beweifen, vielleicht als Abfchiedsfpruch an
einen auf den Wanderungen im Nordreich gewonnenen und nun dort
zurückbleibenden Jünger. Was hier für eine künftige Zeit verheißen
wird, ill die Wiederaufrichtung der „fallenden Hütte Davids", d. h.
— im Gegenfatz zu der dem Untergang geweihten famarifchen Son-
derherrfchaft — des ifraelitifchen Gefamtbaues in feiner urfprünglichen,

davidifchen Geftalt. Man darf, um das Bild nach Sinn und
Herkunft zu verftehen, nicht vergeffen, daß hier der Schafhirt vom
Schafhirten redet: folche „Hütten" (sukkot) aus Strauch- und Zweigwerk

hat einft der Sage nach (Genefis 33, 17) Jakob für feine Herden
hergeftellt; David hat fein Reich als Hütte für feine Herde gebaut, nur
eine folche Volkshütte verdient wieder zu erftehen „wie in den Tagen
der Vorzeit". Ihre Erneuung wird nach uralter orientalifcher
Anfchauung *) als eine Segenszeit für die ganze Natur verheißen.
„Wiederkehr laffe ich kehren meinem Volk Ifrael", fo fchließt die Gottesrede.

Hier entfaltet fich für Amos in einer nicht mehr öffentlichen Lehre
das Wort vom „Ueberreft". Dem Volke hatte er (5, 18 ff.) deffen
falfche Heilsgewißheit fcharf verwiefen, die im Volk — anfcheinend
von altersher — verbreitete Kunde, es liehe ein „Tag JHWHs"
bevor, der eitel Licht und Herrlichkeit für Ifrael fein werde: wohl werde
ein Tag JHWHs kommen, d. h. ein Tag, an dem er rückhaltlos waltet,

aber das werde für diefes fündige Reich ein Tag der Finfternis
fein, da die Sonne am Mittag untergeht (8, 9). Nun aber verkündigt
er über diefen hinaus feinen Getreuen einen anderen „Tag", an dem

JHWH die Wiederkehr kehren läßt. Wie follte es auch anders fein
— fo denkt wohl der Mann vom Wüllenrand — mit einem Gott, der

x) Vgl. Lorenz Dürr, Urfprung und Ausbau der ifraelitifeh-jüdifchen
Heilandserwartung (1925), 102 f.

507



vierzig Jahre mit feinem Volk durch die Wüfte gegangen ift: er geht
auch weiter mit, mitten durch die Verwüftung, die das Werk feines
eigenen Gerichts ift.

„Amos ift", fo lefe ich in dem neueften Kommentar *), „dem
Monotheismus nahegekommen, hat ihn aber doch noch nicht erreicht.
Denn für ihn gibt es neben Jahwe noch andere, freilich auf niederer
Stufe als er flehende Götter (5, 26)" Alfo weil Amos dem Volk fein
Götzentum vorhält und fie fragt, ob fie denn damals die Bilder ihrer
Geftirngötter, „die fie fich gemacht haben", durch die Wüfte getragen
hätten (oder nicht vielmehr feine, JHWHs, Bundes- und Zeugnislade),

oder auch — wie der Kommentator verfteht — ihnen anlagt,
fie würden diefe Bilder, die fie fich gemacht haben, mit fich ins Exil zu
tragen haben, darum war er kein „Monotheift". Dergleichen
Bemerkungen fcheinen mir geeignet, die Frage nach dem Vorhandenfein oder
Nichtvorhandenfein des vielbefprochenen „Monotheismus" erheblich
zu entwerten. Arnos hat — ohne ein neues Urelement dem Gottesverhältnis

Ifraels zuzubringen, das eben in einer anderen Zeit geftiftet
und konftituiert war — mit feinem Wort die Ausfchließlichkeit eines
Menfchenvolks zu feinem Gott als zu dem Befreier, Führer und Richter

der Völker, dem Herrn der Bewährung und Gerechtigkeit fo unter
die göttliche Forderung und Ahndung felber geftellt, wie, foviel uns
bekannt ift, keiner vor ihm in der menfchlichen Gefchichte. Ob er
diefen oder jenen -ismus erreicht, mag dahinftehen; aller Anfpruch
folcher Unterfcheidungen wird nichtig, wenn er fich demgegenüber
geltend machen will, was hier ift: ein Menfch, ausgeliefert der Einzigkeit

feines Gottes. Martin Buber.

Offener Brief an Wilhelm Vifeher.

Sehr verehrter Herr Doktor Vifeher!

Wieder gilt heute von der Tochter Zions, was der Prophet Jeremia
klagt: „Sie weint des Nachts, daß ihr die Tränen über die Backen
laufen; es ill niemand unter allen ihren Freunden, der fie trolle; alle
ihre Nächften find ihr untreu und ihre Feinde geworden.. Ihre
Widerfacher fchweben empor, ihren Feinden geht's wohl; denn der
Herr hat fie voll Jammers gemacht um ihrer großen Sünden willen ..."
(Thren. 1, 2—5). So hat jüdifches Gefchichtsbewußtfein allezeit das
Gericht verftanden, und fo weiß fich der Jude auch heute, und gerade
wieder heute, unter dem Zorn Gottes — aber das heißt freilich nicht
außer feiner Gnade. Der Jude von heute, der dies weiß, ill müde
geworden, mit feinen Haffern zu rechten, denn längft hat er fie als die

x) Von Th. H. Robinfon (im Handbuch zum Alten Teftament, I. Reihe,
14. Bd., 1938).

fo8


	Um die Gerechtigkeit

