
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 9

Artikel: Die Bergpredigt - wie muss sie verstanden werden?

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gefpannteres Warten. Auf folche Weife, Freunde, follen wir dem
Tage Gottes entgegengehen.

Die zweite Bedingung aber für das Ergreifen der Verheißung
lautet: „Da nun das alles fich auflöft, wie muffen wir uns nicht ein-
ftellen in heiliger Geftaltung unferes Wandels und Verbundenheit mit
Gott!" Auch das ift entfcheidend wichtig. Ich habe das letzte Mal von
unferem perfönlichen Verhalten in diefer Zeit geredet, infofern es uns
ermöglichen folle, das, was da fei und was komme, zu beliehen. Was
uns nun zugerufen wird, ill eine wichtige Beftätigung davon und
zugleich eine Ergänzung. „Heiligkeit des Wandels und enge Gottverbundenheit!"

„Heiligkeit" bedeutet allgemein im Neuen Teftament und
bedeutet hier nicht hohe oder höchfte Vollendung der Tugend überhaupt,
fondern eine gewiffe Abfonderung von der Welt. Und zwar in der
Welt — es wird nicht an Mönchtum oder Einfiedlertum gedacht. Man
foil fich nicht mit der Welt zu tief einlaffen, fondern ftreng darauf
achten, daß man feine Gottverbundenheit nicht verliere. Das ill vor
allem in folchen Zeiten der Kataftrophe nötig. Wenn man zu ftark
darauf achtet, was die Welt tut und fagt, auch wo man nicht felber
mitmacht; wenn man zu viel auf die Zeitungen hört oder auch auf die
hin und her bewegten Gedanken und Stimmungen des eigenen Herzens,

dann ill man in Gefahr, davon beilegt zu werden. Dann verliert

man Gott und damit die Gewißheit der Verheißung. Mehr als
je muß man in folchen Zeiten fich „heiligen", fich innerlich zufammen-
fäffen; die Welt mit ihrer Angft und Luft nicht mächtig werden
laffen; Sich an Gott halten, fich vor ihn ftellen, von ihm Mut und
Kraft holen, von ihm Vifion empfangen. Es find — ich fpiele auch
auf eine frühere Löfung an — Zeiten des recht verftandenen „Fafiens".
Nur wenn wir das tun: uns auf diefe Weife „heiligen", uns fo an
Gott allein halten, nur dann wird immer wieder als mächtige Gewißheit

in uns und über uns aufleuchten die Sicherheit, daß die
Kataftrophe der Welt in all ihren Formen und trotz all ihren Formen dem
Reiche dienen muß, deffen wir harren, wird es in Not und Tod
als ewiger Jubel aus unferer Seele brechen und über uns am Horizonte
leuchten: „Wir warten nach feiner Verheißung auf einen Neuen
Himmel und eine Neue Erde, in denen Gerechtigkeit wohnt."

Leonhard Ragaz.

Die Bergpredigt — wie muß fle verftanden werden

I.
Wenn einem Chriften auch die Einzelheiten der Bergpredigt

verblaßt fein follten, fo wüßte er wohl immer noch das, daß darin von
unferem Tun die Rede ift. Infofern liegt ihr Inhalt vielen Menfchen
näher als alle anderen Inhalte des Neuen Teftamentes und erfcheint

374



ihnen einfacher; fie fühlen fie in bezug darauf kompetenter.
„Weltanfchauung", „Glaube" oder gar „Theologie" ill nicht jedermanns
Sache, hingegen muß jeder in feinem Leben handeln, Entfcheidungen
fällen, wiffen, was gut und was böfe ift. Diefes fozufagen natürliche
Gerichtetfein auf die Praxis wird aufs ftärkfte geftützt durch jene
ficherlich tiefe Auffaffung von dem, was Religion, fpeziell chriftliche
Religion ift — jene Auffaffung, welche fagt, daß das Göttliche nicht
dem Erkennen, fondern dem Tun erreichbar fei. All das bringt uns die
Bergpredigt näher. Sie fcheint uns eine unumwundene Antwort zu
bieten auf die Frage nach dem, was wir tun follen — und zwar aus
dem Munde Chrifti.

Es ftellt fich fomit die Frage: III die Bergpredigt ein Gefetz, das
Gefetz Chrifti, das Gefetz des Neuen Teftamentes, das nun vielleicht
eine höhere, eine vollkommenere Stufe gegenüber dem altteftamentlichen

Gefetz darftellt? Um diefe Frage beantworten zu können, muffen

wir uns über das Wefen des Gefetzes einige Klarheit zu verfchaffen

fuchen.
Es ill etwas an dem, was man Gefetz nennt, das den Menfchen

immer wieder anzieht. Eben gerade das, daß er dort die einfachen,
verftändlich formulierten Antworten zu bekommen hofft auf die
Frage: Was foil ich tun? Es könnte aber fein, daß hinter diefer Liebe
zum Gefetz ein Stück geiftiger Trägheit Heckte. Es könnte fein, daß
wir das Gefetz als bequemes Geleife verftünden. Wenn der Wagen auf
einem Geleife fährt, fo kommt er ficher an den richtigen Ort, er muß
nicht mehr gelenkt werden, er geht — gradaus oder in den Kurven,
welche das Gelände erheifcht. Wenn wir nach einem Gefetze leben,
brauchen wir kein lebendiges Herz zu haben. Die Mühfal des Erken-
nens und die Laft der Entfcheidung ill uns abgenommen. Unfere Seele
kann blind fein — wir haben nur nach dem Gefetz zu gehen und
werden ans rechte Ziel kommen.

Wir brauchen wohl nicht mehr lange zu fragen, ob die Bergpredigt
Gefetz in diefem Sinne ift. Nein! Das Neue Teftament bedeutet im
Gegenteil die Ueberwindung diefer Art von Gefetz. Darin' hat Paulus
feinen Meifter fehr tief verftanden. Niemals wollte Chriftus Paragraphen

liefern für tote Seelen, Anweifungen, die uns das eigene Schauen
und Entfcheiden abnehmen.

Gefetz ill allerdings in der Bibel da, aber nicht im Sinne jener
toten Gefetzlichkeit der Pharifäer und Schriftgelehrten. Gefetz bedeutet,

daß Gott ein heiliger Wille ift, daß das große und einfache „Du
follft" und „Du follft nicht" von ihm ausght. Gefetz bedeutet, daß es

vor Gott Gut und Böfe gibt, ein gefegnetes und ein fluchwürdiges Tun
des Menfchen; Gefetz bedeutet, daß Gott fordernd vor dem Menfchen
fteht. Das ill der große Sinn des Gefetzes, welches das Alte Teftament
enthält. Allerdings gibt es im Alten Teftament auch noch breite Partien

gleichfam juriftifcher Detailgefetzgebung, die in ihrem wefent-

375



liehen Teil in großartiger Weife vom Geift des religiöfen Grundgefet-
zes erfüllt find, in anderen Partien fich allerdings auch in Menfchen-
fatzungen verlieren. Aber das Wefentliche ift, daß die Bibel fich diefes
Unterfchiedes wohl bewußt ift; im Neuen Teftament ill diefe Bewußtheit

zu letzter Klarheit gefteigert und ruft den zentralen Kampf hervor,

aber auch das Alte Teftament weiß fehr wohl darum. Es ill nur
eine unter vielen Stellen, wenn Jeremia von dem „Lügengriffel der
Schriftgelehrten" redet.

Das tieffte, fich immer herrlicher klärende Wollen der Bibel geht
deutlich auf die Ueberwindung der Gefetzlichkeit. Der Menfch foil
unter Gott gebeugt fein — aber mit einer freien Seele. Die Quelle, aus
der die gute Tat quillt, foil nicht eine ftarre Vorfchrift fein, fondern
die lebendige Gemeinfchaft mit dem in feinem Wefen als Gerechtigkeit
und Liebe erkannten Gott, der fein Reich der Gerechtigkeit und Liebe
mit dem Menfchen fchaffen will.

Diefem fchaffenden Willen kann aber gerade das in totem Sinn
verftandene Gefetz hindernd in den Weg treten, ja zum Fluch werden.
Dem Leben wird immer nur die lebendige Seele gerecht werden können.

Es liegt eine Tragik über dem Verfuch, die Erforderniffe des
Lebens in taufend Paragraphen feftlegen zu wollen. Sobald wir beginnen,

alles Gute vorzufchreiben und alles Böfe zu verbieten, werden die
Menfchen höchft erfinderifch werden im Herausfinden deffen, was doch
noch nicht vorgelchrieben und nicht verboten ift. Das will nicht den
Sinn der juriftifchen Gefetzgebungsarbeit in Frage ftellen, fondern
fagen, daß das Gottesgefetz andere Wege geht, und daß wir der Bibel,
vor allem der Bergpredigt, unrecht tun, wenn wir fie als eine Sammlung

von Paragraphen gebrauchen.
Gottes Gefetz nimmt uns die Entfcheidungen im einzelnen Falle

nicht ab. Das ill fein Ernft; der Umgang mit ihm ill to viel ernfter als
alle juriftifche Kafuiftik.

Aber auch die andere Seite der Sache muß in völliger Klarheit vor
uns liehen: auch wenn das Gottesgefetz nicht feine Aufgabe darin
fieht, konkrete Detailvorfchriften feftzulegen, fo bleibt es doch ungeheuer

konkret in feinem Wefen, und nur böfer Wille kann behaupten,
daß er nicht wiffe, woran er mit ihm fei. „Es ift dir gefagt, o Menfch,
was gut ift, und was der Herr von dir fordert!" Es ill Heuchelei,
wenn du tuli, als wüßteft du nicht, was gut ift. Das ill dem Unmündigen

offenbar. Nicht Schriftgelehrfamkeit und kafuiftifcher Scharffinn
find nötig, um den Weg zu finden, fondern etwas ganz anderes ill
nötig: Umkehren und werden wie die Kinder. Du weißt, was das
größte Gebot ift, der Inbegriff von allem Guten. Tue das, fo wirft du
leben. So redet die Bibel dort, wo fie ganz Wort Gottes ift.

Von diefem, fo groß verftandenen Gefetz fagt Jefus am Anfang
der Bergpredigt: „Meinet nicht, daß ich gekommen fei, das Gefetz
aufzulöfen, ich bin nicht gekommen, aufzulöfen, fondern zu erfüllen."

376



Und er fährt mit leidenfchaftlichem Ernfte fort: „Wahrlich, ich fage
euch, bis der Himmel und die Erde vergehen, wird nicht ein einziges
Jota oder Strichlein vom Gefetz vergehen. Wer nun eines diefer kleinften

Gebote auflöft und die Menfchen fo lehrt, wird der Kleinfte
heißen im Himmelreich, wer fie aber tut und lehrt, der wird groß
heißen im Reich der Himmel."

Aber diefe Worte, welche die Unvergänglichkeit des Gottesgefetzes
fo leidenfchaftlich proklamieren, geben uns zugleich ein Beifpiel von
der paradoxen Redeweile Jefu; ill es doch hier mit Händen zu greifen,
daß Jefus nicht im Ernft fich ereifert für die Jotas und Strichlein,
fozufagen für die I-Punkte und Kommas im Gefetzestext — er, der ein
andermal (fogar zweimal, nach der Ueberlieferung) diefen ganzen, fich
durch Bücher hindurchziehenden Gefetzestext, nicht nur mit den Jotas
und Strichlein, fondern mit allen Einzelgeboten und Paragraphen weg-
fchieben und durch eine einfache Formulierung der Gottes- und
Bruderliebe erfetzen konnte, mit der ausdrücklichen Feftftellung: „Darin
befteht das ganze Gefetz und die Popheten!"

Diefe ganze paradoxe, d. h. fcheinbar widerfpruchsvolle, und durch
diefe fcheinbaren Widerfprüche die Lebendigkeit der Sache zur
Geltung bringende Redeweife Jefu ill aber nicht nur Stil — etwa mit dem
Zweck, die Philifter zu ärgern — fondern es liegt darin eine gewollte
Aufweckung der Seelen. Denn darauf kommt alles an. Nur die lebendige

Seele kann fich richtig entfcheiden, das Rechte tun, in der rechten
Art, zur rechten Zeit und am rechten Ort. Es gibt fchlechterdings keine
Gefetze und Weifungen, keine Paragraphen und Verordnungen, welche
dem unerfchöpflichen Reichtum des Lebens gewachfen wären, darum
muß der Menfch eine lebendige Seele haben. Darin liegt die einzige
Hoffnung. Und gerade das ill das große Anliegen der Bergpredigt.

Darum fährt Jefus, nachdem er jenes Wort von den Jotas und
Strichlein gefagt hat, fort mit den Worten: „Ich fage euch, wenn euere
Gerechtigkeit nicht beffer ift als die der Schriftgelehrten und Pharifäer,

fo werdet ihr nicht in das Himmelreich kommen" — als ob
nicht gerade diefe Leute die Eiferer um die kleinften Beftandteile des
Gefetzes gewefen wären. Aber — es war ihnen darob die Seele er-
ftorben.

Es ill nichts anderes als fchöpferifche Verlebendigung, was Jefus
tut in jenen fünf berühmten Antithefen, die im Mittelpunkt der
Bergpredigt liehen und mit den Worten beginnen: „Ihr habt gehört, daß
zu den Alten gefagt ill..., ich aber fage euch ..." Was Jefus hier tut,
ill dies, daß er erftarrte Gefetze zu einem wunderbaren Leben erweckt.
Aus dem Gebot „Du follft nicht töten" bricht auf einmal ein Strom
von Ehrfurcht vor dem Leben hervor, hinein in diefe Welt, in der die
Menfchen ihre Brüder wahrhaftig nicht nur mit Gift und Dolch
ermorden, fondern fie mit Haß erfticken, durch Antaftung ihrer inneren
Würde, durch Hohn und Verketzerung erwürgen — in diefe Welt

377



hinein trägt Jefus die heilige Scheu vor den tiefften Lebensquellen und
Lebensgrundlagen jedes Einzelnen, auch des Geringften, auch deffen,
der vielleicht nur ein „Raka" ift, ein verächtlicher Tor oder ein
fogenannter „Gottlofer". „Ihr habt gehört, daß zu den Alten gefagt ift:
Du follft nicht töten, ich aber fage euch, wer feinen Bruder haßt, wer
zu ihm fagt: Raka, du Tor; wer zu ihm fagt: du Gottlofer —- der ill
dem Gericht, der ill der Hölle und ihrem Feuer verfallen." Darf man
folche von Leben und Leidenfchaft fprühende Worte wieder töten,
indem man fich ihrem Buchftaben verfklavt? Vor ihrer Lebendigkeit
muß jede Erftarrung weichen, es muß auch weichen jene befondere Art
des inneren Todes, welche wir als Selbflgerechtigkeit kennen, jene Sattheit,

welche fich auf das buchftäbliche Befolgen des Gebotes fo viel
zugute tut und gar nicht merkt, wie oft fie feinen Geift verletzt und
wie erfchreckend nahe ihr auch die grobe Uebertretung liegt. Schließlich

hat ja jenes Verbot des Tötens die Gerechten aller Zeiten nicht
gehindert, Menfchen dem Tode zu überliefern oder aber tatenlos und
ohne tiefes Entfetzen zuzufchauen, wie der Mord in furchtbaren Formen

über die Welt geht. Du follft nicht töten — das heißt: Sorge
dafür, daß du kein Toter bift, fonft wird dich kein Gebot vor dem
Töten behüten, die Mordgefinnung wird dich in Formen überwältigen,
auf die du immer wieder nicht gefaßt fein wirft.

Und in der gleichen Art erweckt Jefus das „Du follft nicht
ehebrechen" zum Leben. Auf einmal tritt es den Menfchen wieder vor
die Seele, was Ehrfurcht vor dem Menfchen und was die daraus
folgende Unantaftbarkeit ift. „Ich aber fage euch, wer ein Weib anfieht,
ihrer zu begehren, der hat fchon in feinem Herzen Ehebruch begangen."

Unheimlich wird auf einmal die Lebendigkeit diefes Gebotes,
das man bislang mit folcher Selbftficherheit und folch gutem Gewiffen
las, predigte oder fich predigen ließ. Auf einmal Hehlen fie fich
hinweg, in ihrem Gewiffen getroffen von dem Wort: „Wer unter euch
ohne Sünde ift, werfe den erften Stein." Was für ein Tod war in
ihnen, die da glaubten, das Verbot des Ehebruchs und die anderen
Gebote gewiffenhaft gehalten zu haben, wenn Jefus ihnen zurufen
mußte: „Die Huren werden vor euch in das Reich Gottes eingehen."
Das alto war das Ziel, das fie mit ihrer Gefetzlichkeit erreicht hatten.

Die Bergpredigt gibt vor allem jenem einen, größten, alle anderen
in fich begreifenden Gebot, dem Liebesgebot, feine Lebendigkeit wieder.

Diefe Lebendigkeit befteht in feiner grundfätzlichen Unbegrenzt-
heit, in der nirgends Halt machenden und nie aufhörenden Bereitfchaft
zur Liebe. Das ift es, was Jefus geltend macht, indem er alle Grenzen
des guten Willens, des Wohlwollens, der Verföhnlichkeit befeitigt:
„Liebet euere Feinde und bittet für die, die euch verfolgen." Gerade
bei der Liebe ill jede Erftarrung und Gefetzlichkeit der Tod. Es fehlt
ihr dann das Größte: die fchöpferifche Kraft, der erobernde Wille, der
Wille zur Ueberwindung auch des Widerftrebenden, das große Wach-

378



fein für neue Möglichkeiten des Liebens. Jefus gibt der Liebe wieder
jene göttliche Ueberlegenheit, welche „die Sonne aufgehen läßt über
Böfe und Gute und regnen läßt über Gerechte und Ungerechte".

In diefem Zufammenhang fteht ja dann auch jenes Wort: „Ihr
follt vollkommen fein, wie euer himmlifcher Vater vollkommen ift."
Gerade das ill das alle Starrheit lötende Wort. Unter den Händen der
Pharifäer war die geforderte Gerechtigkeit erftarrt zu einer peinlichen
Erfüllung von begrenzt und buchftäblich verftandenen Geboten. Hier
aber tut fich die Unendlichkeit auf: Gerechtigkeit ill Vollkommenheit.

Wir fragen noch einmal: Was tut Jefus mit den alten Geboten?
Verfchärft er fie? Radikalifiert er fie? Schraubt er ihre Forderungen
in unmögliche Höhen hinauf? Damit aus den Halbgerechten wenigftens

Dreiviertelgerechte, aus den fiebzigprozentigen Heiligen neunzig-
prozentige werden oder gar hundertprozentige? Ill es das, was gemeint
ift mit dem: „Ihr follt vollkommen fein"?

Ihr follt vollkommen fein — ja, aber „wie euer Vater im Himmel

vollkommen ift". Aber ihr follt nicht fo vollkommen fein, wie die
Menfchen vollkommen find. Ach, die vollkommenen Menfchen! Es legt
fich einem wie eine Laft auf die Seele, wenn man an fie denkt. Wir
wollen nicht einmal davon reden, daß dem menfchlichen Vollkommen-
heits- und Gerechtigkeitsideal eine Gefahr fo ungeheuer nahe liegt, die
der Heuchelei. Auch wenn wir keinerlei Anlaß hätten, den Verdacht
der Heuchelei zu hegen — es wäre doch fo, daß „vollkommene
Menfchen" keine erquickliche Erfcheinung find; es ill etwas Unfruchtbares
und Totes um fie her, fo daß einen nach kurzer Zeit die Lull
anwandelt, von ihnen weg zu den Zöllnern und Sündern zu fliehen.

Vollkommen fein — fo wie der himmlifche Vater vollkommen ift,
das heißt vor allem lebendig fein, denn Gott ift der lebendige Gott.
Wie wenig hat Chriftus ein menfchliches Vollkommenheitsideal erfüllt,
in gewiffem Sinne entfchieden weniger als Franziskus oder Gandhi.
Das haben Jefu Zeitgenoffen fehr empfunden, darum hat er auch nicht
den Erfolg jener gehabt. Damit foil die Größe und Schönheit des

Wefens des heiligen Franziskus oder Gandhis und auch die Reinheit
ihres Erfolges nicht angetaftet werden, denn fie wollten ja felber gar
nicht „Heilige" fein, aber man hat fie dazu gemacht, wie auch aus
Peftalozzi, der es auch durchaus nicht war. Aber das dürfen wir fagen:
Jefus war in feiner menfchlichen Erfcheinung noch unendlich lebendiger,

paradoxer, freier, fchöpferifcher als fie. Das Vollkommenfein,
von dem er redet, heißt nicht: an einem Ziele angelangt fein, denn
Gott ift die Unendlichkeit. Er ill felber nicht ein llarres Idol, das alle
Züge der- Vollkommenheit an fich trägt, fondern er ill der fchaffende
Gott, der in feinem Handeln immer wieder überrafchend
hervorbrechende, das Ungeahnte vollbringende. Darum muß auch unfere
Gerechtigkeit eine fchöpferifche fein, die nicht nach einem Schema handelt,

fondern aus dem Lebendigen hervorquillt.

379



Wir faffen nochmals zufammen. Der Sinn der Bergpredigt befteht
nicht in der Erfetzung gemäßigter Forderungen durch radikale
Forderungen, fondern in der Verlebendigung aller Forderungen. An Stelle
der Harren Gefetze foil das lebendige Gute fchöpferifch die Seelen
erfüllen. Darum könnte man die Bergpredigt, fo paradox das klingt, das
Gefetz der Freiheit nennen. Darum wäre es eine Verfündigung gegen
ihren Geift, wenn man eine fklavifche Bindung an irgendeines ihrer
Worte vollzöge. Alle diele einzelnen Worte haben auch nach ihrer
Form das Gepräge der Lebendigkeit, fie find fo ziemlich das Gegenteil
von dem, was man einen Paragraphen nennt. Auch fehlt ja der
Bergpredigt jede Vollftändigkeit, es werden aus der Fülle des Lebens nur
einige wenige Beifpiele herausgegriffen. Darum aber kann fie nicht als
Codex aufgefaßt werden, denn Codices muffen nach Vollftändigkeit
trachten.

Wir möchten nun noch auf eines der Bergpredigtworte befonders
zu fprechen kommen, auf dasjenige Wort, das die Blicke vieler
Menfchen, gerade unferer Zeit, befonders auf fich zieht: „Ihr habt gehört,
daß gefagt ift, Auge um Auge, Zahn um Zahn, ich aber fage euch,
daß ihr dem Böfen nicht widerftreben follt, fondern wer dich auf den
rechten Backen fchlägt, dem biete auch den andern dar, und dem, der

gegen dich den Richter anruft und dir den Rock nehmen will, dem
laß auch den Mantel. Gib dem, der dich bittet, und wende dich nicht
ab von dem, der von dir borgen will." (Matth. 5, 38—42.)

Ift es Willkür, wenn wir gerade diefes Wort herausgreifen und es

nicht nur formal betrachten, fondern auch die Probleme, die es

aufwirft, näher ins Auge faffen? Ift es Willkür, wenn viele Menfchen
mit dem Begriff „Bergpredigt" gerade nur diefe Affoziation verbinden?
Warum ift ihnen alles andere verblaßt und nur diefes eine haften
geblieben? Ueberragt diefes Wort alle anderen wie ein Berg die Hügelwelt,

fo daß man allein ihn auch noch aus der Ferne fieht? Ill es Willkür,

wenn Tolftoi diefes Wort: „Widerstrebet dem Böfen nicht mit
Gewalt" nicht nur als Kern der Bergpredigt, fondern des Evangeliums
überhaupt empfand, wenn lange vor ihm die Quäker und nach ihm
Mahatma Gandhi es ebenfo empfunden haben? Nein, das alles ift auf
keinen Fall Willkür, fondern vielleicht eine fehr lebendige Art, die
Dinge aufzufaffen, jene lebendige Weife, die allein der Bibel ange-
meffen ift. Denn, um es gleich zu fagen, die einfeitige Zuwendung zu
diefem einen Wort, das fich im Zufammenhang der Bergpredigt findet,
ftammt aus der von jenen Menfchen tief und lebendig empfundenen
Not der Zeit, aus der aktuellen Situation, von der fie fich hatten
erfchüttern laffen. Ich möchte durchaus nicht mit Tolftoi fagen, daß das

Wort vom Nichtwiderftreben gegenüber dem Böfen der Kern des

Evangeliums fei. Das ill vielleicht ein Irrtum. Aber vielleicht liegt in
diefem Irrtum mehr Wahrheit als in der allfeitig abgewogenen Art,

380



mit der die Schriftgelehrten die Bibel behandeln. Die Bibel ifl Gottes
Wort, das heißt aber, daß fie immer nur das eine will: handeln, eine

fchöpferifche Wirkung ausüben, denn es ift das Wefen des göttlichen
Wortes, daß es ein fchaffendes und nie ein bloß redendes Wort ift.
Handeln aber kann man immer nur in einer ganz beftimmten Situation.

Das, was man Tat nennen kann, entfpringt immer nur da, wo
der göttliche Wille mit der ganz konkreten Situation zufammentrifft.
Tat ill immer Gehorfam, nämlich gegen das aus der konkreten Lage
vernommene Gebot Gottes, aber wirklich: Gottes! — und wirklich: in
der konkreten Lage vernommen!

Da hat es nun alfo Menfchen gegeben — die Quäker zu der Zeit,
als England von nicht endenwollenden blutigen Kriegen heimgefucht
war, — Tolftoi in der Zeit des entfalteten Chauvinismus und am
Vorabend des Weltkrieges, — und Gandhi, unter Zeitgenoffe — es hat
diefe Menfchen gegeben, deren Blick einteitig angezogen wurde von
jenen gegen die Gewalt gerichteten, die Gewalt richtenden Worten der
Bergpredigt. Ihre Einfeitigkeit ftammt aus ihrer Lebendigkeit. Sie

waren keine oder jedenfalls fchlechte Schriftgelehrte, aber fie waren
Propheten, denen die ganze Furchtbarkeit ihrer Zeit durch die Seele

gedrungen war. Weil fie lebendige Menfchen waren, bekamen fie ein
lebendiges Verhältnis zu einem Stück der Bibel; fie haben nicht alles
verftanden, aber vielleicht haben fie gerade das gehört, was Gott
gehört haben wollte, was er befonders laut in unfere Zeit hineinrief. Sie
haben offene, nicht durch eine allfeitig orientierte Schriftgelehrfamkeit
verftopfte Ohren gehabt. Sie haben einen, nur einen, aber einen klaren
und zwingenden Ton vernommen, gerade weil Sie nicht darauf eingestellt

waren, eine Polyphonie fchöner und tiefer Gedanken zu genießen,
wenn fie Gott und fein Wort fuchten.

So haben fie geglaubt, daß es Gottes Wille fei, daß die Chriften
über die Gewalt nachzudenken beginnen. Sie haben die Dämonie der
Gewalt erkannt, das Geheimnis der Ueberwindung des Böfen nicht
durch Böfes, fondern durch das Gute, Sie haben in jenen Sätzen der
Bergpredigt auch die Wahrheit des Kreuzes gefunden, den Glauben an
die fiegreiche Kraft des Leidens des Gerechten. Sie haben auch durchaus
begriffen, daß diefer Weg nicht ein Weg der Schwäche ift, ja daß er
fogar, wie vor allem Gandhi großartig gezeigt hat, eine gerade durch
ihre Reinheit gewaltige Waffe werden kann im Kampf gegen das
Unrecht. Uns allen ill in ihnen ein Weg erfchienen heraus aus dem Grauen
diefer Zeit, ein Weg, der nicht nur paffives Leiden ift, fondern höchft
aktive Kampfkraft befitzt. Auch wir haben die Dämonie der Gewalt,
vor allem auch der Waffe erlebt, — vor allem dort, wo die Gewalt in
den Dienft des Rechtes, in den Dienft der Armen und Unterdrückten
genommen werden wollte. (Die Waffe im Dienfte der zwifchenftaat-
lichen Anarchie ill für uns überhaupt kein Problem mehr.) Wir fahen
die revolutionäre Gewaltanwendung fich in tragifche Schuld verftricken

381



und ihre hohen Ziele verfehlen. Wir haben gefehen, wie die urfprünglich
fo reine Leidenfchaft, mit der die franzöfifche Revolution anhob

(die fo großartig war, daß fogar ein durch die Revolution verjagter
Marquis zu Michelet fagen konnte: „Es war fo fchön") — daß diefes
Schöne ausartete in einen Kultus der Guillotine, in die grauenvolle
Geiftlofigkeit, welche die Fortfehritte der Freiheit an der Zahl der
gefallenen Ariftokratenköpfe glaubte errechnen zu können. Wir haben
die Tragik aller derer gefehen, welche glaubten, daß der Weg zur Freiheit

und fozialen Gerechtigkeit ftreckenweife unvermeidlich ein Waten
durch Blut fein muffe. Wir glauben nicht an die Paradiefe, die jenfeits
eines Blutftromes liegen, den man felber zum Fließen gebracht hat. Das
alles haben wir gefehen, und jene Propheten und Zeugen gegen die
Gewalt haben uns die Augen geöffnet. Wehe uns, wenn wir uns diefe
Erkenntniffe wieder verdunkeln ließen!

Aber nun liehen wir alle feit einiger Zeit unter dem Eindruck, daß
ein neues Ringen um diefe Dinge anheben muffe unter uns. Wir
muffen dem Gebot Gottes, zugleich aber der Situation begegnen, in die
wir heute geftellt find. Das Gebot Gottes darf uns nicht zur Doktrin
erftarren. Erftarrte Gerechtigkeit wird fo leicht zum höchften Unrecht,
unlebendiges Gutes fchafft Böfes.

Ich zitiere im folgenden eine Stelle aus dem Brief, den Martin
Buber im Februar diefes Jahres an Gandhi gerichtet hat. Es findet hier
gleichfam eine Begegnung ftatt zwifchen der heutigen — tief erfaßten,
tief durchlittenen! — Situation und der Doktrin der Gewaltlofigkeit.
(Um des Erfchütternden willen, das darin liegt, führe ich die ganze
Stelle an.) Buber fchreibt: „Sie (Gandhi) fagen, es fei ein Stigma gegen
uns (Juden), daß unfere Ahnen Jefus gekreuzigt haben. Ich weiß nicht,
ob das wirklich gefchehen ift; aber ich halte es für möglich. Ich halte
es für ebenfo möglich, wie daß das indifche Volk unter anderen
Umftänden und wenn das, was Sie lehren, feiner eigenen Neigung ftärker
entgegen wäre [„Indien", fagen Sie, „ill von Natur gewaltlos"], Sie

hingerichtet hätte. Völker verfchlingen nicht feiten das Große, das fie
geboren haben. Wie kann man dergleichen ohne Widerfpruch als
Stigma eines Volkes bezeichnen! Ich möchte Ihnen aber nicht
verfchweigen, daß ich zwar nicht unter den Kreuzigern Jefu, aber auch
nicht unter feinen Anhängern gewefen wäre. Denn ich kann mir nidit
verbieten laffen, dem Uebel zu widerftreben, wo ich fehe, daß es daran
ift, das Gute zu vernichten. Ich muß, wie dem Uebel in mir, fo dem
Uebel in der Welt widerftreben. Ich kann nur darum ringen, es nicht
durch Gewalt tun zu muffen. Ich will die Gewalt nicht. Aber wenn
ich nicht anders als durch fie verhindern kann, daß das Uebel das Gute
vernichtet, werde ich hoffentlich Gewalt üben — und mich in Gottes
Hände geben."

Und die andere hieher gehörende Stelle aus diefem Briefe Bubers:
„Wir wollen die Gewalt nicht, wir haben nicht wie unfer Volksfohn

382



Jefus und wie Sie, die Lehre von der Gewaltlofigkeit ausgerufen, weil
wir meinen, daß ein Mann zuweilen, um fich oder gar um feine Kinder
zu retten, Gewalt üben muß. Aber wir haben von der Urzeit an die
Lehre der Gerechtigkeit und des Friedens ausgerufen; wir haben
gelehrt und gelernt, daß der Friede das Ziel der Welt und daß die

Gerechtigkeit der Weg zu ihm ift. Alfo können wir nicht Gewalt
üben wollen. Wer fich zu Ifrael zählt, kann nicht Gewalt üben
wollen."

Was fo erfchütternd auf uns wirkt an diefen Worten, ift diefe mit
fo viel Bitterkeit ausgefprochene Ablehnung Jefu um feiner „Lehre
von der Gewaltlofigkeit" willen — diefe Ablehnung durch einen
Mann von folcher Tiefe des Denkens und folcher Reinheit des Wollens!

Aber wir fragen: Hat hier wirklich eine Begegnung der Situation
mit Jefus ftattgefunden? Ift es wirklich denkbar, daß aus einer Begegnung

zwifchen Jefus und den nationalfozialiftifchen Greueltaten gegenüber

den Juden nichts anderes als eine „Theorie von der Gewaltlofigkeit"

entfpringt? Haben nicht diejenigen Unrecht getan, welche Buber
Jefus fo fehen lehrten, daß er auf den Gedanken kommen konnte, für
Jefus fei eine Doktrin der Gewaltlofigkeit heiliger gewefen als die
Leidenfchaft für das Recht des Schwachen und Wehrlofen? Wir wiffen
nicht, welchen Weg Jefus eingefchlagen hätte, um in der heutigen Situation

für die Wehrlofen einzuftehen, aber es ill uns klar, daß diefes
Einftehen ihm ein heiligeres Anliegen gewefen wäre als irgend etwas
anderes. Für den Wehrlofen muß eingeftanden werden, das ill der
Oberfatz, über den für einen Jünger Chrifti eine Diskuffion überhaupt
nicht möglich ift. Diskutiert werden kann über die anzuwendenden
Mittel, und es ift richtig, daß die Bergpredigt die Diskuffion über eines
diefer Mittel, das der Gewalt, fo machtvoll in Fluß gebracht hat, daß
fie nie mehr zur Ruhe kommen kann. Eine hemmungslofe
Gewaltanwendung kann es feit der Bergpredigt für Chriften nicht mehr
geben. Aber wenn aller geiftige Widerftand gegen das Ruchlofe
verfagen würde, fo daß wirklich nur noch die Wahl bliebe, entweder den
Wehrlofen preiszugeben oder Gewalt anzuwenden, müßte dann unfere
Entfcheidung nicht zugunften der geheiligten Pflicht des Schützens
fallen? Wäre dann der Verzicht auf Gewalt noch Gehorfam, Gehorfam
gegenüber der Situation, in die wir hineingeftellt wurden, hineinge-
ftellt mit dem Gebot, für den Wehrlofen fchützend einzuftehen? Nicht
wir hätten dann den Weg der Gewalt gewählt. So lange wir ihn wählen,

ift er fragwürdig, meift ein bequemer, von der eigenen Angft
empfohlener, aus Mangel an geiftigen Kräften eingefchlagener Weg. Die
Prediger der Gewaltlofigkeit haben auch fo fehr recht gehabt, zu
behaupten, daß fchon die bloße Möglichkeit des Gewalt-Weges den Willen

zum Einfetzen geiftiger Kräfte lähme. Darum darf die Anwendung
von Gewalt nur aus der Situation entfpringen. Können wir aber die
Möglichkeit einer folchen Situation leugnen?

383



Wir können unmöglich die Augen verfchließen vor einer ganz
befonders dufteren Erfcheinung der gegenwärtigen Lage, vor der
Tatfache, daß es etwas gibt, was man Zerftörung der menfchlichen Seele

nennen muß. Die Quäker haben ihre Theorie der Gewaltlofigkeit vor
allem gegründet auf den Glauben daran, daß in jedem Menfchen ein
göttlicher Funke fei, der gerade durch jene Kraft der Seele, die fich in
liebendem und gewaltlos leidensbereitem Verhalten offenbare, erweckt
werden könne, auch wenn er nahezu erlofchen oder verfchüttet fei.
Wir aber liehen heute unter dem furchtbaren Eindruck, daß es eine
„Auflöfung der Seelen" gebe — wie Leonhard Ragaz es genannt
hat —, eine Zerftörung des Menfchen. Aufgelöft find die Seelen,
aufgelöft find alle gültigen Bindungen, aufgelöft fcheint Gott felbft. Es
hat immer den „Verbrecher" gegeben. Das ilt ja eine Konftatierung,
die wir nur mit Schmerz machen dürfen, und nicht, ohne befchämt an
den Glauben einer Mathilde Wrede zu denken. Aber wir muffen doch
wohl diefe furchtbare Tatfache gelten laffen — ohne zu richten, im
Gegenteil mit Selbftanklage und Bewußtfein der Mitfchuld. Aber ich
denke, daß auch Mathilde Wrede gewußt hat, daß es Menfchen gibt,
für die Gefängniffe vorerft einmal unvermeidlich nötig find, für die
alfo Gewalt nötig ift, aus Liebe zu den Wehrlofen und auch aus Liebe
zu ihnen felbft. Gewalt aus Liebe, Gewalt um der Gerechtigkeit willen.

Und nun flehen wir vor diefer einen Tatfache, welche tiefe und
prophetifche Menfchen — wie z. B. Doftojewfkij — fchon lange haben
kommen fehen, und die nun gekommen ift, für viele unter uns
unerwartet und unbegreiflich genug, vor der Tatfache, daß der entmenfch-
lichte Menfch nicht mehr die beklagenswerte vereinzelte Erfcheinung
ift, die man bislang unter dem Namen Verbrecher von dem übrigen
Menfchentypus abhob, fondern daß er auf einmal maßenhafi da ill.
Es ill der Menfch, gegen deffen Ruchlofigkeit vorerft nur die Gewalt
in Frage zu kommen fcheint, weil er durch geiftige Kräfte nicht mehr
zu erfchüttern ift. Es ill der Menfch, deffen Seele aufgelöft ift, der
„pfychifch deformierte Maffenmenfch", der nicht mehr felber denkt,
kein eigenes Gewiffen mehr hat, deffen Seele fich in irgendein Maffen-
denken, in irgendeinen kollektiven Raufch verflüchtigt hat. Diefer
Menfch ill fähig, das Grauenhaftefte zu vollbringen. Wer hätte
gedacht, fo haben in unferen Tagen fchon viele ausgerufen, daß es fo
viele Mörder geben könnte unter uns, Menfchen, die nicht nur ohne
Hemmungen Bombenflugzeuge befteigen, fondern auch mitten im Frieden

andere befeitigen! Wer hätte geglaubt, daß es fo viele Folterer
geben könnte! Doftojewfkij hat das alles kommen fehen. „Jetzt be-
raufchen fie fich an Schnaps", fagt er einmal, „es kommt der Tag, wo
fie fich an Blut beraufchen werden."

Diefe Dinge rückhaltlos zu fehen, bedeutet nicht ein Verfinken in
Peffimismus; wir machen aus der Erkenntnis der abgründigen
Möglichkeiten des Menfchen keine Weltanfchauung; es ill überhaupt nicht

384



des Menfchen Sache, theoretifierend darüber zu reden; es gibt nur eines,
was er zu tun hat: damit zu ringen. Sicherlich auch mit den Waffen
des Glaubens! ¦— einmal jenes Glaubens der Quäker an den unzerftör-
baren göttlichen Funken in jedem Einzelnen, und fodann jenes Glaubens

an die über alles menfchliche Denken und Hoffen hinausgehenden
Möglichkeiten göttlicher Durchbrüche, an das zum Leben erweckende
Wunder des Geiftes, das felbft an jenem „Gefilde von Totengebeinen",
das man „Maffe" nennt, fich ereignen kann.

Aber diefer Glaube macht uns nicht unrealiftifch, erfüllt uns nicht
mit Illufionen und verleitet uns nicht zu utopifchem Handeln. Jener
Glaube an das Göttliche im Menfchen ill etwas ganz anderes als ein
optimiftifches Dogma, welches den Dämon in ihm, das Satanifche gar
nicht oder nicht in feinem ganzen Ernfte fieht. Trotz jenes Glaubens
halten wir es z. B. für möglich, daß Martin Buber recht hat, wenn er
fagt: „Man kann einfichtslofen Menfchenfeelen gegenüber eine wirkfame

Haltung der Gewaltlofigkeit einnehmen, auf Grund der
Möglichkeit, ihnen dadurch allmählich Einficht beizubringen, aber einer
dämonifchen Univerfalwalze kann man fo nicht begegnen." Ja, es

könnte fein, daß wir utopifch handelten und damit Gottes lebendiges
Gebot verfehlten, wenn wir nicht dem Verbrechertum von Menfchen,
die fich felber verloren haben, die Mittel der Gewalt entgegenfetzten,
um fie an weiteren Greueln zu verhindern. Vergeffen wir nie, daß
Chriftfein niemals heißt, ein Schema des „Gerechten" zu erfüllen,
fondern dem lebendigen Gott gehorchen. Nicht eine immer und überall
chriftliche Haltung oder ein Gefetz ill vorgefchrieben. Das könnte
alles unwahr werden und ein großer Ungehorfam fein. „Wenn ich alle
meine Habe den Armen gäbe und hätte keine Liebe, fo wäre es mir
nichts nütze; wenn ich meinen Leib hingäbe, daß er verbrannt würde,
und hätte keine Liebe, fo wäre es nichts." Diefe alle Gefetzlichkeit
überwindenden Worte des Paulus könnten auch in der Bergpredigt
liehen. Paul Trautvetter.

Wiedergeburt des heiligen Menfchen.
Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts ill der „Heilige Menfch" in

Europa gar fehr in Verruf geraten. Wenn er fchon nicht mit den feindlichen

Argumenten Stirners oder Nietzfches erledigt wurde, die den
Glauben an ihn als Autoritätsglauben verwarfen, ihn felbft fogar als

Schein-Heiligen, im Mantel der Demut Macht Ausübenden zu
„entlarven" glaubten, fo nahm man ihn in unferer Gegenwart überhaupt
nicht mehr ernft: er war eine längft überwundene Entwicklungsform,
womit man heute nichts mehr gemein hat. Ja, damals, im Mittelalter,
mochte folch eine Erfcheinung berechtigt gewefen fein, als die Menfchen

noch gleichfam Kinder waren, aber heute, in der Zeit des Fort-
fchritts und der Bewußtfeinsklarheit, bedeutet Heiligkeit nichts mehr.

¦ 385


	Die Bergpredigt - wie muss sie verstanden werden?

