Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 7-8

Artikel: Die geistigen Tragkrafte des modernen Kollektivismus
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die geiftigen Tragkrifte des modernen
Kollektivismus.

Diefer vor mehr als zweieinhalb Jahren vor den Freunden
der Neuen Wege gehaltene Vortrag konnte aus ver{chiedenen
Griinden nicht frither im Druck erfcheinen. Nach dem Buche
Raufchnings ,,Die Revolution des Nihilismus®, das, wenigftens
in einer Hinficht, fich mit diefem Auffatz beriihrt, kdnnte heute
die Verdffentlichung als verfpitet erfcheinen. Es kommt aber
in diefer Arbeit auf etwas anderes an als in dem Buche
Raufchnings: nimlich auf die Aufweifung und Klirung der
geiftigen Grundlagen des heutigen Gefchehens in fich felbft,
nichl‘: wie dort auf ihren Ausdruck in der politifchen Wirk-
lichkeit.

Wenn ich Ihnen von den geiftigen Tragkriften des Kollektivismus,
vor allem des nationaliftifchen Kollektivismus, {preche, fo denke ich
felbftverftindlich nicht an die Blut- und Rafletheorien, etwa an Rofen-
bergs ,,Mythos des zwanzigften Jahrhunderts oder an die zahllofen
dhnlichen, einen wahnhaften Nationalismus begriindenden Biicher.
Denn alle diefe Biicher ftehen zwar Schwarz auf Weifl gedruckt; aber
Geift find fie darum noch nicht; fie find lediglich Waffen im politifchen
Machtkampf: Politik und Propaganda.

Die geiftigen Tragkrifte, von denen ich Thnen {prechen méchte,
{ind vielmehr fehr ernft zu nehmende Erfcheinungen, Es {ind An{chau-
ungen verichiedener Art, die aus denfelben Zeitverhiltnifien hervor-
gegangen {ind, wie die Fafchismen, die Spuren diefer Zeitlage unver-
wiichbar an {ich tragen und, indem fie fich ihr nicht entgegenwandten,
fondern fie geftalteten, deuteten und in diefer Geftaltung und Deutung
vertieften, dem Fafchismus in jeder Geftalt neben {ich Raum gegeben
und ihn geiftig unterbaut haben, Es ift nicht Konjunkturphilofophie;
denn alle diefe Gebilde und Deutungen find vor der Machtergreifung,
wenigftens des National{ozialismus, entftanden, gleichzeitig mit den
anwachfenden Fafchismen. — Die Zeitgrenze diefer neuen geiftigen
Einftellung ift in der gefchichtlichen Wirklichkeit felbft als ein tiefer,
abgriindig tiefer Einfchnitt gegeben: es ift die des Weltkrieges, Der-
grofle Krieg ift die Waflerfcheide zwiichen den Welten, von der aus
alle, zum Teil auch vorher {chon beftehenden Stromungen des Lebens
und Denkens die entgegengefetzte Richtung nehmen.

Um die Richtung, die das neue Denken genommen hat, zu kliren,
miiffen wir uns noch einmal kurz die Lage bei Kriegsende vergegen-
wirtigen. Eine grenzenlos erniichterte und verftorte Generation kam
in allen Lindern aus dem Kriege zuriick. Sie hatte den Zufammen-
bruch und die Hohlheit aller noch eben beftehenden Werte und Ziele
im Kriege erlebt. Und nicht, wie man wihrend des Krieges erwartet
hatte, 6ffneten fich diefer Generation nach dem Ausfall ungezihlter
Menichenleben die von ihnen verlaflenen Stellungen; fondern wie

305



durch einen teuflifchen Spuk gefchah das genaue Gegenteil: die Heimat
verfchloff fich den Zuriickkehrenden wie eme Mauer; fiir die Maffe der
ins Land zuriickflutenden Truppen gab es in den durch den Krieg zer-
riitteten Lindern und Betrieben keine Stellungen mehr; und die im
Krieg erprobte Herrfchaft der Mafchine verdringte zuglelch immer
mehr men{chliche Krifte. Ein Heer von Arbeitslofen erfiillte die Lin-
der. Und aus der grellen Erniichterung, dem grauen Zynismus, ver-
mifcht mit dem Gefithl der Unwirklichkeit des Lebens in den eben
erft dem Tode Entronnenen, ent{prang ein wilder, ausgelaflener
Raufch und Taumel. Es war Karneval und Afchermittwoch zugleich.
,»Eflet und trinket, denn morgen feid Ihr tot“, das war die Lehre, die
eine verwilderte, um ihr Leben betrogene, von der Todesnihe und den
Greueln des Krieges zerftorte, aus Arbeit und Beruf gerifiene und von
ihnen nicht wieder aufgenommene Generation aus der abloluten Ziel-
lofigkeit und Sinnlofigkeit ihres Dafeins {chopfte. Nun rafte mitten
aus dem Kiriege heraus ziigellofer Tanz durch alle Lokale, nun wurde
der Kérper in jedem Sinne: in Tanz, Sport und Spiel, in jeder Art
von Genufl anftelle des verfunkenen Geiftes und der verlorenen Seele
als einziger Sinn des Lebens aufgeftellt. Zuerft war alles nur Taumel
und Raferei mit gefchloflenen Augen. Dann brach die kahle Hoff-
nungslofigkeit fich immer mehr Bahn, Zahllofe Exiftenzen ftanden vor
dem Nichts, zahllofe ftiirzten in das Nichts ab. Der Selbftmorde, der
Zufammenbriiche war — vor allem in Deut{chland — kein Ende. Das
Einzelleben verlor jeden Wert und Sinn; denn es hatte feinen Ort und
feine Aufgabe verloren; es zahlte einfach nicht mehr. Und zugleich
fank der Boden tiefer und tiefer ein. Mit dem beilpiellofen Zerfall
aller Realwerte, wie er in der galoppierenden und gigantifchen Ent-
wertung der deutfchen Wihrung einen ebenfo wirklichen wie {ym-
bolifchen Ausdruck fand, ging der fort{chreitende Zerfall aller fitt-
lichen und geiftigen Werte unmittelbar Hand in Hand. Die Jugend-
bewegung, diefe bei aller Lautheit greifenhaft hoffnungslofe Bewegung,
die in Ermangelung jedes Wertes und Gehaltes die Jugend felbft, das
blofle Jungfein, als Banner iiber {ich aufpflanzte und die in ihrer klein-
biirgerlichen Unbiirgerlichkeit nicht ohne Enflufl auf die {pitere Ge-
ftaltung der deutichen Wirklichkeit blieb, bedeutete im Grunde nichts
anderes als die totale Abfage an eine Generation, in deren Zufammen-
bruch fie fich felber fand.

Die grofle Romankunfl der Nachkriegszeit, vor allem die angel-
fachfifche: die amerikanifche und englifche, aber auch die der meiften
anderen groflen Kriegsldnder, gibt ein groflartig grauenvolles Bild die-
fer zerfallenden Welt, In allen diefen Romanen ift das Leben in den
verichiedenften Geftalten als die blofle Maske des Todes gezeichnet;
tiberall blicken Nacht und Tod und alle Michte der Zerftorung herein
und fteigern den Raufch des blofien, befinnungslofen Lebens, Die Dich-
ter Joyce, Lawrence, O’Flaherty, Hemingway und viele andere ihnen

306



nachfolgende haben, jeder auf feine Weife, diefen totalen Verfall der
geiftigen Wirklichkeit dargeftellt.

‘Der Hauptgegenftand der angelfdchfifchen Romane ift der radikale
Verluft des Wortes als eines Verftindigungsmittels zwifchen den Men-
{chen, fo dafl nun nicht mehr die Geifter und Seelen, fondern nur noch
die Leiber fich begegnen konnen. Am radikalften hat der amerikanifche
Dichter Hemingway diefen Verluft des Wortes in der Nachkriegszeit
ausgefprochen, indem er einen {einer Helden fagen laflt, dafl nach der
Entwethung, Entwertung aller Worte durch den Krieg eigentlich nur
noch Eigennamen, Straflennamen, Ortsbezeichnungen ihre Wahrheit
- behalten haben, weil nur fie eine noch beftehende Wirklichkeit aus-
driicken, — So ift diefe grofle, trauervolle Kunft in gewiflem Sinne
mit zu den geiftigen Stiitzen des Falchismus geworden; denn fie hat,
indem fie den Weltzerfall in feiner Wahrheit in eindringlichften For-
men zeichnete, dadurch zugleich michtig an diefem Zerfall mitgearbei-
tet. Thre Wirkungen im Leben der neuen Generation {ind kaum abzu-
meflen, und viele der neuen Nihilismen gehen auf fie zuriick.

Ich gebrauche des Wort Nibilismus, d. h. Bejahung des Nichts,
Bekenntnis zum Nichts. Denn wenn man unfere Zeit iberhaupt, {o
wie fie fich vom Kriege an darftellt, charakterifieren will, fo dringt
fich uns von iiberall her das Wort auf: Nichtigkeit oder Nichts. Alles
Etwas ift in ihr im tiefften Sinne fragwiirdig geworden, Aller Sinn,
alle Bedeutung {cheinen in ihr erlofchen; die Dinge {ind dunkel und
leer geworden; alles taucht in wachiendem Mafle in den Schatten der
Weltftunde ein. Es ift, als verbliche und zerfiele die Welt als Schop-
fung immer mehr, als wiirde das Siegel Gottes auf den Dingen von
Tag zu Tag unfichtbarer. .

Der wachfenden Vernichtigung des peplidilidieg Gef chter, der wir
iiberall begegnen, ent{pricht in nicht minder beingftigender Weife der
verloren gegangene Blick fiir das Menichengeficht. Das zeigt fich im
Schickfal der Einzelnen wie der Volker, Aber nicht nur in den heuti-
gen Gefichtern, auch in den heutigen Geftalten finden wir keine Feftig-
keit mehr. Das fehen wir am deutlichften an den Figuren der Minner,
die die Volker iiber ihr Schick{al ent{cheiden laffen. Wie Marionetten,
die an thren Fiden nicht richtig feftgehalten werden und fo fortwihrend
wanken, {chwanken und umfallen, bewegen fich die einen, wie leere
Schattenbilder bewegen f{ich die anderen vor uns auf der Biithne des
Lebens hin und her, und ganz andere Wirklichkeiten als jene, die fie
Zu vertreten vorgeben {cheinen durch ihre transparenten ‘Erfcheinungen
hindurch, Gibt es nicht vollends in unferer Welt eine Geﬁalt, die deut-
lich an die Figur einer {panifchen Legende erinnert, in der ein Ritter
in {chwarzer Riiftung mit gefchloffenem Vifier, deffen Antlitz nie ein
Menfch gefechen hat, mit ungeheurem Lirm und Getdfe lange Zeit
durch " eine blithende Gegend tobt, alles verwiiftet, was ihm in den
Weg kommt, und ganze Horden von Menf{chen in die Flucht {chligt

307



— bis eines Tages ein einzelner, wahrhaft tapferer Ritter im Namen
des Kreuzes auf ihn eindringt, fein Vifier gewaltiam 6ffnet und die
Riiftung — leer findet? '

Diefe Legende zeugt aber noch von etwas anderem als von dem
Lédrm, den das Nichts um {ich her zu verbreiten vermag: fie lehrt auch,
daf} es falfch wire, zu glauben, das Nichts {ei ohnmdchtig. Sie lehrt im
Gegenteil, welche ungeheure, verheerende Macht das Nichts in einer
Welt gewinnen kann, in der es nicht als folches entlarvt, durchichaut
ift. Und mehr noch: man begreift, wie alliiberwiltigend diefe Macht
anwachien muf in einer Welt, die diefe Entlarvung um ihrer Inter-
effen willen nicht will und gar nicht wollen kann, ‘

So gefellt fich zu den {chwanken Geftalten, deren Vifier niemand
zu Offnen wagt, mit Notwendigkeit die eigentliche Dienerin und Voll-
ftreckerin des Nichts: die Lige. Sie, die alle Wahrheit und Wirklich-
keit grundfitzlich verneint und aufhebt, hat, indem fie in unferer
Welt in einer vor dem Kriege gar nicht vorftellbaren Umfinglichkeit
und Schamlofigkeit gehandhabt, von der Technik in phantaftiichen
Ausmaflen unterftiitzt und durch die Welt getragen wird, die ganze
Wahrheit und Wirklichkeit unferes Lebens unterminiert und bereits
zum grofiten Teil in die Luft gefprengt.

So ift die letzte Grundlage des Faichismus iiberall das Nichts. Wie
aber ift es denkbar, dafl der Geift einer folchen Wirklichkeit {eine
Dienfte geleiftet, ja, dafl er fie mit erzeugt hat? Es wire unmoglich,
wenn er nicht {elbft fo tief in fie hineingezogen wire. Auf Wabrbeit
in dem Sinne, in dem wir fie bisher verftanden, kann fich diefer Geift
nicht ftitzen; und wirklich hat fich auch der Begriff der Wahrheit in
unferer Zeit — und zwar auf allen Wiflensgebieten — ent{cheidend
~ verdndert. Ruhte diefer Geift einfach auf der Liige, fo lohnte es weder
thn zu betrachten, noch hitte ficher trotz allem eine ganze Generation,
hitten Generationen thm zum Opfer fallen konnen. Es handelt fich
um etwas weit Gefdhrlicheres, um ein Denken und Erkennen, dem der
Boden der Wahrheit unter den Fiiflen fortgezogen ift und das fich zu
diefer Boden-lofigkeit im wahrften Sinne des Wortes bekennt, dem
darum die Wahrheit felbft letzthin nichts anderes bedeutet als die
Einficht in das Nichts, in dem wir ftehen. ‘

Es mag {chon Zhnliche Zeiten des Nichts und der Vernichtigung
gegeben haben wie die unfere. Vielleicht war der Untergang des groflen
Romerreiches — wenn auch in weit weniger gewaltigen Dimenfionen —
eine dhnliche Zeit, Niemals und nirgends aber — das konnen wir
aus allen geiftigen Zeugniffen aller Zeiten entnehmen — hat es eine
folche Einficht in das Nichts und ein {o {chrankenlofes Bekenntnis zum
Nichts gegeben wie in unferer Welt. Allen Theorien, allen Syftemen
unferer Zeit liegt — ausgelprochen oder unausgeiprochen, meift
aber in voller Klarheit — das Nichts und das Bekenntnis zum Nichts
zugrunde.

308



Um mit diefem Nichts eine genaue Vorftellung zu verbinden, miif-
fen wir uns aber zunichft iiber feine Art klar zu werden {uchen. Denn
das Nichts ift an fich ein uralter, ehrwiirdiger metaphyfifcher Begrift
— {o alt wie die Menichheit felbft, Immer bedeutet es die Grenze
unicres Dafeins. Denn {ehr {chnell 168t ja unfer kurzes, vergdngliches
Menfchendafein in Raum und Zeit, in Leben und Erkennen an die
Grenze des Nichts und des Todes, die fiir unfer irdifches Dalfein das
Nichts ift. Ueberall, wo wir von uns aus ein Ganzes zu ergreifen fire-
ben (und dies Verlangen nach einem Ganzen ift dem Geift trotz der
Kiirze und Befchrinktheit unferes Lebens unfterblich mitgegeben; ja:
dies Verlangen iff iiberhaupt der men{chliche Geift) — iiberall da
ftoflen wir an die Grenze des Nichts. Unfer Leben wie unfer Erkennen
ift ein winziger beleuchteter Ausfchnitt in einer groflen uns umgeben-
den Dunkelheit von Nichts und Tod. .

Darum ift keine grofle Weltdeutung oder Weltdarftellung je ohne
das Nichts ausgekommen, In der Bibel liegt es als Chaos der Schop-
fung der Welt voran. Durch die Schopfung Gottes aber und durch
feine Offenbarung ift es urfpriinglich Uberwunden; und es in jedem
Einzelleben aus der Kraft der Schopfung und der Offenbarung neu
zu iberwinden, ift in ihr als Aufgabe und Sinn des men{chlichen Da-
feins gefetzt. — Ganz anders fteht es nun aber mit der grofiten und
in fich gefchloflenften Konzeption des Nichts, die wir kennen: mit der
der alten Inder: der Buddhas, die ich hier ftreifen mufl, weil in ihr das
Nichts einen pofitiven Sinn fiir das Leben des Men{chen hat. Dem Auge,
das, in die letzten Tiefen fchauend, den Tod gefehen, dem das Nichts
fich gezeigt hat, dem enthiillt fich von dort aus alle Wirklichkeit der
Erdendinge als blofler, tdufchender Schein, als ein bunt und verlockend
gewebter Schleier, hinter dem als Wahrheit das grofle All-Nichts fteht.
Aber aus der Finficht in die Scheinhaftigkeit der Dinge, aus dem ihnen
als threr Wahrheit zugrunde liegenden Nichts erwichft nun dem Men-
{chengeift eine gewaltige Aufgabe: die Aufgabe, die Welt unferer Er-
fahrung, die die Menfchen fo unendlich' mit Luft und weit mehr mit
Schmerz bedringt, immer mehr als tdufchenden Schein zu durch-
{chauen, fie wie einen Traum abzuftreifen, um aus thm zu immer voll-
- kommenerer Klarheit zu erwachen. Diefer Weg der Durchdringung
des Scheins bis zum Erloichen aller Sinnendinge, zum Erwachen zur
Wahrbeit ift ein einziger ftreng geordneter und geftufter Liuterungs-
prozefl des Menfchen. Denn der Weg zum Nichts ift hier zugleich als
der Weg zur Wahrheit, der zur Vollkommenbheit, zur unendlich {chwer
zu erreichenden menf{chlichen Vollendung fiihrt. Vom Nirwana her,
das nicht nur das Nichts, fondern auch die Wahrheit, nicht nur Er-
16{chen, fondern auch Erlofung bedeutet, weht Reinheit, Ent{iihnung,
Verklirung in das menfchliche Leben. Und mit tiefer Klarheit und
Frommbheit geftaltet fich von diefer grofien Lichtquelle aus auch das
Leben der Gemeinf{chatft.

309



Hat man einen Blick auf diefes Nichts geworfen und kehrt man
in unfere Welt zuriick, {o befillt einen erft das ganze Entfetzen vor
dem, was das Nichts in unferer Welt bedeutet, Denn dies Nichts ift
ja nicht Klarheit, Wahrhaftigkeit, Entwirrung und Vollendung, {on-
dern es ift Verfinfterung, Liige, Auflofung, Zerletzung, Verluft aller
Werte, aller Mafiftibe und Gefetze, ein Abfturz in das nicht mehr
Greifbare. Es it das Nichts einer Welt, in der das Jenfeits von Gut
und Bofe, das Nietziche als geheime Lehre fiir einige wenige geiftes-
{ftarke und zutiefft vornehme Men{chen aufgeftellt hatte, die volle, ent-
fetzliche Wirklichkeit Aller geworden ift.

Es ift nun emgef’candenermaﬁen das Wefen des Fafchismus — zumal
in Deutichland ift das immer wieder ausdriicklich ausgefprochen wor-
den —, daf} er auf dem Nichts erwichft, dal er dies Nichts vollzieht,
indem er es freilich zugleich teilweife iiberdeckt. Im Ur{prungsland des
Fafchismus: in Italien, ift es neben dem Franzofen Sorel, dem geiftigen
Vertreter des abfoluten Machtgedankens (in einem konkreteren politi-
{cherem Sinne als bei Nietzfche), ein Dichter gewelen, der diefer Denk-
weife ganz real vorgearbeitet und den heutigen Fafchismus mitbegriin-
det hat: Gabriele d’Annunzio. Indem er, der {elbft eine Stadt erobert
hat, einen raufchhaften dichterifchen Enthufiasmus der Vaterlandsliebe,
einen {chrankenlofen nationalen und perfonlichen Egoismus in eins
mit dem politifchen Machtgedanken verkiindet hat, hat er das began-
gen, was ein bedeutender Franzofe, Julien Benda, bald nach dem
Kriege in einem Buch, das ein Gericht iiber die Intellektuellen der
Nachkriegszeit ift, ,,La trahison des clercs® ") genannt hat, Die italie-
nifche Philofophie dagegen hat in ihrem weitaus bedeutendften Ver-
treter Benedetto Croce diefen Verrat der Geiftigen nicht begangen; er
ift, obwohl, gewifl andererfeits auch weil, Nachfolger Hegels, der
groBen Tradition des europdiichen Denkens treu geblieben. Geringere
Er{cheinungen, die dem Fafchismus erlegen find, intereffieren uns hier
nicht; denn nicht das Denken, das dem Fafchismus erlegen ift, fondern
das, das ihn mitbegriindet und trigt, kommt hier in Frage.

Als eigentlicher und fozufagen klaififcher Vertreter der fafchifti-
- {chen Philofophie Italiens tritt uns nun kein Geringerer entgegen als
Mu/Jolini {elbft. Wir befitzen von ihm eine knappe Zufammenfaffung
der heutigen italienifchen Philofophie ,,La dottrina del Fascismo®. 2‘
Es it der Grundgedanke diefer Philofophie, dafl der Menich aufier-
halb der Gefchichte — wie es zundchft ausgedriickt wird — nichts,
wirklich nichts ift. Der Einzelne, das Individuum, erhilt hier wie in
jeder fafchiftifchen Denkweife feinen Abfchied als ein Begriff, eine
Fiktion des verpdnten 19. Jahrhunderts und feiner Ideale: des Libera-
lismus und Idealismus. Es ift ein {iberaus lehrreiches Schaufpiel, den

1) ,,Der Verrat der Berufenen.”” Die Red.
%) ,,Die Lehre des Fafchismus.” Die Red.

310



ganz realen Zerfall des Einzellebens, der Individuen als {elbftdndiger
Wirklichkeiten hier als eine geiftige Konzeption wiederzufinden. Denn
durchaus behauptet Muflolini, dafl der Fafchismus nicht nur ein Re-
glerungsfyf’cem fondern vor allem ein Gedankenfyftem ,,un sistema
di pensiero fei. Ja, er bezeichnet thn auch durchaus als eine ethifche
Konzeption, und zwar, ,,infofern er den wefenhaften Wert der Arbeit
anerkenne, mit der der Menfch die Natur beﬁegt und die menfchliche
Welt fchaffe™,

Wie fieht fie aus, diefe menichliche Welt des Fafchismus? ,,Seria,
austera, religiosa, ernft, ftreng, religios™, verkiindet Muflolini. ,,Der
Fafchismus verachtet das bequeme Leben. Antiindividualiftifch, ift die
fafchiftiiche Konzeption fiir den Staat und ift fiir das Ind1v1duum,
infofern es mit dem Staat zufammentrifft, Univerfalbewufitfein und
Univerfalwille des Menichen in feiner gefchlchthchen Exiftenz.“ ]Ja,
wir erfahren — wir trauen unferen Augen nicht —: ,,Der Fafchismus
it fiir die Freibeit”, ndmlich, fo wird {ofort hinzugefiigt: ,fiir die
einzige Freiheit, die ‘eine ernfthafte Sache fein kann: d1e Freiheit des
Staates und des Individuums im Staat.

So wird die Freiheit des Staates, die die vollendetfte Unfreiheit
des Individuums bedeutet, chne Weiteres. mit der Fretheit des Indivi-
duums, wird die men{chlich-gefchichtliche Exiftenz ohne weiteres mit
der ftaatlichen gleichgefetzt. Der realen Machtergreifung durch den
Staat unterfchiebt fich die geiftige. Der Punkt, in dem das Individuum °
mit dem Staat zufammentrifft, gilt als fein allein wirkliches, gefchicht-
liches Dafein. Und als das ,,religife” Element diefes ,,ernﬁen, ftren-
gen” Dienftes bleibt allein die paffive, fraglofe Einordnung in den
Staat.

Wir fehen, wie fich hier alle Begriffe, wie von einem ecinzigen
Wirbel erfafdt, gegen ihre eigentliche Bedeutung herumdrehen: der des
Individuums, der Gelchichte, der Freiheit und damit notwendig der
des Ethifchen und Religiofen.

Zugleich aber haben wir damit die Elemente der fafchiftifchen
Weltauffaffung in der Hand. ,,Fehlt leider nur das geiftige Band®,
konnten wir mit Fauft fortfahren. Dafiir ift das reale um fo fichtbarer,
Denn deutlich konnen wir erkennen, wie fehr alle Begriffe diefes
Syftems der vorliegenden Wirklichkeit unmittelbar entnommen und
ithr wiederum angepafit {ind. Der Menich, der, von gelchichtlichen
Michten ﬁberrannt, erfahren hat, daff fein Einzeldafein keinen Sinn
mehr hat, ja, dafl es uberhaupt nicht mehr zahlt, fieht {ich plétzlich als
,,gefchmhthche Exiftenz“ wieder zu einer W1rk11chke1t, ja zu einem
Sinn gelangen, Der Menich, der jede Bindung an eine Gemeinichaft
verloren hat, f{ieht {ich plotzhch von einem Staat, der ihm Aufgaben
gemein{amer Art fchenkt, aufgenommen. Einer Welt in der die Arbeit
Sinn und Wert verloren hat, in der es fiir eine groﬁe Zahl von Men-
{chen Arbeit tiberhaupt. nicht mehr gibt, tritt eine Welt, die fich aus-

311



driicklich eine Welt der Arbeit nennt (und die ja auch in einer ganz
beftimmten Art Arbeit zu vergeben hat), gegeniiber. Einer Zeit, die
alle feften Werte und Maf¥ftdbe eingebiific hat, wird plotzlich eine
ftrenge Werteinteilung gegeben. Einer Welt, die keine Hingabe mehr
kennt, bietet {ich ein Gegenftand der Hingabe bis zur Selbftaufgabe. —
Und zugleich damit wird auf der anderen Seite den Exiftenzen, die die
Verantwortung fiir das eigene Leben und das ihrer Nichften nicht
mehr tragen konnen, die Verantwortung abgenommen und ihnen eine
Scheinverantwortung auferlegt, die darin befteht, dafl in einer bedin-
gungslofen Unterordnung alle eigene Verantwortung aufgegeben wird,
,,Consapevole, mitbewuflt, mitverantwortlich, das ift das immer wie-
der gebrauchte, zutiefft irrefiihrende Wort Muﬁohms Denn Mitbe-
wufltheit, Mitverantwortlichkeit {ind doch Begriffe, die in dem totalen
Staat, den er allein leitet, ithren Sinn verloren haben. Wohl aber wird
mit diefem vollig ausgehShlten Wort einer Generation, die die Un-
giiltigkeit aller beftehenden Ideale durchichaut hat, etwas geboten, das
den moralifch erfchopften Exiftenzen als eine neue Ethik einleuchten
mag. Was endlich die immer wiederholte Abfage an ein bequemes
Leben betrifft, fo ift damit doch ganz einfach ein Ausdruck und eine
Bejahung der beftehenden Lage gegeben. Denn das ift ja eben die Lage
diefer Generation, daf} ein bequemes Leben fiir {ie nicht mehr moglich
ift. So enthiillen fich alle Begriffe diefes neuen Gedankenfyftems als
aus der empirifchen Lage gewonnene reine Dekrete und zugleich als
ebenfo viele Koder. Denn Muflolini ftellt diefe Gedanken nur einfach
auf. Er gibt ihnen nirgends cine tiefere Begriindung. Sein Gedanken-
fyftem hangt gedanklich in der Luft. Er {chiebt die Begriffe einfach wie
Figuren auf einem Schachbrett willkiirlich hin und her. Er ift kein
Philofoph; fein Gedankeniyftem ift nicht durchdacht.

Darum ift feine Philofophie, obwohl es die des leitenden Staats-
mannes {elbft ift, als {olche, d. h. rein geiftig gefehen, weit ungefihr-
licher als die deut[che, in der die falchiftifchen Grundbegriffe durch
und durch zu Ende gedacht, auf allerletzte Kategorien des Geiftes zu-
riickgefithrt find. Denn dadurch lauert in ihnen fiir den Geift die weit
tiefere Gefahr. Dafl aber diefe Begriffe in Deutfchland wirklich mit
ftrengem Ernft durchdacht worden find, dafy fo die neu heraufkom-
mende Wirklichkeit mit den Mitteln eines {ubtilen Denkens unterbaut
worden ift, das wire nicht moglich gewelen, wenn dies Denken nicht
einerfeits vom felben Wirbel des Gelchehens erfafit und um fich felbft
gedreht worden wire wie die Politik, wenn nicht andererfeits dies
Denken ein fehr weites und miachtiges Erbe angetreten hitte, in dem
die Auseinanderfetzung mit der wachfenden Weltverdnderung {chon
begonnen und zu einem groflen Teil geleiftet war. Ganze Strome
durchdachten Lebens miindeten von allen Seiten in es ein. Stromweife
{ind vor allem die Auflofungen und Verneinungen in dies Denken ein-
gefloffen. Als Auflofung aller feften Werte und Gefetze wirkte {chon

312



die Lebensphilofophie in all ithren ganz verfchiedenen Geftalten, indem
fie das an fich finn- und wertfremde Leben anftelle der bisher gult1gen
gefetzhaften Vernunfl zur Bafis des menichlichen Dafeins und Erken-
" nens machte. Dazu gefellten fich als eine noch unheimlichere Erbichaft
die drei groflen Analyfen. Als erfte die der Gefellichaft, die in Marx,
den bisherigen biirgerlichen Ver{chleierungen gegeniiber, die wahre und
zutiefft fragwiirdige Struktur der modernen Gefellichaft aufdeckte
und, indem fie damit den bis dahin unterhalb der Geichichte verbor-
genen groflen Hauptmafien der Menfichen den Eintritt in das Tages-
licht des gefchichtlichen Dalfeins erzwang, diefe felbft zum Triger des
gefchichtlichen Dafeins machte und {o das Individuum in wachfendem
Mafle aus dem Zentrum des Gelchehens verdrangte. Als zweite die
Analyfe der menfchlichen Seele, die, indem f{ie in Freud gleichfalls ein
bisher verborgenes, dunkles Unterreich des Menichlichen mit {einen
Kriften und Gefetzen erfchlof und das Licht des Wiflens in das bis
dahin nur in Traum, Mythos und Dichtung geahnte geheimnisvolle
Reich des unterbewufiten Dafeins fallen liefd, das allein durchforichte
bewufite Leben nur als einen Teil, einen winzigen Aus{chnitt des Men-
{chenlebens enthiillte, und {o gleichfalls die Subftanz der einzelnen
Seele, des perfonlichen Ich bis tief hinab auflofte. Als dritte kam
{chlieilich die phinomenologifche Analyfe, die uripriinglich, in ihrem
Entdecker HufJerl, {ich ftreng auf die Ergriindung des reinen Denkens
befchrinkte, um von ihr aus zu einem tieferen Wahrheitsgrund vor-
zudringen, die dann aber von {einen Schiilern und Nachfolgern immer
enticheidender auf die Phinomene der menichlichen Wirklichkeit an-
gewandt wurde.

Diefe drei Analyfen ftrebten jede auf ihrem Gebiet zu einer neuen
Echtheit und Wahrheit des Denkens und Lebens. Und indem fie fich
dann alle mit der Lebensphilofophie wieder verichlangen, ftellten fie
gemeinfam in ungeheurer Verdichtung nach dem Kriege zum erftenmal
eine {eit langem verftummte Frage: die Frage des Men[chen nach [einer
eigenen Wirklichkeit,

Es ift {elbftverftandlich, dafy mit der Frage: ,,Was ift der Men{ch?,
fobald fie in ihrem vollen Ernft geftellt wurde, auch cine andere, {eit
langem im Denken verftummte Frage wieder heraufkam: die Frage
nach Gott. Wohl war diefe Frage lange vor dem Kriege von den beiden
Blumhardts und vom ganzen religidfen Sozialismus nicht fo fehr als
Frage geftellt wie in prophetifchem Geifte beantwortet und in einer
gottfremden Zeit mit tieffter Lebendigkeit gelebt worden. Das welt-
liche Denken aber, die Philofophie, wufite zu jener Zeit, in der noch
Nietzfches verzweifelter Triumph{chrei: Gott ift tot! nachhallte nichts
mehr von Gott und einer Ergriindung des Gottlichen. Und im Kriege
gellte dann der Aufichrei Nietziches millionénftimmig aus den Tiefen
der unfeligen Menf{chheit felbft auf, ward Gott wie nic vorher in der
chriftlichen Welt zur reinen, brennenden {chreienden Frage. In diefer

ERY



Form: als verzweifelte Frage einer verlorenen Welt wurde fie von
einer neuen I beologie aufgenommen, die zwar uripriinglich gleichfalls
von Blumhardts und des religitfen Sozialismus echtem, lebendigem
Gotteswiflen ausgegangen war, die aber unter der zerftorenden Gewalt
des Kriegs- und Nachkriegserlebnififes allein noch den Schrei, die Frage
vernahm und, indem fie fich aus thm heraus einer langen deut{chen
Denktradition entgegenwandte, f{ich {chnell und mit grofler Wucht
auf den entgegengeletzten Weg, in die {chrofffte Einfeitigkeit des Den-
" kens begab und fo erft die gefahrvolle Erbichaft des deutfchen Den-
kens nach einer ent{cheidenden Seite hin vollendete. Indem fie die zu
enge Verkniipfung von Gottlichem und Menfchlichem in allem Idea-
lismus und Individualismus gewaltfam 16fte und mit unerbittlicher
Strenge vor allem auf den erfahrenen, unermefllichen Abgrund zwi-
fchen Gott und Menich hinwies, hat fie die Nichtigkeit, das Nichts
alles Menichendafeins mit einer weit grofieren Gewalt und Unmittel-
barkeit als jede andere Bewegung diefer Zeit enthiillt, Denn fie hat es
unter einem Zeichen getan, das keine der anderen Konzeptionen des
Nichts mehr erblickte und bejahte: unter dem Zeichen und dem Gericht
des Kreuzes, Und indem fo die Beziehung zwifchen Gott und Menich
in eine ungeheure Fragwiirdigkeit eintauchte, hat zugleich das ftarre
Haften am reinen Wort diefe Theologie aus dem Kreife des Lebens
und Wirkens entriickt.') :

Es war das Zwingende diefer Lehre, dafl fie Gott, dafl fie das
Kreuz iiber einer in fchwarze Nacht und Zerftérung gefunkenen Men-
{chenwelt mit um fo groflerer Gewalt und Leuchtkraft wieder f{ichtbar
gemacht hat — faft mochte ich fagen: das Kreuz, aber nicht den Ge-
kreuzigten. Nicht den im Tode Lebendigen, vom Kreuz Genommenen,
Auferftandenen, unter- dem das leere Kreuz als blofes Zeichen zuriick-
finkt und der fich nun als der ewig Lebendige wirkend und fordernd
in der Menfchenwelt zu erkennen gibt: nicht als den, der gekommen
ift, unfer Leben umzugeftalten — fondern fiir unfer irdifches Dafein
rein dals Gericht, als Frage und als vollig unwigbare, unerreichbare
Gnade. _

Gewif war dies Weltbild im Entfetzen der vom Kriege zerriitteten
Welt von einer ungeheuren Ueberzeugungskraft, der felbft die Paifivi-
tit, zu der es den Menichen letzthin verurteilte, mitdiente. Gewif} hat
es das in einem Meer von Greueln untergehende Siindenbewufitfein der
Menfchen wieder erweckt und michtig geftirkt. Aber indem es nur
dies Bewufltfein ftirkte und die Siinde, die Siindenfituation der
Men{chheit derart als das unausweichliche Teil der Menichheit zeigte,
lihmte diefes Denken, weit mehr noch als zu {einer Zeit das Luthers,

1) Es ift in der langen Zeit, die zwilchen diefem Vortrag und feiner Ver-
offentlichung liegt, in den ,,Neuen Wegen“ foviel und Wefentliches {iber diefe Theo-
logie gefagt worden, dafl ich mich mit einigen kurzen Hinweifen begniigen kann,
die fiir mein Thema unbedingt erforderlich find.

314



auch wieder das Entfetzen vor der Siinde, erftickte es jeden Verfuch
zum titigen Sich-Entwinden aus diefer entfetzlichen Lage, jeden An-
trieb zur Tat. Denn was ift im Einzelnen noch Siinde, wenn alles
Leben Siindhaftigkeit und Siinde ift? Was ift Krieg, was Mord, wenn-
jeder Menich — wie es der deutiche Theologe Gogarten in zahllofen
Wiederholungen ausgefprochen hat — f{chlechthin ein Morder ift, wenn
er es fo fehr ift, daff zwilchen dem virtuellen Morder, der jeder
Men{ch ift, und dem wirklichen Morder im Angeficht {einer Tat kein
Unter{chied beftcht?

Mit dem abgriindigen Nihilismus, den diefe Theologie {o fiir alles
Men{chliche heraufgefithrt hat, mit ihrer Entwertung der Entichei-
dung, mit ihrer Hinnahme und Anerkennung des blofl Tatfdchlichen
{chuf fie dem Fafchismus und jeder Art von Gewaltherrichaft neben
fich Raum. Ja, fie mufite ihm und {einer Vernichtigung des Einzel-
dafeins grundidtzlich zuftimmen; denn aus dem Gedanken heraus, daf}
der Menich als {olcher vollig verloren ift, bejaht fie, wie Luther, den
Staat als eine Form der gottlichen Schopfungsordnung, gefchaffen um
der Bosheit der Menfchen willen, damit fie einander nicht vollig wie
wilde Tiere in Stiicke reiflen. Die Wirklichkeit eines Staates: ob er
wenigftens dem Wollen, dem ihm innewohnenden Geifte nach gerecht
oder ob er prinzipiell gegen die Gerechtigkeit gerichtet ift und aller
Men{chlichkeit Hohn {pricht, entfillt dabei grundfitzlich vollig. Es
it das extreme Wiederaufleben der Staatskonzeption Luthers, die iiber
die Staatsvergottung Hegels hinweg das ganze Deutichland politifch
ruiniert und die deutichen Menichen von jeder Verantwortung fiir
ihre gemeinfame Wirklichkeit abgefchnitten hat.

Diefe Theologie ift als ein ent{cheidendes Element miteingeftromt
in diejenige deutiche Philofophie, in der {ich alle Haupt- und Grund-
ftromungen des deutichen Denkens: die Lebensphiloiophie, die drei
groflen Analyfen und eben die negative Theologie {elbft wie in einem
weiten Becken gelammelt haben: die Philofophie Martin Heideggers.
Diefem Denker gaben die verfchiedenen Denkrichtungen, in die er hin-
eingeftellt war, alle Moglichkeiten zu einer Ergriindung des Menfchen-
dafeins in die Hand, wie fie in der Gelchichte des menichlichen Geiftes
fo noch nicht gegeben waren. Heidegger hat der im Schatten des Todes
ftehenden Generation zwifchen zwei Kriegen: dem eben vergangenen,
deflen Folgen noch ihr Leben verwiiften, und dem kommenden, der ihr
durch feine ungeheuerlichen Vorbereitungen jede Lebenshoffnung
nimmt, eine reine Philofophie des Todes und des Nichts gefchenkt.
Eines Nichts, das nun nicht mehr vom Kreuz aus gefehen und fo trotz
allem vom Strahl ¢iner fernen Gnade geftreift wird, eines Nichts noch
weniger im Sinn des erlofenden indifchen Nirwana, fondern eines
Nichts, das — als Ueberreft und zugleich als Gegenfatz einer chrift-
lichen Weltan{chauung — das reine, ziel- und richtungslofe Nichts
{chlechthin ift: ,,die [chlechthinige Verneinung der Allbeit des Seien-

315



den*, wie Heidegger felbft es bezeichnet hat. Und doch ift in diefer
Welt des Nichts die Spur des Kreuzes noch fichtbar: es ift die chrift-
liche Welt, wie fie nach dem Fortzichen des Kreuzes iiber ihr zuriick-
bleibt, Das Kreuz erlifcht, die Vernichtigung durch das Kreuz bleibt.
Jeder Blickpunkt auler und iiber der Welt ift dem Menfchen verloren.
Dort, wo als ewiges Zeichen noch eben das Kreuz f{tand, ift nichts
mehr zu finden. Und doch erkennen wir in den letzten Tiefen diefes
Weltbildes deutlich noch feine vom Chriftentum beftimmte Struktur.

Was Heidegger zu ergriinden ftrebt, worauf allein es ihm an-
kommt, ift das menichliche Dafein. Er nennt es auch mit Kierkegaards
Wort die Exiflenz. Es geht ihm alfo nicht um ein abftraktes, losge-
loftes Wiflen, {ondern er {fucht wirklich zu verftehen, wie und woraus
der Menich lebt und wie er leben foll. Auch er begreit — wie {chon
Kierkegaard — die menfchliche Exiftenz grundfitzlich als eine ge-
{chichtliche, d. h. als eine {folche, die nur als ganz konkrete, in die
gegenwirtige Lage mit allen thren Bedingungen verwobene und von
ihr geprigte zu verftehen ift. Und von diefer Vorausfetzung aus ift es
tief bedeutfam, dafl dem erkennenden Menichen diefer Zeit das Men-
{chendafein (das Heidegger {elbft freilich doch wieder als das Dafein
tiberhaupt zu faffen meint) fich enthiillt als gebunden und beftimmt
vom reinen Nichts.

Heidegger hat die Metaphyfik, diefe Wiflen{chaft des Menichen von
dem, was Uber ihn hinausliegt, dies Suchen des Geiftes nach fich felbft
und feinen Quellen, bezeichnet als ein ,,Sich-los-laffen in das Nichts“.
Das Nichts, die Todverfallenheit des Lebens, wird damit zu dem, was
allein es letzthin zu ergriinden gilt. Das Nichts ift als das erkannt,
was allem Menfchenleben vorausliegt und ihm darum die Richtung
geben foll. Und das nimmt nun bei ihm eine feltfame und tiefe Form
an. Der Unheimlichkeit und Leere, der Todverfallenheit und Nichtig-
keit des Menfchendafeins entfprechend ift fein Grundgefiihl die Angﬂ
Und diefe Angft (die gleichfalls in dem groflen Angftbegriff Kierke-
gaards wurzelt) it wiederum ein in feinem Ur{prung durchaus chrifi-
licher Begriff. Denn es ift nicht allein die Angflt vor dem Nichts, vor
dem dem Leben in fteter Gegenwirtigkeit einwohnenden Tod, der es
vernichtigt; fondern es ift die Angft vor dem Nichts in cinem fehr
viel tieferen Sinne: es ift die Angft der Exiflenz um ihren Sinn. Es ift
die Angft um den Weg, den wir zu gehen haben, die furchtbare Angft
um das Verfehlthabenkdnnen des eigenen Lebens, ja um die Wabr-
Jcheinlichkeit diefes Verfehlens in der Wegloﬁgken und Mafitablofig-
keit des Nichts, dem wir preisgegeben find.

Wie kommt es aber vom Nichts aus iiberhaupt zu einem mdoglichen
men{chlichen Wege? Etwas zutiefft Chriftliches ift in diefer gottver-
Jaffenen Welt iibriggeblieben: Das Nichts r#ff uns. Denn es ift kein
blofles, abftraktes Nichts, kein blofler Begriff; es ift ein wirkliches, wir-
kendes Nichts, das ﬁch uns offenbart. Das Nichts wirkt; Heidegger

316



icheut nicht zuriick vor dem feltfamen felbftgeprigten Wort: ,,Das
Nichts nichtet. Diefes Nichten, diefe Selbftoffenbarung des Nichts
duflert {ich in unferem Dafein als Anruf aus der letzten Tiefe des
Seins: als Anruf des Todes an das menichliche Gewiffen.

Nicht mehr gibt es Gott, nicht mehr Chriftus, nicht mehr das
Kreuz; alles noch fo ferne Heil ift verfunken; nicht mehr gibt es einen
beftimmten Gehalt des Lebens, nicht mehr ein klares Gut und Bofe.
Alle Mafiftdbe {ind zerbrochen und verloren. Gott hat in feinem Sturz
die fittliche Weltordnung mitgerifien in das Nichts.

Und doch lebt noch die Sebnfucht nach dem Heil und etwas wie
cine dunkle Verantwortung fiir das Heil. Denn nicht anders kénnen
wir das Seltfame und Geheimnisvolle verftehen, daff aus dem Nichts
uns ein Ruf, ein Anruf kommt, und daf} er uns gerade dann kommt,
wenn wir uns ganz ,,in das Nichts loslaflen®. Denn das bedeutet doch:
wenn wir alles, nur tdufchend Unfere, alles Vorliufige, alles nur
Halbwahre, alles, was auf blofler Uebereinkunft der Meni{chen beruht,
alles, dem wir im bloflen Dahinleben verhaftet {ind, aufgeben, um den
Ruf, der uns ganz allein in unferem Letzten, Geheimften, Eigentlich-
{ften: im GewifJen angeht, zu vernechmen. ,

Es ift nicht zu leugnen: es fteckt etwas Unerhortes in diefem Anruf
aus dem Schweigen und der Leere des Nichts — aber auch etwas un-
geheuer Verwirrendes, Es ruft uns, aber niemand weif, wer ruft. Nie-
mand kann mir {agen, wozu ich gerufen werde, und doch vernehme
ich den Ruf. Da es aber der Anruf des Nichts aus dem Nichts ift, ift
eines gewi}: was diefer Anruf an unfer Gewiflen unweigerlich fordert,
ift, dafl wir vom Nichts — und das bedeutet: vom T ode, von unfe-
rem Tode als dem uns einzig Gewiflen aus — leben follen. Auch dies
ein tief chriftlicher, ein {ikularifierter chriftlicher Gedanke. Aber er
bedeutet hier eben als {ikularifierter, vom Nichts ganz tberfluteter
Gedanke doch auch noch etwas anderes, als dafl wir aus dem allein
Wefentlichen leben {ollen, {0 wie es einft von der chriftlichen Sterbe-
ftunde aus mit {chwerem, drohendem Ernft gefordert wurde; er be-
deutet auch zugleich das ganz andere, dafl wir vom Tode als von der
Grenze des menfchlichen Dalfeins aus, d. h. vom Aeuferflen des Le-
bens, von feinen letzten, verwegenften Moglichkeiten aus unfer Dafein
geftalten follen.

Und damit kommt unausge{prochen — vielleicht unbewuflt — ein
auflofendes, tief raufchhaftes Element in diefe Konzeption, Das Nichts
— {o erkennen wir — als letzter Sinn des Lebens birgt ein Element
des Rauiches, der Ekftafe, des Aufler-fich-feins. Auf dem Grund und
Abgrund des Nichts wird alles moglich. Auf dem Boden des Nihilis-
mus ift von je der wildefte Lebenstaumel erwachfen. Wo nichts Feftes,
Bindendes mehr befteht, wo Nichts und Tod allein leiten, wo jeder
fefte Standort verlaflen ift, da haben Raufch und Taumel ihren Ort.
So erkennen wir hier auch im Denken jene Trunkenheit, Raufchhaftig-

317



keit wieder, wie fie der in die Unwirklichkeit gefunkenen Nachkriegs-
generation gemdf ift, wie fie aber auch, bei der eigentiimlichen Un-
wirklichkeit des deutichen Denkens, in faft jeder groflen deutichen
Philofophie durchbricht, fo daf} felbft ein fo rein logiicher Denker wie
Hegel einmal die Vollendete Wahrheit bezeichnet als den ,, Taumel der
Wahrheit, an dem kein Glied nicht trunken ift*,

So erﬁ indem in einer ohnehin dem Nichts verfallenen Welt der
geiftige Raufch und Taumel mit dem ganz realen {ich mifchte, konnte
jene wilde, ziigellofe Wirklichkeitsgeftaltung aus dem Raufch des
Nichts entftehen, die in keiner gefchichtlichen Zeit ihresgleichen hat.
Derfelbe Raufch des Nichts, der die aus dem Kriege Zuriickkehrenden
in Tanz und Ausgelafienheit, in Maske und Verkleidung bis hart an
die Grenze des Wahnfinns und oft genug iiber fie hinausfiihrte, diefer
Todesrauich hat in Deutichland eine ganze Generation in ihrem Leben
und Denken, auf der niedrigften wie auf der hochften Ebene geprigt.
Gerade unter den Geiftigften, den Suchendften, die fich darum am radi-
kalften von allen Werten der Vergangenheit losgerlﬁen fuhlen begrei-
fen viele nur ihr radikales Ausgeliefertfein. ,,Ungeborgene, im Rafen
des Weltwindes Ausharrende® nennen fie {ich {elbft, die das Schickfal
threr Weltftunde, die Vernichtung und Vernichtuigung alles Seienden
als ihr Lebens{chickfal auf {ich genommen haben, denen die Schreck-
lichkeit und Leere des Lebens felbft zu feinem Gehalt geworden ift.

Und doch wird dort gefucht, ja es wird brennend gefucht. Es wird
in der Angft des Herzens, in Furcht und Zittern philofophiert, wo
nichts vorgegeben ift als das Nichts und der Tod. Diefe Generation,
die an nichts mehr glaubt, nimmt zugleich nichts hin, fie 123t fich nichts
vormachen, fie will alles {ehen, felber {ehen; das ift zum eigentlichen
Sinn der Phinomenologie geworden, die die Methode Heideggers und
diefer ganzen Generation ift und die man vielleicht kurz zufammen-
faflend Sach-Ergriindung nennen konnte, Da, wo keine Gefetzmifig-
keit, wo keine Idee, kein Wert mehr die Dinge zufammenhilt und
erleuchtet mufd ]edes Ding in fich felbft erforfcht, durchdrungen, bis
auf den Kern ergriindet und ‘erhellt fein, bis es aus {ich felbft einfichtig
wird. Jede Ausfage tiber eine Erfchemung ift immer noch vorlauﬁg,
an jeder haftet noch etwas von der Uebereinkunft der Menichen iiber
ihre Bedeutung; jede will darum in dem, was ihr allein eigen ift, von
dem Forfchenden mit dem Einfatz feines Selbft in immer tieferer Prii-
fung errungen werden. Denn — und hier leuchtet abermals etwas
Grofles auf —: alles, was in diefer geiftigen Durchdringung erhellt
wird, erhellt zugleich, da wir felbft es erhellen, unfere eigene menfch-
liche Exxﬁenz Und darum: um ,,Exiftenzerhellung®, das bedeutet: um
Erforichung deflen, was das menichliche Dafein ift, was es als gefchicht-
liches und was es rein in fich {elbft ift, geht es hier letzthin in der Er- |
forfchung.aller noch fo men{chenfernen Dinge. So geben diele Men-
fchen fich jeder Ericheinung des Lebens als einer Erfchliefung des

318



eigenen Dafeins mit ganzer Seele hin. ,,Auch nur mit einem Stein ganz
zu leben, ichrieb ein junger Deuticher, ,,diinkt mich der Miihe und
Arbeit eines ganzen Dafeins wert.

Aber ift das nicht Wahnfinn? — Es ift unbezweifelbar: Hinter
diefer Ergriffenheit, diefer wahren Befeflfenheit vom Phinomen, diefer
Dimonie des Phinomens, fteht letzthin wiederum die tiefe Hoffnungs-
lofigkeit und Verzweiflung einer Generation. Denn diefes Denken hat
aller Enticheidung entfagt, ja es {chliefit fie von fich aus. ,,Das Leben
it viel zu {chrecklich, als daff man in thm irgendeinen Wert fefthalten
oder feftftellen konnte.“ Mit diefem Wort desfelben jungen Mannes,
das fiir die Ueberzeugung vieler anderer fteht, ift eine Situation be-
zeichnet, in der Entfcheidung unméglich ift. Alles vorurteilslos, rein in
fich felbft, als blofles Phinomen zu betrachten und zu ergriinden, das
ift die greifenhafte Lofung diefer jungen Generation, deren Verzweif-
lung zum Raufch geworden ift, die jedes Unterfcheidungsvermdgen
und Ent{cheidungsvermdgen nicht {o lehr verloren, wie ausdriicklich
aufgegeben hat.

Das ift der geiftige Untergrund, auf dem die heutige Ordnung un-
geftort ihre Triumphe feiern kann. Von hier aus wird das Unbegreif-
liche: wie geiftige Men{chen, Men{chen einer f{ubtilen Geiftigkeit, eine
folche Wirklichkeit ftiitzen konnen, wenigftens ftiitzen konnten, be-
greiflich. Aber noch find wir nicht am Ende. Der Reft von Chriften-
tum, von chriftlicher Struktur in der Heideggerfchen Weltauffaffung
‘muflte vom Nichts aus getilgt werden. Aber auch kein Heidentum
kann eine echte Begriindung des National{ozialismus fein. Das haben
die Machthaber in ihrer Gegnerichaft gegen den Verkiinder des deut-
{chen Heidenglaubens: Hauer, fehr gut begriffen. Auch das Heidentum
ift ja glaubig, kennt Gotter und Goteliches.

All das ift radikal ausgeloicht in einem deutichen Weltbild, das
nicht rein gedanklich formal ift, fondern das offenbart, wie das Nichts,
in der konkreten Wirklichkeit, als konkrete Wirklichkeit fich darftellt,
wie eine Welt ausfieht, in der das Nichts vollzogen und {elbft zum
Formungsprinzip geworden ift, Es ift das einige Jahre nach dem
Hauptbuch Heideggers, 1932, erfchienene Buch von Ernft Jinger: ,,Der
Arbeiter, Auch dies Buch ift das Werk eines wahrhaft bedeutenden
Geiftes. Es ift ein grandiofer Spiegel und eine grandiofe Deutung unfe-
rer Zeit als einer Uebergangszeit aus einer alten in eine neue Lebens-
form bis in jede ihrer Ericheinungen hinein: des Uebergangs aus der
biirgerlichen Welt in die Welt des Arbeiters. Der Arbeiter aber nun
nicht mehr verftanden in irgendeinem bisherigen Sinn, nicht im Sinne
einer Klafle, gefchweige denn der Klafle der Unterdriickten, des prole-
tarifchen Arbeiters — das {ind alles nur der biirgerlichen Welt ent-
ftammende Teilgeftalten der alle Stinde und Klaffen iibergreifenden
totalen Geftalt des Arbeiters, die hier als eine die ganze Welt umfor-
mende gemeint und gewollt ift. Hier handelt es fich um alles andere

319



als um eine Gerechtigkeit irgendeiner Art; es handelt fich allein um
eine totale Welt der Arbeit, um den Arbeitscharakter, der einer ganzen
Weltepoche feinen Stempel aufprigt und in all unferen Dafeinsformen
aufzuprigen {chon begonnen hat. ,,Arbeit”, {o heifit es hier in ekftati-
{chen, raufchhaften Worten, ,,ift das Tempo der Fauft, der Gedanken, |
des Herzens, das Leben bei Tag und Nacht, die Wiflenichaft, die
Liebe, die Kunft, der Glaube, der Kultus, der Krieg; Arbeit ift die
Echwmgung des Atoms und die Kraft, dle Sterne und Sonnen{yfteme
ewegt

Es bleibt alfo nichts, gar nichts auflerhalb der Arbeit dibrig. Arbeit
it alles. Die ganze Welt von der Arbeit der Fauft bis zu der der
heutigen Wiffen{chaft, die-nioch im letzten Kern des Atoms Arbeit,
Aktivitdt entdeckt hat und alfo bis in dies Atom felbft, ift als ein
einziger rafender, himmernder und zugleich raufchhafter Arbeu:srhyth—
mus erfaflt. Arbeit ift hier begriffen als uferlofe Aktivitit, als Kampf,
als Revolution, als Schopfertum in einem vollkommen auﬁerperfon-
lichen, auermenichlichen wie auflergottlichen Sinne. Selbft die Liebe
. ift nichts Per{onliches mehr: fie ift das ,,Tempo* des Herzens, Arbeit,
Aktivitit. Jiinger geht es allein und einzig um dies: eine neue durch-
gehende Weltgeftaltung aus reiner rafender Aktivitdt, die einem neuen
Verhiltnis zur Sache entftammt und es ausdriickt. Der Arbeiter, fo
konnte man {agen, ift der Menich, der im Zeitalter der Technik und
des Krieges den Erdkreis durch ein neues Verhdltnis zur Sache
um{chafft. '

Dem neuén Verhiltnis zur Sache alfo begegnen wir auch hier; aber
nun gewinnt es ein anderes, ein hochft konkretes und furchtbares Ge-
ficht. Die reftlofe ngebunor an die Sache, die hier herricht, ift die an
eine Sache, die fich {elbft gegen den Menichen herumkehrt und feine
bedmgungslofe Unterwerfung fordert: den Golem der men{chgefchaffe-
nen Technik, dem man den Zettel, auf dem das belebende Men{chen-
wort fteht, aus dem Munde genommen hat und der nun blind und
OIelchgulug iber die Menichen hinwegftampft. Es ift die Hingebung
an eine Sache, die das Menfchenleben unter fich begribt: an die Sache,
die mafllofe, ‘die entfetzliche Sache des Apparates, der Mafchine, der
Technik in jedem Sinne, die unfer Leben mehr und mehr beherricht
und beherrichen foll. Die Sache, die der Tod des Menichen ift, {oll den
Men{chen iiberfliigeln. Die neue Welt der Arbeit bedeutet die reine
Revolution der Sache. Erft fie ift wirkliche, vollendete Revolution.
Eine andere gibt es fiir Jiinger nicht, Alle blof men[chliche Revolution
gehort einer verfinkenden Welt an.

Dariiber, dafl auferhalb Deutichlands {chon eine Welt des Arbei-
ters, der Arbeit exiftiert, die in {ehr {chroffem Gegenfatz zur biirger-
lichen Welt fteht, falle datum i dem ganzen Buch kein Wort. Denn
diefe ift ja, fo fehr fie in vielen Erfcheinungen an die Arbeitswelt
Jiingers mahnt, keineswegs die Welt des Arbeiters und der Arbeit, die

320



Jiinger meint. Denn diefe Welt ift nicht unmittelbar und einzig hervor-
gewachfen aus dem totalen Arbeitscharakter, der technifchen apparat-
haften Struktur und der totalen kriegerifchen Aufriiftung unferes Zeit-
alters, nicht aus jener radikalen, menichenfremden, men{chenmordenden
Revolution der bloflen Sache, die thm allein als die echte Revolution
gilt, fondern fie ift — was immer aus ithr geworden fein mag — her-
vorgewach{en aus dem Willen zur {ozialen Gerechtigkeit, den Jiinger
als liberaliftifchen Schwindel des verblafenen Humanismus des 19. Jahr-
hunderts abtut. Es ift mehr als erftaunlich und es ift ungeheuer bezeich-
nend, daf} in diefem wahrhaft geiftesmichtigen Buch, genau fo wenig
wie in dem Gedankeniyftem Muflolinis, irgendwo hinter das 19., aller- .
beftenfalls mit knappen Andeutungen hinter das 18., das Jahrhundert
der Aufklirung, zuriickgegangen wird; daf nirgends der Urfprung der
groflen und ewigen Begriffe des Humanismus, des Freiheitsgedankens
und des Idealismus unterfucht und dann ihr Herabfinken in der biir-
gerlichen Welt gezeigt und motiviert wird. Dadurch hat das Buch,
das trotz {einer Entietzlichkeit eine geniale Gefchichtskonftruktion ift,
von vornherein doch auch den Charakter einer Gelchichtsfilfchung.
Das neue Weltbild aber, das es im Kampf gegen alle Lebens- und
Geiftesformen der biirgerlichen Welt entwirft: das Einbrechen des Un-
heimlichen, Elementaren und Gefihrlichen in alle geficherten Zonen
des biirgerlichen Lebens, das Verdriangtwerden von immer mehr leben-
digem Boden durch unfere menichenmordenden Stidte, der groflartig
drohende Anblick diefer Stidte felbft, das Rafen der Maichinen, die
Wandlung und Wendung zur Sache und zur Sachlichkeit in allem
Heutigen, von dem Wandel der Baukunft an bis in den der biirger-
lichen Kleidung hinein (die heute bereits iiberall von der Arbeitsklei-
dung verdringt wird) — dies Bild ift grandios. Es ift wirklich das
Geficht unferer Welt in ihrer ganzen atemraubenden Furchtbarkeit,
threr Pragung durch lauter Totes, durch Sache, Mafchine, Organifa-
tion, kalten, fiihllofen Befehl, diefer Welt, in der kein Menfchenantlitz
mehr das andere anfieht, in der die Menichen in Reih und Glied
ftehen, in der es nichts mehr gibt als Herrfchaft und Dienft, Befehl
und Unterordnung, keine Beziehung von Menich zu Menich, nur noch
marichbereite Kolonnen, , |
Denn da diefe neue Arbeitsgeftaltung nicht teilhaft, auch nicht mehr
national gemeint ift, fondern ,,planetartfch*, da fie mit anderen Wor-
ten den Erdkreis umfaflen {oll, {o bedarf fie zu ihrer Ausbreitung des
Imperiums, der Macht, des Befebls. Darum taucht in ihr eine neue
Herren{chicht auf: eine gepanzerte, eherne Menichenichicht, eigentlich
ein Mittelding zwifchen Sache und Menfch, eine metallene {prechende
Sache. Und darum wird auch die Gefellfchaft, abermals als ein Begriff
des biirgerlichen 19. Jahrhunderts, zugunften des Staates vollig abge-
dankt. Denn nur der Staat hat die Macht, das Weltreich der Arbeit
zu erobern, von dem unfere heutige Welt erft der Beginn, der Keim ift.

321



Und d1efer Welt der Arbeit, diefer neuen Ordnung hat alles zu dienen;
denn was in ihr entftehen foll ift ein neuer Stil der Erde.

Um diefen allein geht es in diefem damit letzthin doch rein “ftheti-
{chen, morderifch-ifthetifchen Weltbild: um eine neue Geftalt der Erde,
der der Men{ch als Einzelner bedingungslos geopfert werden muf. Aus-
driicklich ift hier (wahricheinlich im bewufiten Gegenfchlag gegen das
grofle, alle Menichenwiirde begriindende Wort Kants: dafl der Menfch
nie zum Mittel gemacht werden diirfe) gefordert, dafl der Menich nicht
Ziel, fondern Mittel {ein {oll.

So wird in dem neuen Arbeitsftaat als hochfte menfchliche Dafeins-
form — als hochfte! — die Selbfthinopferung des Menf{chen fiir die
leblofe Sache gefordert. ,,In diefem Sinne™, fo heiflt es hier, ,,ift der
Motor nicht der Herricher, fondern das Symbol unferer Zeit, das
Sinnbild einer Macht, der Explofion und Prizifion keine Gegenfitze
find. Er ift das kithne Spielzeug eines Menichen{chlages, der fich mit
Luft in die Luft zu {prengen vermag und der in diefem Akte noch eine
Beftitigung der Ordnung erblickt.. Aus diefer Haltung, die weder dem
Idealismus noch dem Materialismus vollziehbar ift, fondern die als ein
heroifcher Realismus angefprochen werden muf}, ergibt fich jenes
duflerfte Mafl an Angriffskraft, deflen wir bediirftig {ind. Thre Trager
find vom Schlage jener Freiwilligen, die den grofen Krieg mit Jubel
begriifiten, und die alles begriifien, was ihm folgte und folgen wird.

Diefer heroifche Realismus, der alles andere ift als heroifch, wenn
man das Wort in feinem Urfinn, im Sinn der griechifchen Antike: des
alles Men{chliche auf f{ich nehmenden ,,g6ttlichen Dulders® Herakles
nimmt — und alles andere als real, weil er nicht einen Funken echter
Wirklichkeit enthilt, der ein leerer Raufch des Nichts im Nichts ift,
diefer Wille zum totalen Krieg, zur Ausrottung des Menichen aus der
Welt befchreibt das letzte Ziel des Fafchismus. Aller Fafchismus ift
ein Ordnungsverfuch des Chaos und, da er ohne jede Bindung an ein
Uebergeordnetes, Ordnendes unternommen wird, felbft ftindig vom
Chaos bedroht und in es hineingeriffen. Denn das Chaos ift michtiger
als der Menich; rein vom Menichen aus kann {eine Bezwingung und
Ordnung nie gelmgen es dringt in jeden menf{chlichen Ordnungsver-
fuch ein und wendet fich gegen den Menfchen zuriick. Das ift nirgends
deutlicher fichtbar als hier.

Ganz gewifs liegt auch diefer diifter leeren Weltkonzeption, die
man als einen wahnfinnig gewordenen Spenglerianismus bezeichnen
konnte, das Nicht-mehr-leben-wollen, Nicht-mehr-leben-konnen der
aus dem groflen Kriege zuriickgekehrten Generation, die auch in der
Heimat wieder den Krieg gefunden hat, zugrunde. Aber das Furcht-
bare ift, dafl gerade dies Nicht-mehr-leben-kdnnen nun mit aufer-
ordentlicher Geifteskraft als Gehalt eines neuen Lebens entwickelt ift.
Dies ift der Gipfel des menichlichen Nichts, Diefer Menf{chen{chlag,
der fich dem Motor unterordnet, der fich felbft mit Luft einer toten

322



Sache gleich um einer toten Sache willen in die Luft {prengt — diefer
it der echtefte Triger des geift-, wert- und finnfremden Fafchismus.
Diefe Welt ift die Welt ohne den Menfchen. Ueber ihr fteht mit flam-
menden Lettern das Wort, das iiber dem Eingang zu Dantes Hélle
fteht: ,,Ihr, die Ihr eintretet, laf8t jede Hoffnung fahren.“ Ernft Jiin-
ger {elbft hat gleichfam im Voriibergehen, als rein formale ftiliftifche
Unter{cheidung, feine neue Welt, von der Zelle eines mittelalterlichen
Monches aus gefehen, als die Welt des Antichrift bezeichnet.

Es wiirde trotz ihrer geiftigen Bedeutung bei der mafillofen Schwi-
chung und Zerftorung alles Men{chlichen, die diefe Weltbilder mit fich
fithren, nicht lohnen, fie zu betrachten, wenn nicht in ihnen ein {o
tiefes Stiick unferer heutigen Wirklichkeit fteckte, Denn das Furcht-
barfte an ihnen ift: wir haben in diefen Weltbildern wirklich unfere
Welt gefehen, die Welt, in der wir leben und in die wir alle mit
unferem ganz realen Leben einbezogen {ind, die Welt des Nichts.

Eines Nichts, das fich uns nunmehr deutlich enthiillt hat als das,
was es ifl: die vollendete Beziehungslofigkeit — und eben damit als das
reine Gegenbild der Welt Gottes. Denn das, zu dem ich iiberhaupt
keine Beziehung habe, ift fiir mich reines Nichts. Das, zu dem ich eine
Teilbeziehung habe, ift mir cin Etwas; das, auf das mein ganzes Da-
fein bezogen ift, ift das Geliebte oder das Du, Und das héchfte Du,
den Inbegriff aller Bezichung, den Mittelpunkt, in dem alle Beziehun-
gen aller Leben zufammenlaufen, nennen wir mit dem Namen, der in
unferer Welt des ftetig anwachfenden trennenden Zwifchen, in deffen
totem Leerlauf Beziehung um Beziehung zerrieben wird, immer mehr
verftummt: Gott.

So zeigt es fich, daf} es in keiner Weife zufillig ift, dafl der Samm-
lungspunkt aller Beziechung in den die Perfénlichkeit auflofenden kol-
lektiven Weltgeftaltungen jeder Art radikal preisgegeben wird. Aber
— dariiber diirfen wir uns nicht tiufchen — diefe Preisgabe bedeutet
nichts anderes als den Weltuntergang, den Untergang der Men{chen-
welt {elbft. Gott, Menfch und Welt kénnen nur zugleich preisgegeben
werden. Wo kein Gott ift, da ift auch kein Menich, und wo kein
Menich ift, da ift auch keine Welt. Denn der Men{ch ohne Gott {inkt
in die Tierheit, ja, da er nicht zum Tier gefchaffen ift, unter das Tier
hinab. Und das Tier hat keine Welt, es fiecht nur das Nichfte; es fieht
(wie Bergfon es einmal ausgedriickt hat) ,,nur Beute*. Gibt nicht diefer
Nahblick, der nicht imftande ift, etwas anderes als den nichften per-
{onlichen Vorteil zu erfaffen, cine furchtbar deutliche Befchreibung des
heutigen Dafeins in feiner Gefamtheit?

Aus dem Nichts des modernen Kollektivismus {cheiden fomit Gott,
Men{ch und Welt gleichermaflen aus. Als der Bolichewismus die Gott-
lofenbewegung proklamierte, da meinte er in einem wahnfinnigen Mif3-
verftindnis damit gerade den Menichen zu retten. Der Fafchismus hat
nie etwas dergleichen auch nur beabfichtigt. Er begann umgekehrt mit

323



der Ausrottung des Menichen, und von da aus betrieb er mit ftrenger
Folgerichtigkeit immer ent{cheidender die Ausrottung Gottes,

Es geht alfo in dem heutigen Gefchehen um weit mehr als um poli-
tifche Wirklichkeiten; es geht um das Leben oder Sterben der Men{ch-
heit. Nirgends fo deutlich wie an der Todeserfaflung einer Welt kon-
nen wir ithr wahres Bild ablefen. Die Art, wie eine Zeit, ein Land, eine
- Gemeinichaft den Tod und das Nichts meiftert, ithnen die Grenze an-
weift, zeigt die Hohe ihrer religiofen, geiftigen und moralifchen Welt-
geftaltung an, In dem Mafle, in dem die dunklen, zerftérenden Ge-
walten, die zu jeder Zeit den Rand des Menichendafeins umlauern, in
eine Welt eindringen und fie iiberwiltigen, verliert fie ihren Sinn, ihren
Wert und thre Form, wird fie felbft zum Chaos, zum Nichts. Der
Tod, beftimmt, Rand und Grenze des gefiigten Menichendafeins zu
fein, von der aus es fich erfafit und erkennt, ift heute von allen Seiten
und in unzadhligen Formen: als phyfiicher, geiftiger und {eelifcher Tod
in unfer Leben eingedrungen und bedroht das Ganze unferer Welt mit
Vernichtung, —

Und damit erhebt fich aus tieffter Not die Frage: Was konnen
wir tun, um diefe furchtbar drohende Entwicklung aufzuhalten, ihr
entgegenzuarbeiten? Sie hat fich in fo kurzer Zeit mit folcher Vehe-
menz und Hemmungslofigkeit ausgebreitet und eine {o ungeheure
moralifche Lihmung in der Welt erzeugt, dafy die Rettung faft un-
moglich {cheint. Von einer politifchen Wendung {cheint in diefer
Welt dunkler Verftrickungen nichts mehr zu hoffen. Wir konnen
nur warten auf jenen ,,Stein aus der Hohe™, von dem hier fo oft die
Rede war: auf das Wunder. Aber auf das Wunder hoffen, kann ja
fiir uns niemals bedeuten, dafl wir die Hdnde in den Schof} legen und
nach oben ftarren diirfen. Es mufl im Gegenteil bedeuten, dafl es
unfere einzige und ganze Aufgabe ift, dem Wunder zum Durchbruch
zu verhelfen, indem wir uns {elbft mit aller Kraft in {eine Richtung
drehen, das heiflt: uns dem Gelchehen unferer Welt entgegenwenden
und ihm mit Kriften vollig anderer Art entgegenwirken.

Vielleicht kann ein eigentiimliches Naturgefchehen uns gleichnishaft
einen Weg dazu weifen. Vor nicht langer Zeit kamen aus Auftralien
Berichte von einer faft an friihbiblifche Vorginge gemahnenden Er-
{cheinung: von einer Art von Kakteenpeft. Es hatte fich dort ein Kak-
tus in wenigen Jahren mit {o ungeheurer Wucht und Schnelligkeit aus-
gebreitet, dafl er auf weite Landftrecken hin {chon ganze Kulturen
zerftort hatte und die gefamte Landwirtichaft des Landes, ja des Erd-
teils mit Vernichtung bedrohte. Kein Gegenmittel half, Bis plotzlich in
eine der Pflanzen ein winziges Wiirmlein fich einniftete, das nun fei-
nerfeits mit noch groflerer Gewalt und Schnelligkeit als die Kakteen
{elbft fich ausbreitete und in kurzer Zeit die ganze iippig aufgefchof-
fene Schidlingswelt zerftorte. : |

Ift es nicht, als hitte dies kleine Wiirmchen uns ein Vorbild, ein

324



Beifpiel gegeben, wie allein folches wild wachfende Unheil zu zerftéren
fei? Nicht von auflen her ift es zu bekimpfen; fondern wie dies win-
zige Lebewefen miifite ein unfichtbares Lebendiges aus eigener Kraft
{fich an die wuchernde Vegetation des Nichts der kollektiven Weltge-
ftaltungen anfaugen und fie von innen her vernichten. Dies unfichtbar
und ibergewaltig Lebendige kann allein die menfchliche Seele {ein,
die das ungeheure Mafl der Verantwortung begreift, das jedem Ein-
zelnen gerade durch eine Entwicklung, die thn von fich {elbft und da-
mit von aller eigenen Verantwortung abzuichneiden droht, um fo un-
erbittlicher auferlegt ift.

Aber damit ftellt fich eine weitere bange Frage: Hat denn die heu-
tige, von aullermenfchlichen Kriften {o gewaltfam bedrdngte, iiber-
rannte, an den Rand des Lebenkdnnens gedriangte Seele iiberhaupt
noch die Kraft, ich in diefe unaufhaltfame Todesentwicklung einzu-
fetzen, {ich ihr entgegenzuftemmen und fo den ftetig anwachienden
‘Tod zuriickzudrangen? Bediirfte es nicht, um dies Aeuflerfte zu voll-
bringen, die Welt wieder zum Leben zu erwecken, zu dem geftorbenen
Menichen diefer Zeit das ,,Stehe auf und wandle!* zu {prechen, der
ganzen Kraft des lebendig gegenwirtigen Chriftus?

Kann aber die bange, ver{chiittete heutige Seele die gewaltige
Kraft, deren fie bedarf, nicht wiederfinden gerade im Blick auf diefes
Wunder, das ja letzthin nur der Ausdruck der fteten Gegenwart Gottes
im Leben bis hinein in den Tod ift? Denn daraus mufl ihr die unum-
ftoRliche’ Gewiflheit kommen: Niemals kann ja der Weg und Wille
Gottes — wie tief er uns verhiillt fein mag — in der Gelchichte aus-
{fetzen. Irgendwie muf} er auch noch in diefem ihm entgegengewandten
Gefchehen anwefend und damit unferem heiflen, nicht nachlaffenden
Bemiihen ergreifbar {ein. Daf} diefe Zeit eine Zeit des Gerichtes und
damit der Offenbarung ift, daf} in thr Gut und Bofe mit einer Gewalt
und Klarheit fich {cheiden wie nur in apokalyptifcher Zeit, dafl wir
dadurch trotz aller gewaltfamen Verwilchung und Verwirrung der
Begriffe ein unendlich vertieftes Wiffen um Gut und Bofe gewonnen
haben, o dafl wir heute deutlich wie vielleicht nie eine Zeit begreifen,
warum uns in der Schrift von Gott das Gute als das Leben, das Bofe
als der Tod vorgelegt worden ift, — das allein ift eine Erweckung und
Stirkung unferer lebendigen Kraft, die uns im Grunde jener ganzen -
Todeswelt gewachfen f{ein laffen miifite. Doch diefe Einficht, fo ftark - 4
-und flammend fie zu uns {pricht, kann unferem Sein und Tun nur die
innerfte Richtung geben; in der Ausfihrung wird fie immer wieder
verwifcht werden, weil in jedem einzelnen Fall wieder die Welt der _
Organifation und Ueberorganifation, des toten Zwifchen, die als reine-
Gegenwelt dem Reiche Gottes entgegenfteht, mit ihren Forderungen .-
und Bedridngniffen in unfer Tun einbricht. Denn wir kénnen und diir-
fen ja diefe ‘Welt nicht einfach ignorieren. Selbft wenn wir es ver-
mochten — wir diirfen um unferes Kampfes, um unferer Arbeit felbft

325




willen nicht aus unferer Welt heraustreten, Wir miiffen ihre ganze
Gegenkraft an uns erfahren und ihre Wirkungen auf uns nehmen.
Nicht von aufien, allein von innen her kdnnen wir fie ja bekimp-
fen. Wir miiffen fie tun als die, die wir {ind, die wir geworden find,
unter den uns auferlegten Bedmgungen und an den Mitmenichen, wie
wir fie vorfinden; denn nur das Wirkliche zahlt im Reiche Gottes. Wir
konnen die Gefchlchtsentwmklung an keinem anderen als genau an dem
Punkt aufgreifen, an dem fie uns iibergeben ift, an dem wir in fie
hineingeftellt {ind.

Und das bedeutet, dafl wir in ihr nicht nur unfere Aufgabe, {on-
dern dafl wir in ihr doch auch etwas wie eine Anweifung zu ihrer
Erfilllung in ihr {uchen und finden miiflen; es bedeutet, dafl wir uns
die Frage vorlegen miiffen, ob wir nicht trotz all ihrer Furchtbarkeit
aus diefer Zeit doch auch etwas fiir unfer Sein und Tun gelernt haben.
Denn auch vom Feind gilt es zu lernen. Nur der erkannte, durch-
fchaute Feind ift befiegbar, und nur mit {einen eigenen, heute fo un-
ermefllich gefchirften Waffen konnen wir ihn zu {chlagen hoffen. —
Und es unterliegt keinem Zweifel: wir haben, recht betrachtet, von der
Sache und von dem Gefetz der Sache, das fich uns auferlegt hat, von
dem Verhiltnis des Menfchen zur Sache etwas gelernt, das frithere
Zeiten fo nicht kannten: die Nuchternhelt, die Anfpannung, die Kraft
und die Exaktheit im Dienft am erkhchen, das vollkommene Ab-
fehen vom eigenen Selbft. Darin find wir vergangenen vageren, fenti-
mentaleren Zeiten weit voraus. Das zeigt fich nicht nur an einer neuen
Klarheit, Prizifion, einer neuen durchgehenden Strenge in allen Wii-
fenfchaften und Kiinften, wie fie frither nur die Grofiten intuitiv
kannten und iibten; es zeigt {ich auch und muf} {ich zeigen an unferem
Verhalten im Leben. Und wenn nun hier das Verhiltnis umgekehrt
wird: wenn aus dem Dienft an der Sache der Dienft am Lebendigen
wird, und wenn diefer Dienft mit genau derfelben Strenge, Anfpan-
nung, Sachlichkeit, Gewiffenhaftigkeit, mit demfelben Abfehen vom
Selbft getan wird, wie etwa ein Lokomotivfiihrer feine Malchine be-
dient, die bei der Unaufmerkfamkeit auch nur eines Augenblicks in
Tod und Zerftorung hineinfithren wiirde — dann wird aus der blofen
Anpaflung, Anfpannung und Gewiflenhaftigkeit des Dienens innerfte
menf{chliche Verantwortung, der Kern der lebendigen Liebe, Denn nicht
wie wohl in ruhigeren, lyriicheren Zeiten in Weichheit, Ueberfchwang
und Schwirmerei, nur in firenger, wiflender Verantwortung gegeniiber
dem Wirklichen ift heute Liebe, helfende, erweckende Liebe mdglich.
Ein Funke von dem iiberméichtigen: ,,Stehe auf und wandle!” muf}
dem Menfchen unferer Zeit gegeniiber in jeder lebendigen Liebe am
Werk fein. Um dem  Tode gewachfen zu {ein, mufl die Liebe ftark
fein wie der Tod.

-Stark wie~der Tod und uner{chutterhch wie der Tod. Denn mcht
allem den Anderen, fondern auch uns felbft in unferem Geworden{ein

326



gilt es ja den Todesmichten unferer Zeit zu entreiflen. Aber dies ift
ja die tiefe, geheimnisvolle Wahrheit aller echten Liebe, daf} in ihr die
Erweckung des Selbft mit der des Anderen eins ift. Nur im vollkom-
menen Abfehen vom eigenen Selbft kann das Selbft zuriickgewonnen
werden; nur auf den Spuren des Menfchenbruders konnen wir die
eigene lebendige Seele wiederfinden,

In einer {o {chlichten wie tiefen Erklirung zum zweiten Buch Mofe
heiflt es: ,,Wo immer du die FuM{pur eines Menichen findeft, zieht
Gott vor dir her.“ Dies Wort ift niedergefchrieben in einer Zeit und
an einem Ort, wo die Fiifle {ich dem weichen Erdboden eindriickten.
Auf dem Pflafter der Grofiftidte und in den modernen Betrieben laflfen
die Fiiffle der Menichen keine Spuren zuriick. Darum miiflen wir den
Menfchen nicht weniger, fondern unter den unendlich erfchwerten
Bedingungen unferes Dafeins um fo intenfiver, mit um fo heiflerer
Miihe und Verantwortung, mit einer Liebe, die wic oft {chon der Ver-
zweiflung gleich ift, fuchen. In einer menichenfremden Zeit die ver-
lorene Full{pur des Menichen aufzufinden, ift unfer einziger Weg aus
Tod und Nichts zum lebendigen Gott und {einem Reich.

Margarete Susman.

Die Lage des Judentums.

I. Das Weiflbuch und [eine Bedeutung.

Die erfte Erregung nach der Verdffentlichung des Weiflbuches be-
ginnt einer kiihleren Betrachtung feines Inhaltes Platz zu machen. Der
Jilchuw in Palidftina und das jiidifche Volk {ind in {einer Ablehnung
einig; und wie die Parlamentsdebatte, das Abftimmungsrefultat und
die Reaktion der englifchen und Weltprefle gezeigt haben, ift auch in
weiten nichtjiidifchen Kreilen die Auffaflung erkennbar, dafl die im
Weiflbuch vorgeichlagene Lé{ung eine {chwere Ungerechtigkeit gegen-
iber den Juden darftellt und nicht als endgiiltige Lofung des Paliftina-
problems akzeptiert werden kann. Auch die Araber {ind unzufrieden,
da ihre Forderungen nur teilweile erfiillt werden; dennoch kann es
keinem Zweifel unterliegen, dafl die Araber fehr viel beffer abge-
{chnitten haben wie die Juden. Das Weiflbuch ftellt eine Verlegenheits-
16fung dar und ift das Produkt einer beftimmten weltpolitifchen Situa-
tion, die die Englinder zwingt, faft um jeden Preis die Araber (nicht
nur die Paldftinas, fondern die der gefamten arabifchen Staaten!) zu
beruhigen und ihr Abfchwenken ins Lager der Achfenmichte zu ver-
hindern. Dies gefchieht auf Koften der Juden.

Aber bedeutet das Weiflbuch wirklich das Ende des jiidiichen
Nationalheimes und die Auslieferung des Jifchuw in Paldftina, der
nach den Beftimmungen des Weiflbuches zahlenmiflig dauernd eine
Minderheit bleiben foll, unter die politifche Herrfchaft der arabifchen
Mehrheit? Dies kann, aber dies muf nicht eintreten! Wahrend auf der

327



	Die geistigen Tragkräfte des modernen Kollektivismus

