
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 6

Artikel: Vom christlichen Servilismus : Gespräch : Ihr seid Götter (Johannes 10,
34)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gericht.
Ueber unfern Häupten fteht, Gott ill gut. Doch Zeiten find,
Eitlen Sinnen unerblickbar, Wo ER uns erfcheint im Wetter,
Des Gerichtes Majeftät, Zu zerfchmettern blutig-blind-

Unverrückbar. geile Götter.

Schaudre nicht, lebendiges Herz! Grüß des Lichts zerbrochnen Stab,
Willft im Schwülen du und Trägen Niedertaumelnd aus den Höhen,
Modern? Jauchze himmelwärts: Sterbend jauchze noch: Ich hab'

Blitz-entgegen! Gott gefehen!
Austriacus.

Vom chriftlichen Servilismus.

Gefpräch.

Ihr feid Götter. Johannes io, 34.

E. Guten Tag! Sehen wir uns alfo fchon wieder? Diesmal hat der
Zufall nicht fo lange gewartet.

A. Ich geftehe, daß ich dem Zufall etwas nachgeholfen habe. Denn
mich quält ein Problem, worüber ich gerade mit Ihnen reden möchte.

E. Ift es wohl unfer letztes Gefpräch, das Ihnen nachgeht, das
Verhältnis zwifchen der Regierung Gottes und dem Weltübel?

A. Nein, es ift nicht dies, obfehon mir das Gefpräch freilich noch
Anlaß zu allerlei Nachdenken (auch im wörtlichen Sinne diefes
Ausdruckes) gegeben hat. Es ill diesmal, wenn ich fo fagen darf, etwas
mehr Praktifches, es ill nicht ein Problem des Denkens, fondern eines
der perfönlichen Haltung. Es wird mir immer fundamentaler.

E. Ich bin gefpannt, bin, offen geftanden, erfreut..
A. Erfreut? Es ill doch etwas, was mir fehr zu fchaffen macht!
E. Sollte man darüber nicht erfreut fein, daß es folche Dinge gibt,

die uns im Geiftigen und Grundfätzlichen, belonders in der Sache

Chrifti, zu fchaffen machen? Ift das nicht ein Zeichen von Leben und
Verheißung? Doch laffen wir diefe Präambeln, Ihre Sache ift dafür
wohl zu ernft.

A. Ernft ift fie freilich, todesernft. Laffen Sie mich Ihnen geliehen:
die Art, wie Sie die Sache Chrifti — fo drücken Sie fich ja gerne aus,
um das fo fchwer belaftete, auch etwas verbrauchte Wort „Chriftentum"

zu vermeiden — wie Sie, fage ich, die Sache Chrifti auffaffen,
hat mich tief befriedigt und auch aufs ftärkfte angezogen. Und doch
ill da etwas, nicht an Ihrer Auffaffung, fondern an dem ganzen

249



chriftlichen Wefen, was mich immer wieder aufs heftigfte abflößt, mir
zum fchwerften Aergernis wird und mich, trotz allem, von Chriftus,
von der Bibel, ja von Gott felbft entfernen will. Ja, ich geftehe, daß
es mich manchmal bis zu leidenfchaftlicher Oppofition treiben will.

E. Was ill das wohl? Meine Spannung wächft.
A. Es ift, um es mit Einem Wort zu fagen, der chriftliche

Servilismus.

E. Ach — fchon verliehe ich — aber wie kommen Sie gerade
darauf?

A. Ich flöße immer wieder darauf — immer wieder, in der
Vergangenheit und in der Gegenwart, und es ift eigentlich von meinen
frühen Jugendtagen an eines der zwei fundamentalen Probleme meines
Kampfes um Gott und Chriftus.

E. Darf ich vielleicht wiffen, welches das andere ift?
A. Es trifft fich — und vielleicht ift das kein Zufall — daß das

andere gerade das ift, welches wir das letzte Mal verhandelt haben:
das Verhältnis zwifchen der Regierung Gottes und dem Weltübel.
Vielleicht darf ich fagen: Während diefes zweite meinen Weg zu Gott
verfperrt hat, und immer wieder in diefen Weg tritt, fo das andere, das
des chriftlichen Servilismus, den Weg zu Chriftus, immer wieder und
heute mit neuer Wucht. Es hat diefen Weg zu Chriftus ftark zu einem
Ringen mit Nietzfche gemacht, auch es, obgleich mit verringerter
Intenfität, bis heute.

E. Das ift mir alles fehr verftändlich. Aber darf ich die Frage
wiederholen, warum Sie gerade jetzt fo heftig davon bewegt find?

A. Nun, das fteigt wohl aus meinem ganzen Kampfe auf. Aber
einen äußeren Anlaß habe ich freilich auch. Kennen Sie das fromme
Blättlein, das den gewichtigen Titel „Der Wächter" führt?

E. Nein; wie follte ich auch? Kann ich mich um folche Produkte
kümmern?

A. Produkte? Ja, fchon recht; aber nehmen Sie es mir nicht übel:
das Blättchen hat gewiß zwei- oder dreimal mehr Abonnenten als die
Neuen Wege.

E. (lachend): Ja, das kann fchon fein. Aber was ift es denn?
A. In diefem Blättchen ftoße ich auf die Frage eines Lefers (den

ich, ohne ihn zu kennen, grüße und ehre), wie fich denn Krieg und
Militärdienft mit Chriftus vertragen. Und nun die Antwort! Was
denken Sie wohl?

E. Nun, das ill leicht zu erraten.
A. Der ganze Katechismus des religiös bemäntelten und mit Bibel-

fprüchen behangenen Militarismus, felbftverftändlich in Römer 13:
„Seid untenan der Obrigkeit" gipfelnd. Und diefes Römer 13 erlaubt
diefem „Wächter", auch eine Hitler-Obrigkeit (vor der Stalin-Obrigkeit

wüßte der Mann wohl einen Rank zu nehmen) als von Gott
kommend und darum mit Recht „Untertänigkeit" fordernd hinzuftellen.

250



E. Aber wie kann das Sie aufregen? Diefe Leier haben wir doch
fchon genug gehört?

A. Gewiß. Aber es ift natürlich nicht diefe Zufallsäußerung eines
frommen Winkelblättchens, das diefer „Wächter" trotz feinen vielleicht
zahlreichen Abonnenten doch darftellt, fondern die Tatfache, daß fie
einen Sachverhalt illuftriert, der unfer ganzes chriftliches Wefen
charakterifiert und heute, in der Sphäre der Reaktion, wieder mehr als

vor kurzem, eben diefe Macht des chriftlichen Servilismus.
E. Ich kann mir denken, was Sie damit meinen, aber es intereffiert

mich tief, wie fich diefe Sache Ihrem Denken und Empfinden darfteilt.
A. Ich empfinde fie freilich tiefer und ftärker, als ich es fagen

kann. Es ift eben jener Geift, der mit Wonne das, wie Sie beffer
wiffen als ich, fchon fervil überfetzte Wort „Seid Untertan der Obrigkeit"

fpricht, der mit Wonne diefen Schutzfchild aufftellt, hinter dem
er feine ganze Devotheit gegenüber den beftehenden Ordnungen
austoben darf — man muß fchon diefen Ausdruck wählen. Ift das nicht
tatfächlich ein durchgehender Zug unferes herkömmlichen Chriftentums?

Sie finden ihn nicht nur in diefem „Wächter" und feinen zahllofen

journaliftifchen Brüdern, fondern auch in jenen bekannten,
auf einem höheren theologifchen und kulturellen Niveau flehenden
Organen unferes offiziellen Chriftentums und Kirchentums, die Sie
ficher auch immer noch etwa lefen. Sie finden ihn auch in den
Kundgebungen unferer Kirchenbehörden. Sie finden ihn überall als Stil diefes
Chriftentums: diefe Untertänigkeit, ja Untertanenfeligkeit, diefe
Knechtfeligkeit gegenüber Gott und Menfch — und hier befonders
gegen die „Obrigkeit" und die „Obern" — diefe falfche Demut (falfch
ift fie ja, fie ift „Heuchelei" von der Art, die Sie einmal als Sinn
des Vorwurfs Jefu gegen die Frommen nachgewiefen haben), diefe
falfche Demut, fage ich, die fich auch in einer befonderen Sprechweife
ausdrückt, diefe Gebrochenheit (man liebt nicht umfonft heute diefen
Ausdruck — er ftimmt auch), diefes unmännliche, diefes weibifche
Wefen, diefes Chriftentum des krummen Rückens, ja des gebrochenen
Rückgrates, diefe Ueberbetonung deffen, was am Chriftentum
Beugung, Selbfterniedrigung (im guten Sinn), Gebundenheit, und die ent-
fprechende Unterbetonung deffen, was daran Stolz, Aufrichtung und
Freiheit ift. Daß diefe falfche Demut ftets auch zur Unnatürlichkeit
und Unwahrhaftigkeit, zur „Heuchelei" führt, habe ich fchon bemerkt.
Und was für konventionelle Menfchen find diefe Chriften: wie find
wir, als Chriften, gerade als Chriften, eingezwängt in den Todespanzer

all der Regeln und Ordnungen einer bürgerlich-moralifchen
Welt, die doch oft fo fehr gegen Gottes Willen und gegen die tieffte
Freiheit der Menfchenfeele find, die oft fo kleinlich, fo töricht, fo phi-
lifterhaft, fo lächerlich und zugleich fo bösartig find — aber alles
geweiht, fanktioniert durch das Chriftentum! Was für ein Duodezformat
des Menfchen erzeugt befonders der heutige Pietismus! Welch eine Ver-

251



fklavung! Ili es zum Verwundern, wenn freie Geifter fie abwerfen?
Befonders aber tritt mir heute diefe Haltung wieder an zwei Punkten
entgegen: in dem Abfcheu vor der Revolution und in der knechtifchen
Art, fich an Bibelworte zu klammern, wobei man freilich immer
nur diejenigen Worte der Bibel auswählt, welche diefen Geift
ausdrücken oder doch auszudrücken fcheinen. — Das ill es, was in mir
immer wieder jene Auflehnung gegen das ganze Chriftentum erzeugt,
welche bis zur Verfuchung anwächlt, es wegzuftoßen, ja zu haffen, als
tieffte und fchlimmfte Quelle aller Knechtfchaft in der Welt. Und ill es

das etwa nicht? Sie wiffen das ja felbft gut genug: es ill nicht bloß diefer
chriftliche Servilismus an fich, der uns aufregt, fondern vor allem auch
die Tatfache, daß er zum Wandfchirm, nein, zum Schutzpanzer auch
alles weltlichen wird. Können wir anders, als Marx recht geben, wenn
er von diefer Religion fagt, fie fei Opium für das Volk? Können wir
anders, als den Bolfchewismus begreifen, wenn er aus diefer Empfindung

heraus ein Chriftentum abweift, das gerade in Rußland beinahe
ein Jahrtaufend die Stütze und Verklärung der Defpotie war? Muffen
wir nicht jeden revolutionär geftimmten Menfchen verftehen, wenn er
diefe Schutzmacht aller Reaktion wegftößt und haßt?

E. Nichts verliehe ich beffer als diefe Empfindung. Wie oft kommt
fie auch über mich, auch jetzt noch, nachdem ich längft über Marx, wie
über Nietzfche hinweg zu Chriftus gekommen bin. Aber Sie wiffen
doch auch fchon lange, was ich antworte: daß diefe ganze Art von
Chriftentum die Entartung, nicht die Artung der Sache Chrifti ift, daß
fie mit der Bibel und mit Chriftus nichts zu tun hat. (Erinnern Sie fich
— nebenbei gefagt — an meine Andacht über den „Königlichen
Chriftus"?) Es ift doch gerade die Bibel die Mutter aller Revolution, die
diefen Namen verdient. Mag die Religion Opium fein, fo ill Gottes
wirkliches Wort Dynamit — das einzige, welches die Welt fprengt,
während die Welt außerhalb der Bibel doch zuletzt immer beim Fatum
oder Nirwana anlangt. Was für großartige, königliche, revolutionäre
Geftalten find nicht ein Mofes, eine Deborah, ein Saul, ein David und
erft ein Elias, ein Arnos, ein Jefaja, ein Jeremia, jeder auf feine Art.
Um vom Menfchenfohn, dem König der Könige, zu fchweigen. Wenn
Sie aber in die Gefchichte des Chriftentums blicken, fo wiffen Sie ja
ficher, daß von einem Franziskus und einem Calvin die moderne
Demokratie ausgegangen ift, daß das Soli Deo gloria eine vulkanifch
heiße Quelle der Umwälzung der Welt geworden ift. Sie wiffen, daß
die Bewegung, die von Wickleff über Hus zu den Wiedertäufern läuft,
die größte und herrlichfte, zugleich religiöfe und foziale Revolution
des Mittelalters und der beginnenden Neuzeit gewefen ift — viel
größer und herrlicher, auch tiefer, als die Franzöfifche Revolution, die
nur eine letzte, fchon verflachte Welle des calviniftifchen Stromes ill.
Sie wiffen, daß ich darüber Stundenlang, tagelang reden könnte, daß
ich darüber unendlich viel geredet und gefchrieben habe. Oder ift Ihnen

252



das nicht bekannt? Ich halte mich daran, an diefes Wefen, nicht an
jene Entftellung der Sache Chrifti, der Bibel, ja Gottes felbft in den
Gedanken der Menfchen.

A. Ich weiß das alles und habe mich auch daran gehalten. Trotzdem

— es macht mir immer neu zu fchaffen. Trotz jenem Grundwefen
der Bibel, der Sache Chrifti, auch der Reformation. Jener Servilismus
kommt doch immer wieder obenauf. Erlauben Site mir, ganz offen zu
reden: fchon in der Bibel. Denn Römer 13, diefes Evangelium unferer
bürgerlich-reaktionären Chriften, fteht halt doch im Neuen Teftamente.
Und die Reformation! Hat Luther damit, daß er den Bauern das Wort
entgegenfchleuderte, jede Sünde fei leichter als die des Aufruhrs, nicht
der Sache Chrifti das Rückgrat gebrochen? Und ill nicht der chriftliche
Servilismus fchließlich die notwendige Konfequenz jener Auffaffung
der Sache Chrifti, die Adolf Harnack (nebenbei: ein Mann, der, von
einer höheren Warte aus betrachtet, trotz der Mängel feiner Theologie
denn doch ein Menfch von großer Statur ift) eine „Religion des ge-
tröfteten Sündenfchmerzes" genannt hat, jener Auffaffung, anders
gefagt, die an Stelle des Reiches Gottes „die Rechtfertigung aus dem
Glauben" fetzt?

Aber ich muß noch tiefer greifen, noch perfönlicher werden. Ich
habe die ftärke Empfindung, daß ein Nietzfche, aber auch ein Marx
und ein Bakunin, in ihrem Kampfe gegen Gott und damit gegen Chriftus

einfach ein Recht vertreten. Wie foil ich es nennen? Soll ich es das
Recht der Titanen nennen und damit ausfprechen, daß auch diefe
wirklich ein Recht haben? Ich will es fo auszudrücken verfuchen: Sie
haben ein vierfaches Recht in der Auflehnung gegen Gott. Sie haben
ein Recht, wenn fie fich gegen einen Gott auflehnen, der ihnen als
Defpot erfcheint. Sie haben ein Recht, wenn fie fich gegen ein
Chriftentum wenden, das die Revolution der Welt auf Freiheit und Gerechtigkeit

hin verhindert. Sie haben ein Recht, wenn fie fich gegen Gott
für den Menfchen wehren. Und fie haben — jetzt fage ich das Kühnfte
— ein Recht, wenn fie für die Gottheit des Menfchen gegen einen Gott
kämpfen, der allein Gott lein will. Das Wort Nietzfches: „Wenn es
Götter gäbe: wie hielte ich's aus, nicht ein Gott zu fein?" ill mir einft
als Gipfel der Gottlofigkeit erfchienen — Eritis sicut Deus! — aber
ich geftehe, daß ich nun auch darin ein tiefes Recht erkenne.

Ich möchte meiner Empfindung den kürzeften Ausdruck geben und
kehre damit zu dem zurück, womit ich begonnen habe. Ich komme
um die Empfindung einfach nicht herum, daß das Chriftentum doch
das fei, als was Nietzfche es erklärt: eine Sklavenreligion — eine
Religion für Sklaven und für die Verfklavung der Welt.

(Ein längeres Schweigen.)
E. Was antworte ich? Sie werden ftaunen: Ich gebe Ihnen

vollftändig recht.
A. Wie? Ift's möglich? Dann ftaune ich allerdings!

253



E. Eigentlich müßten Sie nicht ftaunen. Denn ill nicht meine
Lotung, daß es gelte, von Religion und Chriftentum zum Reiche Gottes
durchzubrechen — das, was ich die Revolution Chrifti nenne? Wir
brauchen nur diefe Löfung auch auf das Problem anzuwenden, das uns
anliegt und alles ift klar. Sofort öffnet fich uns der Blick in Gottes
ftrahlende Höhenwelt hinein.

Darf ich Ihnen zuerft wieder ein Wort fagen, das alles ausdrückt, was
ich antworten kann, und unendlich beffer, als ich es kann? Haben Sie
bisher das Wort beachtet, das Chriftus den Frommen entgegenhält, die
entfetzt find über feinen Anfpruch, Gottes Sohn zu fein? „Ihr feid Götter!"

Es fteht bekanntlich im zehnten Kapitel des Johannesevangeliums
und ftammt übrigens aus einem Pfalm. Es ift ein Wort, das die offizielle
Chriftenheit von jeher unterfchlagen hat. Es ill ihr zu kühn. Es ill ihr
gottlos, trotzdem es in der Bibel fteht. Die biblifche Konkordanz, die ich
aus alter Gewohnheit benutze, enthält es gar nicht. Aber es ill darin, in
der Richtung, die jetzt für uns in Betracht kommt, der ganze Sinn des

Evangeliums, ja fogar auch des Alten Bundes, enthalten, es leuchtet
darin das Reich Gottes im Gegenfatz zu Religion und Chriftentum.

„Ihr feid Götter." Ich geftehe: auch mir, der ich eben auch vom
Chriftentum belaftet bin, erregt das Wort Schwindel, fo wie ein höch-
fter Alpengipfel Schwindel erregt, während Herz und Auge aufjubeln
ob der Herrlichkeit Gottes in feiner Schöpfung. Aber ift nicht von
Anbeginn die Menfchwerdung Gottes das Zentralwort des Evangeliums

gewefen? Und zwar nicht bloß fo, daß in Jefus Chriftus allein
die Vereinigung von Gott und Menfch hergeftellt wäre, fondern fo,
daß fie von ihm aus auf feine Jünger, auf alle, die an ihm teilhaben,
übertragen werde. Es ift nicht ein Ketzer, fondern ein anerkannter
Kirchenlehrer gewefen, der das Wort gefprochen hat: „In Jefus Chriftus

ift Gott Menfch geworden, auf daß der Menfch Gott würde!"
Damit ift Nietzfches Sehnfucht geftillt und Bakunins Kampf gegen
Gott gegenftandslos geworden. Der Titanismus hat kein Recht mehr,
weil er fein Recht bekommen hat. Gott ift nicht mehr der Defpot, der
uns zu Knechten machte, er ift der Vater, deffen Söhne, Mitarbeiter,
Hausgenoffen und Erben wir find. (Ich brauche lauter biblifche
Ausdrücke.) Gott ill nicht mehr der Gegner des Menfchen, außer in dem
Sinne, daß er ihm entgegentritt, damit er — zu ihm auffteige. Er will
uns den vollen Anteil geben an feinem Reiche, feiner Wahrheit, feiner
Würde, feiner Vollkommenheit, ja feiner Macht.

Wenn wir das verftehen, dann ill mit dem Chriftentum — Sie

wiffen, was ich meine — auch der Servilismus an feiner tiefften
Wurzel getroffen. Wir muffen gerade an diefem Punkte von Religion
und Chriftentum zum Reiche Gottes vordringen.

Alles übrige folgt daraus von felbft. Die Gerechtigkeit Gottes wird
die ewige Revolution gegen das Unrecht der Welt. Dafür liehen die
Propheten der Bibel als ewige Zeugen vor uns. Sie gelten auch nach

254



Chriftus, der fich auf fie beruft und fie fortfetzt, aber nicht aufhebt.
Das Alte Teftament ift die gewaltigfte Korrektur des chriftlichen
Servilismus, der fich fcheinbar leichter an das Neue anfetzt. Wenn unfere
Chriften — und unfere Nichtchriften — doch hörtefi und fähen, was
Samuel von den Königen fagt, wie die Propheten mit den Großen der
Erde reden! Dann käme auch Römer 13 in ein neues Licht. Es ill eine
grenzenlofe Verkehrtheit, die ganze Bibel im Lichte von Römer 13 zu
lefen, und diefes Kapitel wieder im Lichte des einzigen Wortes: „Seid
Untertan der Obrigkeit", das eigentlich heißt: „Füget euch in die
Ordnungen diefer [vergehenden] Welt — ihr habt etwas Größeres zu
erwarten, als was euch eine politifche Revolte gegen fie zu geben
vermöchte. Es ift ja auch einiges Gute in diefen Ordnungen." Das ift
ja der Sinn diefer Stelle. Man würde verftehen, daß Paulus, etwas
einfeitig, in einem beftimmten Zufammenhang, diefes Wort gefprochen
hat, daß aber, nach vorwärts, in Offenbarung 13, der gleiche Staat als
Tier aus dem Abgrund erfcheint und rückwärts die Propheten gelten
und mit ihnen die Revolution — die Revolution von Gott aus, für
welche die anderen Revolutionen ein berechtigter Erfatz find, wenn
fie felbft nicht vertreten und gefordert wird. Man würde beachten,
daß der revolutionäre Sinn der ganzen Bibel fich in dem Bekenntnis
vollendet: „Wir warten nach feiner Verheißung auf einen neuen Himmel

und eine neue Erde, worinnen Gerechtigkeit wohnt."
Das ill Sinn und Art der wirklichen, nicht mit der Brille des

Servilismus gelefenen Bibel.
Ich gehe aber noch weiter und fage nun etwas, was bei vielen

großes Aergernis erregen würde, wenn Sie es hörten, was aber gefagt
werden muß, und von mir, foweit meine Kraft reicht, noch einmal fehr
ftark gefagt werden wird: Wir find, als „Götter", auch keine Knechte
der Bibel. Wir find Söhne Gottes. Zwar auch, freiwillig, feine Knechte,
aber feine Knechte, nicht die eines Buchstabens. Wir find nicht
gehalten, ja es ift uns verboten, einen Bibelbuchltaben zu unferem Weg-
weifer zu machen, wenn wir Gottes Weg gehen wollen und follen. Wir
find Freie, find Söhne, find „Götter", die von dem lebendigen Worte
Gottes leben, das aus feinem Munde geht. Das ift der Sinn der Bibel
felbft. Es kann niemand höher von der Bibel denken als ich; aber fie
ift das Buch der Freiheit vom lebendigen Gott aus. Keine Ahnung
haben von ihr, die fie zu einem Buch der Knechtfchaft machen. Sie will
uns lehren, in jedem Augenblick, bei all unferem Tun und Laffen, aus
der königlichen Freiheit Gottes zu leben, die er feinen Söhnen mitteilt.
Und weil wir ja in der Nähe von Pfingften liehen, fo will ich nicht
unterlaffen, zu bemerken, daß das alles auch der Sinn der unerhört
großartigen und kühnen, aber von der Chriftenheit eigentlich auch
unterfchlagenen Lehre vom Heiligen Geifte ift.

Und endlich fällt, wenn wir diefe Freiheit erfaffen, aller Zwang des
konventionellen Wefens von uns ab. Es kann nur dort herrfchen und

255



binden, wo Gott nicht ift. Wo Gott ift, da ift der Menfch, ill das Kind
und ill der Held — nie der Pedant, nie der Feigling, nie der Philifter.
So fteht der Menfchenfohn vor uns, Jefus, der Menfch — Ecce homo!
— der Freiefte der Freien, der allein ganz Freie. Er ill die Freiheit,
vor der aller chriftliche, aber auch aller weltliche, ja, ich möchte fogar
fagen, aller kosmifche Servilismus dahinfällt, weil er der Herr ill auch
über Schickfal, Schuld und Tod.

Ach, wenn wir diefe Freiheit, die ganze Freiheit Gottes und des

Menfchen, beffer gefagt: Gottes im Menfchen recht erfaßten! Wenn
wir auf diefer Linie den Weg von Religion und Chriftentum zum
Reiche Gottes unter die Füße nähmen! Das ill ein gewaltiger, unfagbar1
herrlicher Teil der Revolution Chrifti, die kommen muß, die kommt!
Das ift eine leuchtende Linie des Weges von dem Reiche des Vaters
und dem Reiche des Sohnes in das Reich des Heiligen Geiftes!

(Es entfteht wieder eine Paufe des Schweigens.)
A. Ich fehe das Aufftrahlen einer Revolution der höchften Art vor

mir. Wir find nun aber in der feltfamen Lage, daß unfere Rollen aus-
getaufcht worden find. Sie haben das gefagt, was eigentlich ich felbft
fagen wollte, ja mehr als das. Und nun fehe ich mich veranlaßt, Ihnen
fogar entgegenzutreten, zum mindeften mit einigen Fragen, die
vielleicht in eine einzige zufammenfallen.

Meine erfte Frage ift: Soll diefe höchfte Freiheit, die in dem „Ihr
feid Götter" bis zum Himmel felbft gipfelt, im Sinne Nietzfches das
Gefetz auflöfen und in ein Jenfeits von Gut und Böfe führen? Taucht
nicht am Rande des Weges diefer Freiheit vom Servilismus die furchtbare

Gefahr des Libertinismus auf? Könnten wir damit nicht vom
Waffer ins Feuer fallen?

E. Ich antworte dreierlei. Einmal: Gefahr ill überall, wo Höhe
ift; follte deswegen die Höhe nicht fein? Hat die Tiefe, ich meine: das
Flachland, nicht auch Gefahr? Wir haben fie ja gekennzeichnet.
Sodann: Ja, die Freiheit des Reiches Gottes führt tatfächlich in das
Jenfeits von Gut und Böfe, das Nietzfche meint, nämlich in das Jenfeits

von Gut und Böfe der konventionellen Moral der Menfchen.
Aber — und das ill das Dritte — nicht in das Chaos und nicht in den
Libertinismus, fondern in das Gut und Böfe Gottes und feine
Ueberwindung von Gott aus. Aus diefer Freiheit der Söhne und Töchter
Gottes fließt eine weitaus ftrengere Erfüllung des Gefetzes in der wahren

Furcht Gottes und der Liebe. In diefer Beziehung hat Paulus das
letzte Wort gefagt. Und auch Luthers Wort (der in folchen Dingen
gewaltig ift) : „Ein Chriftenmenfch ift ein freier Herr über alle Dinge und
niemandem Untertan — durch den Glauben. Ein Chriftenmenfch ill ein
dienftbarer Knecht aller Dinge und jedermann Untertan — durch die
Liebe" könnte in der Bibel flehen — wenn er es nur felbft nicht auf
die Weife, von der wir geredet haben, begrenzt und gebrochen hätte.
Im übrigen bedenken Sie: In der Bibel, dem recht verftandenen Lehr-

256



buch des Reiches Gottes — Sie mißdeuten gewiß diefen Ausdruck
'nicht — liehen neben dem Wort von der Freiheit noch andere Worte,
in die es eingeordnet werden muß, fo das Wort von der Wahrheit,
von der Heiligkeit, von der Liebe. Vergeffen wir nicht: Es ill nicht
nur der lebendige, fondern auch der heilige Gott und der gütige Gott,
von dem die Freiheit kommt.

A. Ich habe aber noch ein Zweites, vielleicht noch tiefer gehendes
Bedenken: Wo bleibt neben diefer Freiheit die Demut? Ill die Demut
vor Gott, fogar eine manchmal in den Staub gebeugte, nicht doch ein

ganz fundamentaler Beftandteil des Verhältniffes zwifchen Menfch
und Gott, wie es die Bibel verfteht? Und nun gar das Wort: „Ihr
feid Götter!" Ift es nicht ein furchtbar gefährliches Wort? Ili da nicht
tatfächlich die Schlange nahe mit ihrem „Eritis sicut Deus"? Taucht
hier nicht neben Jefus und über ihm Luzifer auf? Könnten wir nicht,
uns auf diefen Gipfel wagend, leicht in den Abgrund ftürzen?

E. Ich antworte: Auch diefes Bedenken ill gewiß aufs tieffte
berechtigt. Aber wieder frage ich: Sollten wir das Höchfte fliehen, weil
es mit Gefahr verbunden ift? Das Wort: „Ihr feid Götter!" fteht nun
einmal im Evangelium — follen wir, dürfen wir es ignorieren, unter-
fchlagen? Wieder fage ich: Es fteht nicht allein im Evangelium — es

fteht neben anderen Worten und Wahrheiten. Zu ihnen gehört es als
krönende Ergänzung. Wir können nicht immer auf diefem Gipfel weilen,

aber immer foil er in unfer Wefen und Tun hereinleuchten.
Immer wieder foil durch alles, was das Gefetz fordert, die Sonne der
Freiheit von Gott her brechen — die Freiheit der „Götter".
Bedenken Sie: alle Worte von der Demut, die im Evangelium liehen,
find reichlich, überreichlich verwendet und betont worden; es ill nötig,
daß das Wort von der Freiheit wieder ftärker aufleuchte. Und bedenken

Sie auch dies: Gerade zur rechten Demut gehört der rechte Stolz.
Falfche Demut führt immer zu jenem maskierten Hochmut, der die
„Heuchelei" der Frommen ift. Gerade der Menfch, der fich in Gott
ftolz aufrichtet, beugt fich in echter Demut vor ihm, unter Umftänden
bis zum Staube. Und auch umgekehrt. Beide Elemente der Wahrheit

des Verhältniffes von Gott und Menfch flehen verbunden in
wunderbarem Einklang, liehen in königlicher Herrlichkeit jenfeits alles
menfchlichen Hochmutes und feiner Kehrfeite, der falfchen Demut.
Sicher gibt es einen Sturz von der Höhe Luzifers, ficher eine Gefahr
des „Eritis sicut Deus", aber ich beftätige, was Sie felbft ausgeführt
haben, wenn ich frage: Sollten nicht die Verfuchung der Schlange und
die Leidenfchaft des Titanismus davon ihre Gewalt erhalten, daß' den
Menfchen das göttliche Erbe vorenthalten worden ill — durch den
chriftlichen Servilismus? Sollte nicht Luzifer fich erft auflöfen vor dem

ganzen Chriftus, der uns den ganzen Gott bringt?
Auf alle Fälle: der chriftliche Servilismus muß aufhören.
A. Ja, er muss aufhören! Leonhard Ragaz.

257


	Vom christlichen Servilismus : Gespräch : Ihr seid Götter (Johannes 10, 34)

