
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 5

Artikel: Was sagt die Bibel zur Politik? (Fortsetzung) : Teil II

Autor: Berger, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den, der fie unterworfen habe". Wie foil man das verftehen? Wer ift
der, der fie unterworfen hat? Gott? Oder fein Widerfacher? Oder
vielleicht gar der Menfch? Ich möchte, ohne dafür unbedingt exegetifche
Richtigkeit in Anfpruch zu nehmen, mir erlauben, die dritte der
möglichen Deutungen zu wählen und zu fagen: Es ift der Menfch, der von
Gott abgefallene, von dem die Verftörung der Schöpfung ausgegangen
ill und immer noch ausgeht. Ihr eigener Wille aber ill ein anderer, und
wie gerne möchte fie dazu erlöft werden! Das aber foil und kann der
Menfch, der erlöfle Menfch, tun. Der erlöfte Menfch wird auch der
Erlöfer der Natur, feiner eigenen und aller Natur, aus der „Eitelkeit"
zur freien Herrlichkeit der Kinder Gottes. Jede Handlung, worin Sie
und ich den Grundordnungen der fittlichen Welt in Ehrfurcht gehorchen,

jede Tat der Liebe und Güte, befonders jede, worin Selbftüber-
windung ift, vielleicht gar etwas vom Kreuze, ill ein Stück lötenden
Zaubers für den Bann, der auf der Natur liegt. Vielleicht auch unter
heutiges Ringen mit diefem Rätfei, wie all unser „ängitliches Harren",
all unfer „Seufzen", all unfere „Wehen". Allgemeiner gefagt: Der Sieg
des Reiches Gottes in der Menfchenwelt wird ein Ofterruf, der auch in
die Tiefen der Natur dringt. Es ill wunderbare Kunde, aber ficher
Wahrheit. Oftern ift Wahrheit.

A. Hier muffen wir wohl abbrechen. Schon weil meine Arbeit
ruft. Aber fertig find wir wohl nicht.

E. Sicher nicht. Wir wollen aber auch nie fertig fein.
A. Auch das gehört wohl zum Dienft des lebendigen Gottes?
E. Sicherlich. Leonhard Ragaz.

Was fagt die Bibel zur Politik?1)
(Fortfetzung.)

Wo find nun nach Jefaja die Urfachen des Unterganges zu fuchen?
In der verkommenen Führung des Volkes! Die Führer find Aufrührer,
Genoffen der Diebe, nehmen Bestechungen, weiten Schwache ab, wenn
Sie Recht fuchen, reihen Haus an Haus, fpekulieren, nehmen Monopole

in Anfpruch, erlaffen neue Gefetze und willkürliche Befchlüffe,
die die Niederen nicht verftehen, durch die fie betrogen werden. Jefaja
zieht Kap. 3, 1 fogar eine Revolution als Frucht diefes Treibens in
Betracht. Er hatte aber keine Möglichkeit, fein Volk auf eine Verfaffung,
auf ein kodifiziertes Recht hinzuweifen. Die Religion befteht noch in
einem einzigen Satz: „Jahwe, der Herr." Nicht in vifionärer Begabung
und in myftifchen Spekulationen liegt die Religiosität des Volkes
Ifrael, fie liegt in der Tatfache, daß diefes Volk die Werke Gottes mit
eigenen Augen fehen, die Worte Gottes aus Prophetenmund mit eige-

x) Vgl. Nr. 3 und 4.

211



nen Ohren hören kann. Wer fich aber dem Trachten nach Reichtum,
Macht und Ehre, der Habfucht, den Einflüffen der Fremden hingibt,
wer in Sachen der inneren und äußeren Politik eigenwillig, eigenge-
fetzlich entfcheidet, verliert nach und nach die Fähigkeit, auf Gott zu
hören und zu fehen. Ein Volk, das einmal auf diefe abfchüffige Bahn
geraten ift, finkt immer tiefer, ohne es zu merken (Kap. i, 3, 5, 6
und 10). Schließlich wird es von der Eigengewalt des Böfen wie von
einer unentrinnbaren Notwendigkeit getrieben, ohne Ausficht auf
Entkommen aus der Sackgaffe, worin alle eigenwilligen, eigengefetzlichen
Wege enden. Dem äußeren Zerfall geht der innere voraus. In diefer
Krifis bewirkt die prophetifche Predigt weniger Erweichung als Ver-
flockung der Herzen. Die meiften Krifen find durch jenes fatale Faktum

gekennzeichnet, das man Verblendung nennt (Kap. 6). Quem
deus perdere vult, prius dementat.1) Daß dann in der Dunkelheit und
Verwirrung der Menfch nach den Heilmitteln des Aberglaubens greift,
ift eine beftändig wiederkehrende Erfcheinung.

Die Befinnungslofigkeit zeigt fich denn auch in der Wahl jener
Beruhigungsmittel, die das vom Schlechten Gewiffen gefolterte Gemüt
befänftigen und die Gefpenfter des Grauens, welche die
Verantwortungslosigkeit gerufen, vertreiben follen: Förderung des kultifchen
Gottesdienftes, Flucht aus der Welt, die eine einzige Anklage geworden

ift, in den felbltgezimmerten, weltabgeschiedenen Sakralraum.
Aber Jahwe will nicht Opfer, er will Barmherzigkeit, Rechtsfchutz
für die Schwachen (Kap. 1).

Wir könnten uns nun dem 5. Buche Mofe zuwenden, worin der
fozialpolitifche Gehalt der prophetifchen Verkündigung in gefetzlicher
Form vorliegt. Sollte diefe gefetzliche Form etwa der Grund fein
dafür, daß Leute, die fich nur auf die „Rechtfertigung aus dem Glauben"

verftehen, mit dem Deuteronomium nichts anzufangen wiffen?
Was foziale Aufgabe der Gemeinde ill, wofür die chriftliche Verkündigung

die Hörer erwecken und befähigen follte, dürfte nicht zuletzt
durch das 5. Buch Mofe in konkreten Formen ausgedrückt worden fein,
die jedenfalls ernfter genommen zu werden verdienten, als es in der
Regel gefchieht.

Bei der vorliegenden Unterfuchung handelt es fich jedoch nur darum,

die Beweggründe und Ziele politifchen Handelns im Alten Tefta-
mente aufzufuchen. Diefe find aber durch die obigen Ausführungen
bereits aufgezeigt worden. Es ill mir überdies nicht einleuchtend, daß
diefes fogenannte Deuteronomium in feinen fozialen Partien jemals
Staatsgrundgefetz gewefen ift, was felbftverftändlich nicht als Kritik
feiner praktifchen Tauglichkeit ausgelegt werden darf, fondern lediglich

in Frage ftellt, ob diefes Gefetz jemals ernftlich Staatsgefetz
gewefen fei. Das Deuteronomium war trotz feiner guten Abficht, die

x) Wen Gott verderben will, den verblendet er zuerft. D. Red.

212



prophetifchen Grundgedanken nach ihrer fozialen Seite zu verwirklichen,

in Wahrheit ihre tödliche Erftarrung. Wie die achtunggebietenden
Trümmer einer antiken Stadt Harren uns die hohen Worte von

den Pflichten gegenüber dem Nächsten an, wie fie im Deuteronomium
niedergelegt find — aber der fie belebende Geift ill entwichen; es ift
ein Codex, ein Plan, welcher nur durch den Geift feines Schöpfers
verwirklicht werden kann.

Nur zu bald zeigte fich die verhängnisvolle Macht diefes neuen
Gefetzes. Die Theologen und Juristen, welche es auszulegen (zu
kommentieren) hatten, kamen alfobald in Konflikt mit dem prophetifchen
Geift. Die Theologie wurde der Feind des lebendigen Gottes. Auch das
befte Gefetz, die glänzendfte Formulierung prophetifcher Grundgedanken

tritt Ihm felber in den Weg in dem Moment, da Er Selber An-
Ipruch erhebt, gehört zu werden. Die Juriften hatten es mit dem
Buchftaben zu tun, der Prophet mit dem Geift. So waren jene als die phi-
lologifchen Interpreten eines aus prophetifchem Geifte geborenen
Gefetzes die fchärfften Gegner der Prophetic Welch tragifcher Kreislauf
der Gefchichte! Eine reformatorifche Theologie, welche zur fchärfften
Gegnerin reformatorifchen Glaubenswagniffes wird — „tut um Gottes
Willen etwas Tapferes!" — um gleich kleinlich und feige bleiben zu
können. Die Hauptfache ill ja, wenn man die heroifche Gefchichte
der Väter richtig zitiert, das Sprüchlein fehlerfrei herfagt.

Im Zeitalter des Deuteronomiums war es der Zwiefpalt zwifchen
der im Buch gebundenen Lehre und der freien Infpiration, zwifchen
der Theologie, die zum Syftem wird und dem vorwärts drängenden
Geifte, Zwilchen dem Gefetz, das fich als felbftändige Größe zwifchen
Gott und Menfchen fchiebt und dem lebendigen Gott felber. Wie gut,
daß die kunftvollen Gebilde der klugen Syftematik immer wieder
zusammenfallen, allen wirklichen Theologen zur Warnung. Es war eine
tragifche Wendung des Prophetismus, daß er in einer Geiftesverfaffung
endete, welche ihn felbft für alle kommenden Zeiten unmöglich
gemacht hätte, wenn nicht der Prophet auch über diefe Vergangenheit
hinweggefchritten wäre, um der Gegenwart Gottes zu leben.

Die Religion der deuteronomifchen Reform brachte eine derart
verblendete Selbftficherheit, daß die Schriftgelehrten in einer ähnlichen
Lage wie beim Heranzug Sanheribs riefen: „Wir haben den Tempel,
wir haben den Tempel, d. h. wir find geborgen" (Jer. 7, 9). Der
ehemalige Glaube in der Stille zu Gott, die feite Zuverficht auf die Stärke
des Herrn war dem lauten Gefchrei um die geordnete Kirche gewichen.
Neben den theologifchen Hochmut trat der nationale, ein ausgefpro-
chener Hochmut gegenüber den anderen Völkern. Der Glaube hatte
fich konzentriert auf äußere Formen: Abfchaffung der Kultftätten
außerhalb Jerufalems und Promulgation des neuen Gefetzes, womit
fich ein engftirniger Patriotismus verbunden hatte, der ohne die
geringfte kritifche Ueberlegung in allen feinen Unternehmungen des

213



Machtfchutzes Gottes ficher zu fein wähnte. Mit diefer bedenklichen
religiöfen Begeifterung trieb der jüdifche Patriotismus das kleine Volk
in den Befreiungskampf gegen die Chaldäer. Jerufalem wurde er-
ftürmt, Tempel und Jahwelade verbrannt, die oberen Schichten der
Bevölkerung nach Babylonien gefchleppt und dort angefiedelt, das
Ackerland unter die Niederen verteilt. Nach dem Mord am babylonifchen

Statthalter Gedalja floh die in Mizpa entftandene Kolonie der
Juden nach Aegypten: das Ende kehrte in den Anfang zurück. Mit
der kultifchen Reform waren keine fittlichen Kräfte frei geworden.
Dem leichtfinnigen Verfuch, den Schaden des Volkes mit einem fein
organifierten Kultus zu heilen, wirft Jeremia das Wort entgegen: „Sie
heilen des Volkes Schaden wie etwas Leichtes, fie fagen Friede und ift
doch kein Friede" (Jer. 6, i6ff.). Wie aber kann man denn Jahwes
Gunft gewinnen?

„Tretet hin an die Wege und fragt nach meinen Pfaden, den
uralten Pfaden, ja feht, wo der rechte Weg fei und betretet ihn — fo
findet ihr Seelenruhe" (Jer. 6, 16). Die Rückkehr zu den uralten
Gottespfaden der Sittlichkeit, des einfachen Rechts würde die Heilung
bringen, auch von der inneren Unruhe, von der Lähmung, welche das
fchlechte Gewiffen bringt. Jeremia dringt noch tiefer: Die Menfchen
haben, wenn fie erft einmal ans Schlechte fich gewöhnt, keinen freien
Willen mehr. „Kann wandeln ein Mohr feine Farbe, ein Pardel feine
Flecken? So wenig kannft du gut tun, gewöhnt ans Böfe. Ich blas in
den Wültenwind dich, gleich fliegenden Stoppeln" (Jer. 1, 23). Jeremia

ift der erfte, welcher die Erkenntnis ausfpricht, daß die Wendung
zum Guten im Herzen des Menfchen einfetzen muffe. Von den fozialen

Verhältniffen fpricht er nicht viel, aber er fagt es auch, daß es

nicht nur bei den guten neuen Gedanken bleiben, fondern zu Taten
kommen muß. Diefes neue Herz wird Gott den Menfchen geben
(Kap. 24, 7). „Und ich will ihnen ein Herz geben, mich zu erkennen,
daß ich Jahwe bin und fie werden mein Volk und ich ihr Gott fein,
wenn Sie fich von ganzem Herzen zu mir kehren." Gewiß fieht der
Prophet die fozialen Schäden, aber die find nicht das Schlimmfte,
fchlimmer ift der Schaden, den fich die Menfchen durch Verlogenheit,
Frivolität und unfauberes Treiben zufügen, der Schaden an der Seele,
der durch lieblofes, rechtswidriges und eigenmächtiges Verhalten
entfteht (Kap. 6, 27, und 8, 4 ff.). Und wie das Volk, fo der König,
Kap. 22, 13: „Weh dem, der Haus und Söller mit Unrecht bauet —
zur unbezahlten Arbeit den Bürger nötigt, der fich ein mächtiges Haus
baut mit luftigen Zimmern, breitfenftrig, gedeckt mit Zedern, bemalt
mit Bergrot. Du fühlft dich als König, wenn du in Zedern groß bill?
Dein Vater lebte einfach, doch fühlt' er fich glücklich. Er tat, was
recht ift, fchützte Bedrückte und Arme — heißt folches nicht, fpricht
Jahwe, mich recht verftehn? Du bill mit Herz und Augen nur auf
Gewinn aus, aufs Blut unfchuldiger Menfchen, aufs Leutefchinden."

214



Der Prophet fieht bewegten Herzens die verdiente Kataftrophe
herannahen, er wird angefichts der Belagerung nicht vom patriotifchen
Taumel ergriffen. Die Zeit der Wendung zum Befferen, wie fie noch
einem Jefaja nahe gewefen, die Möglichkeit einer Verhütung des

Schrecklichen war unwiderruflich dahin, es blieb nur noch eins: Ueber»
gäbe in die Hand des Feindes — und dafür wirkte Jeremia unter eigener

Lebensgefahr, zerriffen von den Schmerzen über das Schickfal feiner

Heimat, das er, er allein unter allen Bürgern gegen alle Anforderungen

einer fogenannten Realpolitik und wider die perfönlichen
patriotifchen Gefühle anzukündigen hatte. Er war „Defaitift", gewiß,
vom Standpunkt des Menfchen aus, der die Selbftbehauptung um jeden
Preis, auch um den des Selbitmordes, als Sache der Ehre anfleht. Hier
wird es vollends klar, wie das jüdifche Staatswefen nicht fich felbft
verpflichtet war, als einem Staate von felbftgewähltem Zweck und
Ziel, daß es in Gründung, Aufftieg und Untergang Zeugnis ablegt von
dem die Gefchichte beherrfchenden Jahwe, an dem jede Eigengefetzlichkeit

als Ungehorfam erkannt wird. Wie am Anfang, fo fteht auch
am Tage des Gerichtes ein Prophet an feiner Seite mit dem Wort, das
kein bloß aus der Gefchichte gezogenes Erkenntnisprodukt ift,
vielmehr ihr Dunkel erhellt, über ihr ftehend, ihr vorauseilend als Zeugnis

deffen, der ift, der er fein wird: Jahwe, „Gott mit uns".
Sie erlaffen mir ein weiteres Eingehen auf die Aeußerungen des

Alten Teftamentes zur Politik. Die Prophetenpredigt hat das Wefentliche

gezeitigt. Alle fernere Gefchichte beftätigt ihre Wahrheit.
Die zunehmende Erftarrung der Religion im Buchftaben, Hand in

Hand mit der Preisgabe der Erkenntnis eines weltweiten, weltüberlegenen

Gottes, der auch feine Lieblingspflanzung Ifrael ausreuten
kann, wenn fie nichts taugt, die Verkümmerung diefer Erkenntnis in
einem engltirnigen, fanatifchen Nationalismus, den das Prieftertum
Sekundierte, führte in der Zeit der Römerherrfchaft zu der Meffias-
hoffnung, deren Mittel das Schwert, deren Ziel die Oberherrfchaft
Ifraels über die Welt war. In dieler Zeit wurde aus dem Schoß diefes
Volkes der geboren, der fowohl die national-politifche Meffiasidee auf-
löfte, als auch die Gefetzesreligion dadurch, daß er in wunderbarer
Sinnerfüllung der gefamten Gefchichte feines Volkes jene zum Gottesvolke

zählte, die den Willen Gottes tun, d. h. feine Gebote halten,
und wiederum den Herrfchaftstraum des Volkes Ifrael erfüllen will
durch die paradoxe Verheißung: „Selig find die Sanftmütigen, denn fie
follen das Erdreich befitzen", ebenfo durch die andere: „Fürchte dich
nicht, du kleine Herde, denn es ill deines Vaters Wille, dir das Reich
zu geben."

II.
Mit dem Neuen Teflament betreten wir nur noch im geographi-

fchen Sinne das Gebiet des alten Ifrael. Politifch hatte diefes keine
Selbftändigkeit mehr. Eine aktive politifche Betätigung, die diefen

215



Namen verdiente, gibt es in der Zeit der Römerherrfchaft nicht, es fei
denn, daß man das Steuerzahlen oder die geheimen Vorbereitungen
für Revolutionen als folche anfehen möchte. Das Römerjoch drückte
das Volk fchwer. Ueberall regten fich patriotifche, und das bedeutet
jetzt: rebellifche, antirömifche Empfindungen, rotteten fich Leute
zufammen, die bereit waren, der verhaßten Fremdherrfchaft ein Ende zu
bereiten. Das Land ftand unmittelbar vor einem Befreiungskrieg. Wer
immer fich zu den patriotifchen Juden zählte, glaubte nicht nur an den
baldigen, wunderbaren Sturz der Römer, fondern arbeitete mit allen
Mitteln darauf hin. In folcher Zeit trat Johannes der Täufer auf und
verkündete: „Das Reich Gottes ill nahe herbeigekommen — kehret
um!" Aber die Zuhörer, denen die Idee nicht unbekannt war, hätten
gerne gewußt, was fie dazu beitragen könnten. „Wer zwei Röcke hat,
gebe dem einen, der keinen hat, und wer Speife hat, tue ebenfo." Die
Zöllner follen nicht mehr fordern, als verlangt ift, und den Soldaten
gibt der Täufer das Wort mit: „Tut niemand Gewalt, erpreffet nicht,
begnügt euch mit euerem Solde." Eine neue Welt erfleht vor uns. Was
bislang das politifche Handeln auszeichnete: das Hangen am Eigentum,

das unbekümmerte „Vom eigenen Ich aus Denken", der Ruf
nach der Gewalt als ultima ratio — hier wird ihm ein entfchiedenes
Halt geboten. Der Bann des Eigentums, des Mammons, des
Gewaltglaubens, wird gebrochen, das Beftehende aufgelockert, ein neues Denken,

eine neue Gefinnung und Gefittung als Zeichen der Buße gefordert.

Gewiß, das alles find keine direkten politifchen Anweifungen,
wenn auch fchlechterdings nicht einzufehen ift, was ein Soldat noch zu
bedeuten hat, der fich am Solde begnügt — wie ein Zollinftitut noch
beliehen kann, das von vornherein nur durch Mehrforderung erhalten
werden konnte. Wie ein Sturmwind durch die Bäume des Waldes,
fuhr die flammende Bußpredigt des Täufers durch die Gemüter —
aber fein Nachfolger Jefus von Nazareth ftand wieder, obwohl eine
Zeitlang von der Maffe umjubelt, vor der gleichen Mauer der Ver-
ftändnislofigkeit. Die Sehnfucht des gewöhnlichen Volkes, wie die Lift
leiner Feinde, luchten bei ihm in erfter Linie den Patriotismus der Tat.
Jefus aber widerftand dem Verfucher, der ihm das Glück der Macht
vor die Augen zauberte: „Alle Reiche der Welt will ich dir geben,
wenn du mich anbeteft" (Matth. 4, 8—10). Hätte er nicht um der
rafchen Befreiung des Volkes, um eines kürzeren Weges willen die

gute Gelegenheit zur Machtergreifung benützen follen? Um einen
einzigen Kniefall vor dem Verfucher? Hätte er nachher nicht wieder
alles einrenken können? Würde er fich nicht nachher, wenn die Macht
erft ihre Wirkung getan, feiner eigentlichen Aufgabe haben zuwenden
können? So denken wir Realiften und vergeffen, daß alles darauf
ankam, daß einer dem Verfucher den Kniefall vertagte. Wie fehr
vermag gerade heute wieder der „kurze" Weg zur Erlöfung, den die
Macht zu gehen hat, uns zu blenden. Ill es nicht beffer, eine kurze

216



Zeit ihrer fich zu bedienen, um dem namenlofen Jammer der Menfchen

endlich radikal zu begegnen? Ill fie nicht ein Mittel wie irgendein
anderes? Wie konnte Jefus, wenn er wirklich Erlöfer feines Volkes,

Heiland der Armen und Bedrückten war, fo teilnahmslos fein, daß er
das Mittel, das fich ihm hier bot, ausfchlug? Allein fo redet unfere
Ungeduld, die Tochter des Unglaubens. Jefus durchfchaut den Trug, er
weiß, was auf dem Spiele fteht, er kennt die einzige Macht im Himmel
und auf Erden. Darum tritt er dem Verfucher fo gefaßt und beftimmt
entgegen, reißt ihm die Maske vom Geficht, damit der Götze offenbar
werde, deffen Regiment die Erde mit Fluch und Jammer ohne Ende
überzieht. Diefe Erkenntnis ift es und nicht Teilnahmslofigkeit, die
Jefus hindert, hier auch nur das kleinfte Zugeftändnis zu machen.
Jefus ging, wie wir wiffen, nicht teilnahmslos an der Not des Volkes
vorüber. Sein ganzes Leben hat er ihm geopfert. Die Armen,
Verkürzten, Verftoßenen, die Siechen an Leib und Seele bekamen in erfter
Linie feine Barmherzigkeit zu fpüren. Ueber dem dogmatifch formulierten

Jefusbild hat man den Jefus fall vergeffen, der fich ganz befonders

aller Armen annahm und eine merkwürdige Vorliebe für gefell-
fchaftlich anftößige Elemente zeigte. Man hat den „patriotifchen"
Charakter Jefu vergeffen — wenn diefer Ausdruck nicht allzu
mißverständlich wäre. (Schluß folgt.) Heinrich Berger.

Von Scharffchießen und Jüngerschaft Chrifti.
Antwort an Fritz Lieb.

Zürich, 5. Mai 1939.
Verehrtefter Herr Lieb!

Meine Bemerkung am Schluffe des Artikels „Karl Barth bricht in
die Politik aus" im Märzheft der Neuen Wege hat Sie zu einem Offenen

Brief an mich in der „Schweizerzeitung am Sonntag" veranlaßt. Dieter

Offene Brief zerfällt in zwei Teile. Im erften legen Sie eine Lanze
für Karl Barth ein, während Sie im zweiten Ihren Ausfpruch verteidigen

und zum Gegenangriff übergehen. Dementfprechend muß fich auch
meine Antwort geftalten. Eins wollen wir uns dabei vor Augen halten:

die in Betracht kommenden Probleme find fo groß und fchwierig,
daß ein Brief ihnen nicht gerecht werden kann, und wäre er noch fo
lang. Es kann fich bloß um den Verfuch handeln, Klarheit über die
Problemftellung felbft zu fchaffen.

1. In bezug auf Barth handelt es fich freilich mehr um eine
fogenannte perfönliche Sache. Immerhin fteht aber etwas Grundfätzliches
von ganz gewaltiger Bedeutung im Hintergrunde.

Was das „Perfönliche" betrifft, fo lehne ich refolut ab, daß ich
Barth Unrecht getan, ihn fogar „befchimpft" habe, indem ich ihm un-

217


	Was sagt die Bibel zur Politik? (Fortsetzung) : Teil II

