
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 5

Artikel: Gott und der Bergsturz : noch ein Gespräch über die Regierung Gottes

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebet.

Wiffen wir, wohin dies alles leitet Jeder, jeder ift zu Dir bereitet;
In durchflamm'ter Nacht? Jeder trägt den Bund,
Wir aus Erde und aus Staub bereitet Da der Boden unter uns entgleitet,
Und doch fo erwacht, Schrittweis Stund um Stund.

Daß in unfres Lebens dunklen Lehr uns beten, Ew'ger, lehr uns
Jäh erfchrickt ein Herz, [Mitten Da das Grauen fchwillt! [beten,
Weil ein Bildnis in uns eingefchnitten Blutend liegt, befudelt und zertreten,
Ewiger als Erz? Zwifchen uns Dein Bild.

Jedem ift das Bildnis eingegoffen, Erd' und Staub ftürzt über uns zu-
Jeder hört das Wort; Fratzen Harren wild. [fammen,
Jeder fteht auf ew'ger Leiter Sprof- Aus der rafenden Zerftörung Flam-
Zwifchen Hier und Dort. [fen Rette Du Dein Bild! [men

M.S.

Gott und der Bergflurz.
Noch ein Gefpräch über die Regierung Gottes.

Ich bin der Meinung, daß die Leiden der jetzigen Weltzeit
nicht in Betracht kommen können gegenüber der kommenden
Herrlichkeit, die Sieh uns offenbaren Soll. Denn das gefpannte
Harren der Schöpfung blickt dem Hervortreten der Söhne
Gottes entgegen. Denn der Eitelkeit ift die Schöpfung
überliefert, nicht freiwillig, fondern durch den, der fie überliefert
hat, auf Hoffnung hin. Denn auch die Schöpfung wird von
der Knechtfchaft des Verderbens befreit werden zu der Freiheit

und Herrlichkeit der Kinder Gottes. Denn wir wiffen,
daß bisher die ganze Schöpfung mitfeufzt und mit in Wehen
liegt. Römerbrief 8, 18—23.

A. Guten Abend! Treffen wir uns alfo wieder einmal auf einem
Spaziergang, diesmal freilich am Fuße des Uetliberges, ftatt am
Abhang des Stätzerhornes — Sie erinnern fich doch?

E. Freilich, freilich, und mit Vergnügen.1)
A. Ich habe diefer Tage verschiedentlich an Sie gedacht. Sie mußten

wohl, als Graubündner, die Kataftrophe von Fidaz ganz befonders

empfinden?
E. Ja, das habe ich freilich. Und nicht nur, weil ich Graubündner

x) Vgl. das Gefpräch über die Regierung Gottes zwifchen Alter (A.) und
Ego (E.) im Juli/Auguft-Heft 1937.

201



bin, fondern auch, weil Fidaz und der Flimferftein in meinem Leben
eine befondere Rolle gefpielt haben.

A. Ach fo!
E. Der Flimferftein, diefe ungeheure Felfenburg, hat fozulagen in

mein ganzes Leben hereingeragt. In der Nähe ill ja mein Heimatdorf,
am Zufammenfluß der beiden Rheine. Am Fuße des Flimferfteines
weideten zeitweilig die Kühe meines Vaters. Staunend fah ich die in
den Felfen eingerammten Pfähle, an denen die Wildheuer zu den
Rafenbändern hoch oben am Abhang emporfliegen. Später dann im
Leben, recht fpät fchon, habe ich öfters hart unter diefen ungeheuren
Wänden gewohnt, einmal drei Monate lang, unter dem Dache der
hochgefinnten Freundin Maria Arbenz, die mit ganzer Seele an diefer
Gegend hing, an den Sternen, an den Tieren, an den Pflanzen und
natürlich auch an dem Berge felber. Wenn fie die Kataftrophe erlebt
hätte! Wie oft bin ich an dem Kinderheim vorübergegangen, das in
diefe wilde Großartigkeit wie eingebettet war, und ich bin auch
gelegentlich drin gewefen. Der Flimlerftein aber — er ill mir geradezu
mein Berg gewefen. Ich habe ihn bewundert und geliebt wie ein lebendiges

Wefen. Jeden Tag, fall ohne Ausnahme, habe ich ihn auf meinen
einfamen Gängen betrachtet, meiftens zwei- bis dreimal. Immer war er
anders, immer neu, unerlchöpflich, unergründlich, eben wie ein lebendiges

Wefen — immer gewaltig, ja ungeheuer, und doch meiftens hell
und freudig. Märchenhaft war er und ift er an der rechten Seite, da

wo man an der Ruine Beifort vorbei (die mich, auf ihrem hohen Felfen,

der waldbekrönt aus dem Alpenwald ragt, auf dem Hintergrund
der gewaltigen Fels- und Gipfellandfchaft, befonders aus der Ferne
immer an die Gralsburg erinnert) zu den Alpweiden hinauffteigt. Vor
allem aber ift er — fchien er — überwältigend feft. Er wurde mir in
feiner granitenen Kraft und Wucht das Sinnbild der ewigen Ordnungen

Gottes und feiner Welt. Und nun ill gerade von ihm das dämonifche

Verderben losgebrochen — am Oftertag. Sie begreifen
A. Ja, ich begreife, daß Sie das unter diefen Umftänden befonders

erfchüttern mußte. Und nicht nur rein menfchlich, fondern noch tiefer.
Ich habe gelefen, was Sie darüber in den Neuen Wegen fagen, die
ich ja halte. Es ift freilich nur kurz, zu kurz, und da ich nun Gelegenheit

habe, möchte ich gerne über Einiges, was Sie andeuten, mit Ihnen
reden. Haben Sie dafür Zeit und Luft?

E. Gewiß. Ich kann meinen Spaziergang verlängern und nichts
ift mir lieber, als mit einem Menfchen ernfthaft und gründlich über
folche Dinge zu reden.

A. So viel ich fehe, liegt Ihnen belonders daran, Gott nicht in
eine zu enge Verbindung mit diefem Gefchehen zu bringen, in dem
Sinne, daß es unmittelbar fein Tun wäre — nicht wahr?

E. Ja, fo ift es freilich. Aber ich geftehe Ihnen, daß ich mich dabei
immer auch gegen mich felbft wehren muß. Wie ich Ihnen — falls ich

202



mich recht erinnere — in jenem Gefpräch zwifchen den Alpenrofen
mitgeteilt habe, gehöre ich nach meiner ganzen Natur viel mehr zu
denen, welche geneigt find, jedes Gefchehen, das böfe wie das gute,
unmittelbar als Gottes Tun zu empfinden. Ich gehöre damit fozufagen
fehr zu Calvin. Längft denke ich anders, aber mein Empfinden ill im
erften Augenblick immer noch fo — ich muß jeweilen einen Kampf
kämpfen, bis ich, dann allerdings auch für mein Empfinden, jene
Einftellung bekommen habe, die ich nun für die richtige halte. Die andere
Empfindung ftammt aus einer Art, Gott zu verftehen, die lange genug
allmächtig geherrfcht hat, aus der wir aber endlich heraustreten follten.
Es ift, wenn ich einen Augenblick etwas einfeitig reden darf, — es

ift ja, gefchichtlich gefprochen, nicht ganz gerecht —, der Schritt
aus dem Alten in den Neuen Bund. Er fällt freilich ungeheuer fchwer
— das zeigt mein eigenes Beifpiel — und es wird viel koften, bis die
Welt ihn getan hat. Aber er muß getan werden. Er gehört zu der
ganzen Bewegung von der Religion weg zum Reiche Gottes hin.

A. Er fällt auch mir fchwer, und gerade darum möchte ich mit
Ihnen darüber noch einmal reden. Wenn ich Sie recht verftanden habe,
fo ftellen Sie einen Zufammenhang her zwifchen dem Gefchehen in
der Natur und dem in der Menfchenwelt. Sie verweifen auf die ungefähr

gleichzeitig, am Karfreitag — auch an einem Tage, dem damit ins
Geficht gefchlagen wird — in Albanien einfetzenden frevelhaften
Vorgänge und fragen dann ungefähr fo: „Wie dürfen wir uns
verwundern, daß die Natur fo ift, folange die Menfchenwelt fogar noch
unendlich fchlimmer ift?" Das ift doch Ihre Meinung? Wollen Sie mir
das nicht näher erklären und begründen?

E. Erklären? Begründen? Es ill vor allem eine Empfindung, und
zwar eine von großer Stärke. Ich könnte auch fagen: eine Intuition,
und zwar nicht bloß eine gelegentlich aufblitzende, fondern eine von
großer Stetigkeit, die offenbar mit meinem tiefften Denken und Fühlen

zufammenhängt.
A. Können Sie mir diefen Zufammenhang zeigen?
E. Ja, das glaube ich zu können. Jene Empfindung oder Intuition

ift ein Ausfluß meines Glaubens an den lebendigen Gott und fein Reich
— Sie wiffen ja, daß das die Worte find, die am kürzeften das
ausdrücken, was ich, wenn ich nicht das Wort fcheute, meine Theologie
nennen könnte.

A. Ja, ich weiß es, aber ich fehe doch nicht fofort, wie jene
Auffaffung damit zufammenhängt.

E. Der Zufammenhang ift, wie mir fcheint, einfach. Jene andere,
von mir abgelehnte Auffaffung, die alles Gefchehen unmittelbar von
Gott kommen läßt und darum in fchwerfte Anfechtung führt: „Warum

tut Gott das? Warum jenes? Warum? Warum?" rechnet mit einer
fertigen Welt, einer Welt, wo eben alles unmittelbar Gottes Willen
entfpricht, und darum mit einem Gott, der nicht eigentlich mehr

203



fchafft, fondern bloß regiert, alfo kein lebendiger Gott ift. Denn der
lebendige Gott ift ein Gott, der fchafft, ift ein Gott, der Taten tut, in
Taten, nicht in Gedankenfyftemen fich kundtut, ein Gott, der Neues
fchafft, ein Gott der Ueberrafchung. Darum kann die Welt keine fertige

Welt fein, fondern muß eine werdende Welt fein, eine Welt, die
er fchaffend, Taten tuend, weiterführt, ihrem Ziele entgegen. Und
das ill der Gott der Bibel. Der ganzen Bibel, vom erften Kapitel, das
mit den Worten beginnt: „Am Anfang fchuf Gott Himmel und Erde",
bis zum letzten (es ill wörtlich genommen zwar das vorletzte), wo es

heißt: „Und ich fah einen neuen Himmel und eine neue Erde."
A. Aber — wenn ich Sie unterbrechen darf: wird nicht nach dem

erften Kapitel der Bibel die Welt durch das Sechstagewerk Gottes
wirklich fertig?

E. Ja, wenn man das Sechstagewerk grobwörtlich nimmt. Das
geht aber nicht an. Es ill vielmehr ein infpiriertes Symbol und redet
als folches nicht von einer einmaligen Schöpfung, fondern von Gott
dem Schöpfer oder von dem fchöpferifchen Gott und fteht in diefem
Sinne am Eingang der ganzen Bibel, gleichfam als das Vorzeichen, das
ihren ganzen Sinn beftimmt, oder auch, wenn ich fo fagen darf, als
ihre Ouvertüre, die all ihre Motive oder, vielleicht beffer gefagt, ihr
großes Leitmotiv einführt. Nur in diefem ganzen Zufammenhang
wird das Schöpfungskapitel verftanden und bekommt es feinen
gewaltigen und unerfchöpflichen, ewigen Sinn.

A. Ift das aber nicht eine etwas willkürliche Deutung?
E. Nein, das ill es nicht. Denn man darf das erfte Kapitel der

Bibel nicht von der übrigen Bibel trennen. In der übrigen Bibel aber

ill die Welt nicht fertig. Auch im Alten Teftamente nicht. Ich will
diefem damit Gerechtigkeit antun. Das Wort vom neuen Himmel und
der neuen Erde findet fich zuerft bei einem Propheten — Sie wiffen ja
wohl: im Jefajabuch, im fünfundfechzigften und fechsundfechziglten
Kapitel. Aehnliches aber fteht auch anderwärts immer wieder. Wie
aber das Neue Teftament das angeführte Wort auch aufnimmt, habe
ich foeben gezeigt. Diefe Auffaffung ill aber nicht nur die der
Offenbarung Johannis, es ill die des ganzen Neuen Teftamentes. Unfere

religiös-foziale Löfung: „Wir harren, nach Gottes Verheißung, auf
einen neuen Himmel und eine neue Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt", fteht im zweiten Petrusbrief. Die klaffifche Stelle aber ill
jenes Wort des Römerbriefes, das ich auch in den Neuen Wegen angeführt

habe, das von dem „gefpannten Harren" der Schöpfung auf die
Offenbarung der Söhne Gottes hin, vom „Seufzen" der ganzen Kreatur

— wörtlich „Mitfeufzen", Mitfeufzen mit unferem Seufzen — von
ihren „Geburtswehen" — eigentlich „Mitgeburtswehen" mit den
Geburtswehen der Menfchenwelt, aus denen das Reich Gottes, die „Freiheit

und Herrlichkeit der Kinder Gottes", auffteigen foli. Ift das nicht
Beweis genug, daß meine Auffaffung die biblifche ill? Ich fage auch zu

204



Ihnen: Es ift ein fundamentaler Schaden, daß diefes Wort nicht viel
mehr bekannt ift, daß es nicht viel mehr im Mittelpunkt all unferes
Denkens und Empfindens in bezug auf Gott und Welt fteht. Die Welt
ill nicht fertig; fie ift im Werden; fie windet fich in den Schmerzen des

Werdens — in Todesfchmerzen — Gott aber führt fie vorwärts —
durch feine Taten — der Erlöfung entgegen.

A. Ift in diefer Auffaffung nicht inbegriffen, daß in der Welt, wie
fie heute ift, noch andere Kräfte und Mächte wirkten als Gott?

E. Gewiß, und gerade das follen wir uns immer wieder klar
machen, gegen jene einfeitig moniftifche Denkweife. Die Welt, wie wir
fie heute haben, ift dualiflifch; fie ift nicht eine Einheit, fondern ein
Zwiefpalt, nicht eine Harmonie, fondern eine Diffonanz, nicht ein
Friede, fondern ein Kampf — der Kampf zwifchen der Macht Gottes
und den Mächten der Welt.

A. Aber wie kommen denn diefer Zwiefpalt, diefe Diffonanz,
diefer Kampf in die Welt hinein, von der es doch heißt, Gott felbft
habe, fie an feinem Schöpfungsfabbat betrachtend, erklärt, fie fei fehr
gut? Werden Sie vielleicht, in der herkömmlichen Weife, die
Erklärungen an einem Abfall der Welt von Gott fuchen und diefen Abfall
hinwieder aus der Freiheit erklären, welche Gott dem Menfchen als

königliche Mitgift verliehen?
E. Ja, das tue ich tatfächlich.
A. Alfo machen Sie wirklich, ausnahmsweife, diefes heute faft zum

Ueberdruß werdende theologifch-geiftliche Gerede vom Abfall mit?
Und glauben gar an die biblifche Gefchichte vom Sündenfall?

E. Was diefe betrifft, fo verliehe ich fie genau fo wie die Schöp-
fungsgefchichte, nicht als ein bloßes einmaliges Ereignis, fondern als
infpiriertes Symbol einer Grundtatfache aller Gefchichte und alles
menfchlichen Wefens: daß es aus der Freiheit des Gefchöpfes heraus
Abfall von Gott gibt, Ungehorfam, Irrtum, Sünde und Schuld, und
infolge davon den ganzen Ozean des Weltübels, Weltdunkels,
Welträtfels, der letztlich aus jener einen Quelle fließt. Ich halte das, wie
die Schöpfungsgefchichte — nebft Kreuz und offenem Grab — für die
tieffte und allein zutreffende Deutung der menfchlichen Gefchichte im
Ganzen und im Einzelnen. Was aber den Mißbrauch diefer Wahrheit
durch die heutige Theologie betrifft, fo mißbraucht fie auch allerlei
andere Wahrheit, die deswegen nicht unwahr wird. Und ich felbft
gehorche dabei nicht der Mode: diefe Wahrheit — und nicht diefe allein
— haben ich und andere mit mir wieder entdeckt, lange bevor fie
Mode wurde. Es ift bloß notwendig, daß fie nicht bloß als ein Dogma
oder gar eine bloße Hiftorie, fondern als lebendige Tatfache verftanden

werde: als das große Weltdrama des Kampfes zwifchen Gott und
den Götzen, ja Dämonen.

A. Darf ich, Ihre letzten Worte aufgreifend, zunächft noch eine
Frage ftellen? Wir reden von Mächten und Kräften, im Weltgefchehen

205



waltend, und zwar natürlich im Naturgefchehen wie im Gefchichts-
gefchehen, die nicht Gott find, nicht von Gott, fondern ohne ihn, ja
gegen ihn. Wie wollen wir diefe nennen? Nennen Sie diele Kräfte und
Mächte auch dämonifch? Und gehen Sie vielleicht noch weiter

E. Ich weiß, was Sie meinen. Ja, ich liehe nicht an, trotz dem
Mißbrauch, der nun auch damit betrieben wird, von Dämonen zu
reden — ich habe es getan, bevor jener Mißbrauch einriß —, und was
jenes andere betrifft, wovon zu fprechen Sie offenbar zögerten: redet
nicht das Neue Teftament von dem „Fürften diefer Welt" (die vorläufig

eben nicht Gott gehört), einer perfonifizierten Macht des Böfen, der
Lüge, der Verheerung? Sollte es heute fchwer fein, daran zu glauben?
Nur daß man keine Theologie und keinen Kultus daraus mache!

A. Ich glaube nun, diefe Auffaffung in den Hauptzügen noch
beffer zu verftehen. Aber — darf ich es bekennen? — ich habe noch
immer gewichtige Einwände dagegen. Darf ich fie ausfprechen?

E. Warum nicht? Es find vielleicht folche, die ich felber habe.
A. Wohlan denn! Da ift einmal die Frage: Wo bleibt bei diefer

Auffaffung die Weltregierung Gottes, befonders feine Allmacht?
E. Ja, das ill der fundamentale Einwand. Selbftverftändlich überlege

auch ich den immer wieder. Er macht nicht nur meinem Empfinden

— davon habe ich fchon geredet —, fondern auch meinem Denken
zu fchaffen, immer wieder zu fchaffen.

Was antworte ich nun? Es ift bei allen folchen Erörterungen die
erfte Aufgabe, die Begriffe zu klären. Was verftehen wir unter
Allmacht Gottes? Und was unter Regierung Gottes? Bedeutet Gottes
Allmacht wirklich, daß alles nach feinem Willen gefchehe? Ill mit Gottes
Allmacht die Freiheit des Gefchöpfes unvereinbar? Wäre es nicht ein
defpotifcher Gottesbegriff, der uns zwänge, das zu behaupten? Kann
Gottes Macht (wir reden beffer fo — das entfpricht auch allein dem
biblifchen Denken) nicht gerade in der Freiheit des Menfchen zur höchften

Offenbarung kommen? Und Gottes Regierung? Gibt es eine folche
nur bei einer fertigen Welt? Kann fie fich bei einer werdenden nicht
fogar noch viel herrlicher offenbaren? Sollten wir nicht lernen, Gott
den Herrn nicht bloß als den Regierer, fondern gleichzeitig als den
Schöpfer — ich meine: als den Schaffenden, Vorwärtsfchaffenden, zu
verftehen? Ich meine, das wäre ein breiter, neuer Pfad der Erkenntnis
Gottes, mit ftrahlendem Ausblick.

A. Ich will es mir überlegen. Aber wie, wenn nun das Gottwidrige
gefchieht, werden Sie dann etwa, nach der üblichen Weife, von der Zulaf-
fung Gottes reden? Kann man dagegen nicht einwenden, daß es auf
dasfelbe hinauskomme, ob Gott felbft etwas Böfes unmittelbar bewirke oder
ob er es nur gefchehen laffe, er, der doch die Macht hätte, es zu verhindern?

Im menfchlichen Wefen ill es doch fo, daß wir jemanden, der
ein Verbrechen gefchehen läßt, das er verhindern könnte und follte,
für ebenfo fchuldig halten wie den, der es tut. Oder ill dem nicht fo?

206



E. In diefem Einwand fcheint mir ein fundamentaler Irrtum zu
walten. Gott habe die Macht, fagen Sie, alles menfchliche Tun — um
einmal bei diefem zu bleiben — zu bewirken oder zu verhindern? Ill
das richtig? Dürfen wir uns Gottes Macht als Willkür denken? Gott
ill doch auch gebunden — durch fein eigenes Wefen gebunden. Und
wenn nun Gott dem Menfchen, überhaupt der Kreatur, Freiheit
gewähren will — und das ift doch die Krone der Schöpfung — kann
er dann diefes Gefchenk wieder zurücknehmen? Der lebendige Gott
muß der Welt Freiheit geben; er will keine Welt, die ein Automat
wäre und keine Menfchen, die Marionetten wären. Er will dem Menfchen

die höchfte Würde geben: die Verantwortung der Freiheit, die
Selbftbeftimmung. In diefem Sinne hat Gott nicht die Macht, feine
eigene Grundordnung aufzuheben. Er muß auch dem Böfen Raum und
Recht geben.

A. Wie ftellen Sie fich alfo zu dem Worte von der Zulaffung?
E. Wenn jemand das Wort von der Zulaffung brauchen will,

fo mag er es immerhin tun, nur mit dem klaren Bewußtfein, daß ein
folches Wort nicht eine Erklärung fein will, fondern bloß eine
Abwertung eines Irrtums oder ein Hinweis auf ein Geheimnis, das unfer
Denken nicht ganz aufzuhellen vermag. Ich felbft bedarf für meine
Auffaffung des Hilfswortes von der Zulaffung nicht. Es ill bloß
eine Konzeffion, die man auch dem Boden der anderen Auffaffung:
daß alles, was gefchieht, unmittelbar Gottes Willen ausdrücke, der
Tatfache macht, daß dies eben doch nicht der Fall fein kann, zum
mindeften nicht beim fittlich Böfen. Unfere Auffaffung gibt auch den
Dämonen Freiheit — zur Ehre Gottes!

A. Meine Seele leuchtet immer auf, wenn das Wort Freiheit
ertönt. Aber fagen Sie: Wie kann man denn das freie Handeln des

Menfchen mit dem freien Handeln Gottes zufammendenken?
E. Das eben ill der Kern meiner Auffaffung, daß das nicht eine

Sache des Denkens, fondern des Erlebens ift. Daß man das nicht in ein
Syftem bringen kann, darauf beruht eben die Freiheit, und das ill
eben die Spannung, der Reiz, das Drama, der Kampf, der Ernft und
die Freude des Lebens: diefes freie Walten Gottes und des Menfchen,
diefes Sich-fuchen, dieler Kampf, diefes Sich-finden, diefe Mitarbeit —
alles in Freiheit. Oder ill es nicht fo?

A. Ich möchte gerade daran meinen alten Einwand knüpfen. Er
macht mir noch viel mehr zu fchaffen als der theologifche. Ich will
ihn den anthropologifchen nennen. Und hier rede ich nun auch von
einer Harken Empfindung. Wenn ich zugeben foil, mit dem Herzen wie
mit dem Kopfe, daß es irgendetwas geben und daß irgendetwas
gefchehen könne, was nicht unmittelbar von Gott komme, fo entfteht in
meiner Seele eine furchtbare Leere, eine tödliche Leere. Es geht meiner

Seele die Lebensluft aus. Ich muß mich bei allem, was es gibt und
bei allem, was gefchieht, unmittelbar mit Gott verbunden, unmittelbar

207



in feiner Hand wiffen. Ich darf nie in der Hand anderer Mächte, in
der Hand der bloßen Naturgewalten, in der Hand der Menfchen oder
gar in der Hand der Dämonen fein, ich muß immer, immer wiffen,
daß ich in Gottes Hand bin. Und ich denke, daß es vielen Menfchen
fo geht, und daß fie vor allem darum die andere Auffaffung nicht
aufgeben wollen.

E. Es geht auch mir fo. Aber handelt es fich denn darum, diefer
Grundempfindung den Boden zu entziehen? Es handelt fich doch
vielmehr darum, ihr den rechten Boden zu geben.

A. Wie kann das gemeint fein?
E. Zuerft wieder eine Frage: Ift es nicht furchtbar, zu denken, Gott

tue das und das: Er laffe die Felsmaffen auf jene armen fpielenden
Kinder ftürzen? Er laffe Bomben auf die albanifchen, fpanifchen,
chinefifchen werfen? Und wenn uns ein Menfch-Teufel zu Tode martert
— vielleicht im Konzentrationslager — oder ein anderer uns vergewaltigt,

fchändet: ill es erträglich, darin Gottes Hand und Gottes Tun
zu fehen, fich darin in Gottes Hand zu meinen? Ill es nicht eine
gewaltige Erlöfung, wenn wir das nicht mehr tun muffen, nicht mehr
dürfen, fondern darin einfach den Teufel fehen dürfen und muffen?
Ich wenigftens empfinde das als eine fundamentale Befreiung aus
furchtbarem Bann. Und wie fchwinden da viele falfche Zweifel! Wie
wird da Gottes Bild freier — wird Gott uns wirklich Gott, Herr
und Vater!

Aber Sie fragen, wie wir uns dabei doch immer und allezeit von
Gott umfaßt und getragen wiffen könnten.

Ich antworte: Allerdings können und follen wir das! Letztlich find
wir doch in Gottes Hand. Er greift durch. Ueberall. Gegen die Dämonen.

Als ihr Herr, der er bleibt. Er greift durch im Felsfturz. Er greift
durch im Konzentrationslager; ich kenne hochbedeutende Menfchen,
die das erlebt haben. Er greift durch gegen den Mörder und Vergewaltiger.

Es gibt keine Hölle, wo er nicht Herr ift. Es gibt nichts und
gefchieht nichts, das uns aus feiner Hand riffe. Wir haben durch eine
Welt, wo der Zufall, das Rätfei, das Uebel, das Böfe walten, wo die
Dämonen und ihr Fürft Macht befitzen, einen Weg mit Ihm, unter feiner

Hand, der in diefem Sinne der Allmächtige ift. Wir erleben feinen
Schutz, erleben feine Wunder. Wir fprechen erft recht den dreiund-
zwanzigflen und dreiundneunzigflen Pfalm, das „Befiehl du deine
Wege" und „Was Gott tut, das ift wohlgetan". Und was die Dämonen

betrifft, bleibt als Ausdruck der wirklichen Regierung Gottes
beliehen, was jenes Gedicht Geibels fagt:

„ daß blind und unbewußt
deiner Gnade heiigen Schlüffen
auch die Teufel dienen muffen,
wenn fie tun nach ihrer Luft."

208



A. Sie reden vom göttlichen Schutz; aber gehen denn nicht viele
verloren? Jene Kinder von Fidaz — fie find doch verloren? Und jene
albanefifchen, chinefifchen, fpanifchen Kinder ebenfo?

E. Verloren? Niemals! Hier fetzt doch der große Troft unferer
Auffaffung ein: Unverloren! Die Welt ill nicht fertig. Jene Kinder
gehören dem Reiche des Gottes, der ein Gott der Lebendigen ill und
nicht der Toten. Diefes Wort ftand als wirkliche Ofterbotfchaft groß
und ftrahlend auch über dem weiten Grab des Bergfturzes von Fidaz.
Oftern, das wirkliche Oftern, fteht auch über folchem Gefchehen. „Ihm
leben fie alle." Unverloren find jene albanefifchen, chinefifchen und
fpanifchen Kinder! Unverloren ift jedes menfchliche und auch unter-
menfchliche Gute, das von Gewalttätern zertreten und von Dämonen
gefchändet wird. Unverloren! Es wird leinen Auferftehungstag
erleben. „Tod, wo ift dein Stachel? Hölle, wo ill dein Sieg?"

Die Welt ill nicht fertig. Gottes letztes Wort mit ihr ill noch nicht
ins Licht getreten. Noch ill fie in „gefpanntem Harren", noch feufzt
fie und Stöhnt fie; noch windet Sie Sich in Geburtsfchmerzen. Noch find
die Söhne Gottes nicht offenbar. Noch ift die erlöfte Freiheit und
Herrlichkeit der Kinder Gottes nicht hervorgetreten. Aber es wird
gefchehen. Denn Gott ift der Lebendige. Ihm ill das Reich und die Kraft
und die Herrlichkeit, in feinem Reich der Reiche.

Das ill mein Glaube. Das ill mein Troft. Diefes Licht in der Seele,
wandere ich freudig durch diefe Welt der Todesfchrecken, durch alle
Finfterniffe, alle Rätfei, alle Höllen diefer Welt. Gott lebt und alles
lebt in ihm — alles erlebt in ihm feinen Oftertag.

A. Alles? Ift das wörtlich gemeint? Käme das nicht auf jene Lehre
von der Wiederbringung aller Dinge hinaus, die der Kirche immer als
Ketzerei gegolten hat?

E. Ja und Nein! Ich glaube an die Allerlöfung. Man darf daraus
nur nicht ein Muffen machen. Es ift eine Hoffnung. Wenn wir fagen:
Alles, alles wird zu Gott, zum Licht, zum Leben, zum Segen, zur
Erfüllung kommen — natürlich nicht das Böfe, das Uebel, fondern
alles, was wirklich Gott in die Schöpfung gelegt hat — fo dürfen wir
damit nicht etwas Automatifches meinen. Es muß in der Welt Gottes
überall die Entfcheidung gelten, welche zur Freiheit und Verantwortung

gehört. Darin ruht der Ernft des Lebens vor der Ewigkeit, der
Ernft des Abfoluten — und infofern hat die Ablehnung der Kirche
ihr Recht. Aber im Glauben und Hoffen dürfen wir, follen wir den
Oftertag für Alle und Alles feilhalten.

A. Für Alle und Alles? Darf ich dazu noch eine Frage ftellen:
Gilt das auch von der Natur? Von Tier, Pflanze, Stein?

E. Für Alle und Alles! Unbedingt! Alles foil noch im Lichte Gottes
zu Sieg, Leben, Ehre, Erfüllung aufleuchten in dem Sinne, daß Er, wie
der Apoftel fagt, dann, am Ende wie am Anfang — bloß nicht in der
Mitte! — alles ill und in allem und das All feine Ehre verkündet.

209



A. Es ift ein gewaltiger Glaube. Ich möchte ihn gerne teilen, und
hoffe, er möge auch in meiner Seele immer mächtiger aufleuchten. Darf
ich aber noch eine Frage ftellen — es loll die letzte fein?

E. Gerne. Es bleiben ja felbftverftändlich noch Fragen genug übrig.
A. Ich möchte nämlich gerne noch auf das zurückkommen, von

dem wir ausgegangen find. Wir fprachen, im Anfchluß an Ihre Aeußerung

in den Neuen Wegen, von dem Zufammenhang zwifchen dem
Uebel in der Naturwelt und dem Bolen in der Menfchenwelt. Glauben
Sie denn, daß es eine Schuld der Menfchen ift, von der aus die Naturwelt

verftört wird? Ill das nicht Myftik? Vielleicht darf ich in diefem
Zufammenhang auch auf etwas kommen, was Sie in Ihrer Andacht im
gleichen Hefte der Neuen Wege andeuten: daß nämlich die
Naturordnung felbft getragen fei von der fittlichen Ordnung und nur
von ihr aus verftanden werden könne. So wäre vielleicht auch unter
diefem Gefichtspunkt betrachtet die Verftörung der Naturwelt eine
Folge der Verftörung der fittlichen Welt?

E. Das ift durchaus meine Meinung. Ich betone freilich auch, daß
die Verftörung der Naturwelt ein Hinweis auf die der Menfchenwelt
ift, eine Erinnerung an fie, eine Notwendigkeit — 'denn noch einmal:
Wie könnte die Naturwelt ein Paradies fein, wenn die Menfchenwelt
fo fehr Hölle ill?

A. Könnte aber nicht das Paradies der Naturwelt eine Mahnung
an das Paradies fein, das die Menfchenwelt fein follte?

E. Darin haben Sie gewiß nicht ganz unrecht. Es ifl darum auch
viel Paradies in der Natur zurückgeblieben. Aber die Einheit der Welt
erlaubt nicht, daß nur Paradies in der Natur neben lo viel Hölle in
der Menfchenwelt fei. Das erlaubt fchon der Menfch nicht, der ja auch
der große, der weitaus größte Verftörer der Natur ift. Das
Naturparadies könnte auch zu einer Täufchung führen — das Paradies liegt
vor uns, es ift Verheißung, es ill werdend.

A. Ift es aber nicht Myftik, an folche Zufammenhänge zu glauben?
E. Nennen Sie es getroft fo. In diefem Sinne ill alles Letzte und

Tieffte Myftik, auch die Vernunft felbft! Aber ich flöße nicht nur in
der Bibel, fondern überall in Mythus, Kunft und Weisheit auf diefe
Grundintuition. In China fteht fie fogar im Zentrum des Denkens
und Empfindens. Ich meine, es gehöre zum Wichtigften, was wir für
die Zukunft hoffen muffen und dürfen, daß wir diefen Zufammenhang

zwifchen Natur und Geift wieder erkennen und unfere Kultur
darnach geftalten, die vielleicht erft dann wieder Kultur wird.

A. Glauben Sie, daß wir als Menfchen direkt in diefen
Zufammenhang eingreifen können, durch unfer Tun, und ich meine nun:
erlöfend eingreifen?

E. Ja, ich glaube es fell. Und da möchte ich doch noch einmal an
jene Stelle des Römerbriefes erinnern. Dort heißt es, die Schöpfung fei
der „Eitelkeit unterworfen", aber „nicht freiwillig", fondern „durch

210



den, der fie unterworfen habe". Wie foil man das verftehen? Wer ift
der, der fie unterworfen hat? Gott? Oder fein Widerfacher? Oder
vielleicht gar der Menfch? Ich möchte, ohne dafür unbedingt exegetifche
Richtigkeit in Anfpruch zu nehmen, mir erlauben, die dritte der
möglichen Deutungen zu wählen und zu fagen: Es ift der Menfch, der von
Gott abgefallene, von dem die Verftörung der Schöpfung ausgegangen
ill und immer noch ausgeht. Ihr eigener Wille aber ill ein anderer, und
wie gerne möchte fie dazu erlöft werden! Das aber foil und kann der
Menfch, der erlöfle Menfch, tun. Der erlöfte Menfch wird auch der
Erlöfer der Natur, feiner eigenen und aller Natur, aus der „Eitelkeit"
zur freien Herrlichkeit der Kinder Gottes. Jede Handlung, worin Sie
und ich den Grundordnungen der fittlichen Welt in Ehrfurcht gehorchen,

jede Tat der Liebe und Güte, befonders jede, worin Selbftüber-
windung ift, vielleicht gar etwas vom Kreuze, ill ein Stück lötenden
Zaubers für den Bann, der auf der Natur liegt. Vielleicht auch unter
heutiges Ringen mit diefem Rätfei, wie all unser „ängitliches Harren",
all unfer „Seufzen", all unfere „Wehen". Allgemeiner gefagt: Der Sieg
des Reiches Gottes in der Menfchenwelt wird ein Ofterruf, der auch in
die Tiefen der Natur dringt. Es ill wunderbare Kunde, aber ficher
Wahrheit. Oftern ift Wahrheit.

A. Hier muffen wir wohl abbrechen. Schon weil meine Arbeit
ruft. Aber fertig find wir wohl nicht.

E. Sicher nicht. Wir wollen aber auch nie fertig fein.
A. Auch das gehört wohl zum Dienft des lebendigen Gottes?
E. Sicherlich. Leonhard Ragaz.

Was fagt die Bibel zur Politik?1)
(Fortfetzung.)

Wo find nun nach Jefaja die Urfachen des Unterganges zu fuchen?
In der verkommenen Führung des Volkes! Die Führer find Aufrührer,
Genoffen der Diebe, nehmen Bestechungen, weiten Schwache ab, wenn
Sie Recht fuchen, reihen Haus an Haus, fpekulieren, nehmen Monopole

in Anfpruch, erlaffen neue Gefetze und willkürliche Befchlüffe,
die die Niederen nicht verftehen, durch die fie betrogen werden. Jefaja
zieht Kap. 3, 1 fogar eine Revolution als Frucht diefes Treibens in
Betracht. Er hatte aber keine Möglichkeit, fein Volk auf eine Verfaffung,
auf ein kodifiziertes Recht hinzuweifen. Die Religion befteht noch in
einem einzigen Satz: „Jahwe, der Herr." Nicht in vifionärer Begabung
und in myftifchen Spekulationen liegt die Religiosität des Volkes
Ifrael, fie liegt in der Tatfache, daß diefes Volk die Werke Gottes mit
eigenen Augen fehen, die Worte Gottes aus Prophetenmund mit eige-

x) Vgl. Nr. 3 und 4.

211


	Gott und der Bergsturz : noch ein Gespräch über die Regierung Gottes

