
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 4

Artikel: Was sagt die Bibel zur Politik? (Fortsetzung)

Autor: Berger, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


allmächtigen und heiligen Gott? Beffer gefagt: daß fie die Art find,
wie der allmächtige und heilige Gott waltet? Und nun möchte ich die
Formel, von der wir ausgegangen find, noch fo wenden: Das, worauf
es heute (wie übrigens immer, aber heute befonders deutlich) ankommt,
ift die Antwort auf die Frage, ob der allmächtige und heilige Gott
ift oder nicht, ob er regiert und richtet oder eine andere Macht. Und
nun meine ich, lieber Lefer, feine Wirklichkeit laffe fich unmittelbar
erfahren. Er ill nahe. Er ift der Nächfte. Er ill uns näher, als wir uns
felbft. Höre nur auf ihn! Laß ihn nur zur Geltung kommen! Du hall
ihn in deinem Leben erfahren. Du fpürft nun feine Gegenwart. Und
weil dir diefe fo deutlich ift, fo mächtig, fo weißt du auch, daß bei
ihm die Macht ill über die Welt, über alles Böfe, über alle Hybris
und alle Lüge. Er ift — und damit ift alles entfchieden. Glaube nur
an ihn! Darauf kommt alles an, daß dir das das Sicherfte des Sichern
ift, die granitene, freudige, Sieghafte Urgewißheit. Frage ihn ftill um
die Antwort, die wir fuchten; er wird fie geben. Leonhard Ragaz.

Was fagt die Bibel zur Politik?1)
(Fortfetzung.)

Erft mit Salomo erfchien der Mann auf dem Thron, welcher dem
Gemeinwefen eine umfaffende Organifation, fich felbft eine bisher
unbekannte Machtvollkommenheit zu geben wußte. Und wiederum war
es kein legitimer Herrfcher, der folchen Idealen huldigte. Geboren in
der Glanzzeit feines Vaters David, war er durch eine Palaftintrigue
auf den Thron gekommen. Darum wohl hielt er fich ein Hellendes
Heer, welches nach außen nichts leiftete, aber wenigftens im Innern
Ordnung machte. Das war fchon damals wie heute gleichbedeutend mit
„freie Bürger im Zaum halten". Durch eine Neueinteilung des Landes
befchnitt er den politifchen Einfluß der alten Stammesverbände und
Schwächte die wirtfchaftliche Kraft des Volkes durch härtere Befteuerung

zugunften feines luxuriöfen Hofftaates. Er ordnete von fich aus
Frondienfte an für fich und feine Prunkbauten, was vorher in der
alleinigen Kompetenz der Stammesverbände gelegen hatte. Alles das

genügte jedoch feinem Ehrgeiz noch nicht: Handelsmonopole follten
ihm die nötigen Einkünfte verfchaffen, unbekümmert um die Lage des

gemeinen Volkes. Zum erftenmal in der ifraelitifchen Gefchichte wächft
ein fchreiender Gegenfatz zwifchen König und Volk fich zu einer
Revolution aus. Wohl hatte der aufgeklärte Defpotismus diefes Königs
die Zivilifation wenigftens in den größeren Städten gefördert, wohl
hatte er fein Volk mit allerlei ausländifchen Dingen und Idealen
bekannt gemacht, aber der geiftige Fortfchritt war gering, der moralifche

~) Vgl. Nr. 3.

160



Schaden unabfehbar. Der verftorbene Altteftamentler Bernhard Duhm
hat diefe Tatfache in feinen Diktaten zur ifraelitifch-jüdifchen
Gefchichte mit Ironie gezeichnet wie folgt: „Schreiben Sie, erftens: Salomos
Herrlichkeit, zweitens: die Kehrfeite." Und diefe war eben gerade
fchlimm genug. Die Ifraeliten fpürten, daß der König die Staatsmacht
verkörpere, ein ihnen fremdes Ungeheuer fei, fie dagegen bloß die
Untertanen, gut genug, um für die Koften feiner „Herrlichkeit"
aufzukommen. Den Segen wirklicher ftaatlicher Ordnung, gemeinfamer
Arbeit für gemeinfame Zwecke, lernten Sie nicht kennen. Wie ill es

möglich, daß zwei fo bedeutende Köpfe wie Duhm und Wellhaufen
in der Beurteilung der Salomonifchen Regierungszeit diametral
entgegengefetzte Auffaffungen haben konnten? Duhm fieht in der falo-
monifchen Zeit Niedergang, Wellhaufen dagegen Entfaltung großen
Glanzes. Wer fein Auge auf äußere Machtentfaltung richtet oder vom
Glänze bloßer zivilifatorifcher Leiftungen geblendet wird, mag an
Salomo feine Freude haben, wer Ifraels Stärke im Königtum Jahwes
fieht, wird darüber weniger entzückt fein. Ifrael war, oberflächlich
betrachtet, nie moderner als unter Salomo, aber auch fehr weit von
feinem Ideal entfernt, von welchem die Richterzeit und die des David
Zeugnis ablegten: Reale Macht kommt allein dem in Gehorfam gegen
Jahwe lebenden Volk zu. Nicht flehende Heere, Prunkbauten und
dergleichen, die gemeinfchaftbildende Kraft einer in Gott gegründeten
Freiheit war die Größe Ifraels. Wie bei den Griechen und Römern in
dem Maße die Macht der Götter zurücktrat, als Staat und Recht zu
befonderen Größen heranreiften, fo blieb anderfeits bei dem ifraeliti-
fchen Volke der Prophet, der Gottesmann, folange eine Macht, als
noch kein gefchriebenes Gefetz, keine feltgefügte Organifation feinen
Einfluß herabfetzte. „Gerade der unfertige Zuftand des Staates
gewährte dem Munde Jahwes die Freiheit der Rede, zwang ihn aber
zugleich auch zur Rede." Der religiöfe Niedergang feit David ill
auffallend. Der durch Salomo zu ftark gefpannte Bogen zerbrach im
Augenblick, da der Nachfolger in fein Amt treten wollte. Höhnend
gaben die Ifraeliten dem Sohne Rehabeam den Rat: „Gib dich mit
Davids Haus zufrieden", d. h., begnüge dich mit feinem Aufwände.
Sie hatten noch keine gouvernementale Theologie zur Hand, die Sie

gezwungen hätte, auch unbegründete Züchtigungen mit Skorpionen in
frommer Ergebung hinzunehmen. So löften fich denn die Ifraeliten
vom dävidifchen Königshaus los um der Freiheit willen.

Umfonft aber follten Sie diefe Freiheit nicht haben. Die Loslöfung
wurde teuer bezahlt. Zwar verzichteten fie nicht auf Könige, aber die,
welche über fie regierten, waren Marionetten von Machthabern und
Haudegen, welche, wie Hofea (8, 4) fagt, Könige ab- und einfetzen
ohne Jahwes Wiffen.

Mord und Hochverrat waren an der Tagesordnung, eine Dynaftie
löfte die andere ab, der König war gezwungen, fich auf feine Leib-

161



garde zu ftützen, der Dornbuich war König geworden. Das Volk
hatte Sich religiös zu den alten Gewohnheiten zurückgewendet. Die
Kraft der Jahwe-Religion verkümmerte von der Zeit an, da ihr nicht
mehr die Führung in der Gefchichte des Volkes anvertraut war. Sie
fank zurück auf die Stufe der kanaanäifchen Bauernreligion — fie
wurde zur Krankheit des Volkes. Es fcheint ein Gefetz der geiftigen
Welt zu fein, daß der Verrat an der Aufgabe, zu der einer berufen
ift, alle Kräfte des Berufenen fchwächt. Die Religion, die das Höchfte
nicht leiftet, zu dem fie berufen, wird bald unfähig, auch nur den
Minimalanforderungen zu genügen. Sobald durch die politifche Stagnation,

durch den beftändigen Wechfel der Herrfcher, die immer nackter
zutage tretenden ehrgeizigen Motive und machtpolitifchen Tendenzen
Jahwe als Führer der Gefchicke Ifraels in den Hintergrund gedrängt
wurde und zu einer unzeitgemäßen Erinnerung verblaßte, gewannen
die Lokalgötter Kanaans wieder Macht über die Gemüter. Es zog ein
der Jahwe-Religion fremdes Element ein: der Kultus. Haben nicht die
Propheten immer energifch beftritten, daß Jahwe Opfer verlange?
Diefes fremde, das ethifche immer mehr überwuchernde und damit er-
ftickende kultifche Element, mehr als alles andere, war fchuld daran,
daß Gott aus der Gefchichte, aus der politifch-fozialen Gegenwart des
Volkes verbannt wurde. Es fickerte diefer Kult wie ein alles Leben
verderbendes Gift in den fozialen Organismus. Denn nun bedurfte man
nicht mehr der Ohren, um Gottes Wort aus dem Munde feiner Boten
zu vernehmen — es lernte das Volk in Jahwe einen Gott fchauen, der
wie die fremden Götter auch durch finnliche Mittel bis zu einem
gewiffen Grade beeinflußbar ift. Die Flucht aus diefer Welt, aus Politik
und fozialem Leben in die feltgefügten Formen des Kultus oder der
Liturgie hatten gerade nicht die Vergeiftigung, fondern die Verfinn-
lichung der Religion zur Folge. Es war leider nicht das letzte Mal, daß
das Streben nach befonderer Geiftigkeit, die Sucht nach „Vergeiftigung"

in einer Verfimpelung geendigt hätte..., wenn nicht Propheten
gewefen wären. In dem fozufagen körperlichen Verkehr des Menfchen
mit Gott durch das Mittel des Kultus und Opfers fank der gewaltige
Gott der Gefchichte in die Sphäre finnlich-natürlicher Vorftellungen
herab, in der die bloßen Inftinkte mächtiger waren als die fittlichen
Forderungen. Und wie die Seele diefer kleinen Leute wurde Jahwe
felber klein, ein Diener kleiner Gegenwartsintereffen und momentaner
Stimmungen. Diefe gottlofe Harmlofigkeit haben die Propheten im
Auge, wenn fie ihre Worte zornerfüllt gegen die kultifche Religion ins
Volk fchleudern.

Sollten wir aber nach einem Codex fragen, der uns eine gefchlof-
fene, zufammenfaffende Darftellung ethifcher Forderungen zu bieten
vermöchte, fo find wir, falls wir die zehn Gebote nicht an den
Anfang der ifraelitifchen Gefchichte fetzen, in einer fchwierigen Lage.
Denn, was der Menfch foil oder nicht foil, wird von den Propheten

162



als felbftverftändlich und bekannt vorausgefetzt — nur im zwanzigften
Jahrhundert bedürfen die Theologen dazu eines umfangreichen Buches
und zerbrechen fich die Köpfe über die theologia naturalis. Wir möchten

hier keineswegs unterfchlagen, daß bedeutende Altteftamentler
heute den Grundgehalt der zehn Gebote für mofaifch halten, was aber
an den Aeußerungen der Propheten nicht das Geringfte zu ändern
vermag. Die zehn Gebote bedeuten keine Neuigkeit, fondern lediglich
das, was als „uralte Pfade" bekannt war. Selbft der Priefterkodex, das
nachexilifche Gefetz, fpricht zwar viel über genaue Unterweifungen
Gottes hinfichtlich kultifcher Dinge, welche fich nicht von felbft
verftehen, hält aber eine Belehrung über Rechtfchaffenheit und Redlichkeit,

die Gott von Abraham fordert, nicht für nötig. Wohl fteht die
Sittlichkeit in enger Verbindung mit der Religion, aber fie ift in der
alten Zeit — horribile dictu — faft ausfchließlich Sozialethik, Gottesfurcht,

Frömmigkeit und Glaube beinahe gleichbedeutend mit der Scheu

vor Jahwes Eingreifen, wenn die Minderberechtigten der Gefellfchaft,
Waifen, Witwen, Arme und Fremdlinge vergewaltigt werden.

In der Zeit des E 1 i a s und des E 1 i f a regierte Ahab, ein
erfolgreicher, tatkräftiger König, der mit Salomo vieles gemeinfam hat.
Aber gerade dies machte ihn den genannten Gottesmännern verdächtig:
die Religionsmengerei am Hofe, die gegen altes Recht gehende
Stammeseinteilung, feine Neigung zum Defpotismus. Im Kampfe um das
alte Recht des Volkes und feiner einzelnen Bürger, im eifrigen Streit
wider die höfifche Religionsmengerei für die Alleinherrfchaft Jahwes
ift Elias jene hochbedeutfame Geftalt geworden, deren Wiederkunft
das Reich Gottes einleitet. Bei zwei großen Gelegenheiten ift Elias
aufgetreten, beide find gefchichtlich beglaubigt: bei der Einführung des

Baalskultus am Hofe Ahabs und beim Jullizmord an Naboth. Beidemal

verkündet er Unheil: wider die Abgöttifchen das eine, wider die
Frevler am alten Recht das andere Mal (i. Kön. 18 und 21). Was
Ahab beabfichtigte, als er für feine Gattin dem tyrifchen Baal, d. i.
Melkart, in Samarien einen Tempel baute, hat die Sage nicht
feftgehalten, Sie begnügt fich mit der Vorftellung, daß er von feiner Frau
dazu verführt worden, und mit dem Urteil, daß es ein Frevel gegen
Jahwe fei. Jedenfalls aber folgte Ahab politifchen Erwägungen. Der
Baalkult war Folge eines Bündniffes mit Tyrus, dem großen Abfatz-
markt ifraelitifcher landwirtfchaftlicher Produkte. Dem Jahwe-Dienft
entgegenzutreten, lag kaum in der Abficht des Ahab, und in die niederen

Schichten der Bevölkerung ift der Baalkult fchwerlich eingedrungen.

Allem Ahab hatte kein Empfinden für die Gegenfätzlichkeit der
Götter, keine Ahnung davon,, daß der Eifer Jahwes eine Beugung feiner

Ehre auch nicht mit gerufenen taktifchen Mitteln verwedeln oder
vertufchen läßt, daß kein günftiges Handelsabkommen, keine aktive
Handelsbilanz den Schaden aufwiegt, der mit der Verletzung feiner
Ehre über die Seele des Volkes kommt. Die umfaffende religiöfe Neu-

163



tralität gegenüber feinen Nachbarn mußte von Männern wie Elias als
Verrat an dem Gott beurteilt werden, dem Ifrael feine Exiftenz
verdankt. Ahabs Neigungen zum Defpotismus find um fo erklärlicher,
als er vom Vorbehalt Jahwes: der eigentliche Herr Ifraels zu fein,
weder Notiz nahm, noch das Geringfte zu verftehen fchien.

Nicht das „Sowohl — als auch" eröffnete für Ifrael eine neue Zeit,
fondern das fchroffe, aber allein fachgemäße „Entweder — oder". Der
kluge Politiker Ahab, der in allen feinen politifchen Unternehmungen
fich nach allen Seiten religiös zu fichern wußte, vergaß, daß Jahwe
feine Pflanzung Ifrael nicht und um keinen Preis fremdem Einfluß
auszuliefern gefonnen war. Und Baal war ein fremder Gott, in der
Tat, wollüftig und blutgierig, ein böfer Geift, die erotifche und vom
Alkoholraufch getrübte Schwüle der kanaanäifchen Naturreligion. Eine
tödliche Gefahr für Ifrael. Daß diefe jetzt mit dem Zauber einer höheren

Zivilifation verbunden, vom Hofe protegiert, die beften Inftinkte
des Volkes verderben mußte, fah nur das fcharfe Seherauge des Elias.
Sein Haß gegen Baal hat eine Wucht und Rückfichtslofigkeit, vor der
uns Spätgeborene fchaudert. Elias ift ein abgefagter Feind moderner
Kleidung und Wohnung. Seine Tracht verrät den einfachen Mann der
alten Zeit und Sitte. Er wohnt in Schluchten und auf den Bergen, er
trägt den rauhen Pelzmantel mit dem Ledergurt. Er führt ein Wanderleben.

Er fuchte Jahwe nicht in Tempeln, bei den koftbaren Bildern,
im Sakralraum, in der kirchlichen Sphäre, fondern in der wilden
Einfamkeit des Horeb.

Doch Jahwe ift mehr als der Gott des einfachen, unverdorbenen
Volkes. Er ift für Elias zugleich der Gott des Rechts. Nach dem Morde
an Naboth ift er aufgetreten im Namen Gottes, der Recht und Gerechtigkeit

in Ifrael will, der das unlchuldig vergoltene Blut rächt. „Ich
habe Naboths Blut gefehen und will es dir heimzahlen auf diefem
Acker" (i. Kon. 21, 19). Auch dies ilt nicht eine neue Rechtsauffaffung
oder überhaupt neu, fondern eine alte moralifche Anfchauung. Daß
vergoffenes Blut gen Himmel fchreit und Jahwe felbft Bluträcher fein
will, wenn keine andere Stimme fpricht, das war uralte Ueberzeugung.
Davon redet fchon die Erzählung von Kains Brudermord. Aber
unerhört war doch auch in Ifrael die Leidenfchaft, mit der Elias gegen
die Mörder Naboths geeifert hat. Denn die Sünde der Könige beurteilte

man fchon damals, nicht erft feit Luther, anders als die privaten.
Die Vergewaltigung der kleinen Leute durch die Großen, welche im

Orient an der Tagesordnung war, vermochte einem Manne wie Elias
kein anderes Urteil abzugewinnen als: Mord, felbft wenn der König
die Schandtat befahl. So hat' Elias Ahab einen fchimpfliehen Tod ge-
weisfagt um Naboths willen — und hierin ill er von feinem Volke
verftanden worden. Auch der Glaube, daß Jahwe der Gott des Rechtes
und der Befchützer der unterdrückten Unfchuld ill, hat bei Elias eine
beftimmte Färbung. Wie er im Baal auch die neumodifche ausländifche

164



Kultur bekämpft, fo Streitet er gegen den Mörder Naboths, d. h. gegen
Ahab, als gegen den Defpoten im Namen der alten Freiheiten Ifraels.

Daß Naboth am alten Herkommen feilhielt, fchlug ihm zum
Verderben aus. Er ill die Verkörperung des alten, treu an den Satzungen
der Väter feilhaltenden Ifrael, Ahab dagegen die eines Königstums,
das unter dem Einfluß fremder Staatsanfchauungen Defpotismus werden

will. Wenn dies mit der Religion feiner tyrifchen Gemahlin erklärt
wird, befonders im Hinweis auf die Benützung frommer Falten zu
gottlofen Zwecken, io ftimmt das mit dem Urteil der Römer überein
über die punifche Treue..., angeblich femitifche Eigentümlichkeiten,
welche ausgerechnet Adolf Hitler und fein Syftem mit unnachahmlicher

Genialität zur Schau tragen. Die davidifche Dynaftie wurde
entthront, als fie Ifraels Freiheiten antaftete, die Tyrannei eines Ahab
ertrug es ebenlowenig.

Alle kommenden Propheten werden für das gute, alte Recht, für die
Sitte der Väter eifern, Sie werden fich der Bedrängten und Bedrückten
annehmen, auch — wenn es fein muß — in Oppofition zum König. Sie
flehen mit ihren Sympathien nicht auf der Seite der Befitzenden,
fondern der Armen, die unter den neuen fozialen Verhältniffen leiden, die
man von Haus und Hof treibt und um geringer Schulden willen der
Hörigkeit überantwortet. Im Namen Jahwes, der das Recht will, wird
man den Baal aus Ifrael treiben. Diefer Jahwe, der Gott der Gerechtigkeit

und Sittlichkeit, ill der Gott der ganzen Welt geworden, der
vollkommene, der allmächtige. Das ill felbftverftändlich nicht fo miß-
zuverftehen, als ob Gott felbft geworden wäre, aber die Erkenntnis
feines Wefens als eines gerechten, fittlichen, Welten lenkenden ill nicht
von allem Anfang an dagewefen, fondern geworden. Freilich lernen
wir Gott nicht aus den leblofen Sätzen einer alten Dogmatik kennen,
fondern, trotz allen Einwendungen, aus der Gefchichte und nirgends
fonftwo. Setzt jede angemeffene Erkenntnis eines dogmatifchen Satzes
den Glauben voraus — warum dürfte das gerade die Gefchichte nicht
tun? Aber die Gefchichte hat — felbft als vergangene noch — gegenüber

jeder Dogmatik voraus, daß die großen Spannungen real find
und bleiben, daß die Weltüberlegenheit und Verborgenheit Gottes
fowohl wie feine Güte und Verbundenheit mit den Menfchen in einer
durch keine Theologie zu überbietenden Dialektik dargetan wird.

Mit Elias find wir bereits zu der Zeit der erften Propheten
vorgedrungen, zu Arnos, Hofea und Micha. Arnos, der ältefte von ihnen,
tritt in der Glanzzeit — äußerlich gefehen — Jerobeam II. auf, zirka
750 vor Chriftus. Arnos hat dem Volke den Ratfchluß Gottes mitzuteilen.

Er fieht fich dazu weniger durch außergewöhnliche Seelenzu-
ftände, als vielmehr moralifch genötigt. So verkündet er die Rat-
fchlüffe Gottes, der ein fittliches Wefen ift und deffen Tun fittliche
Gründe hat. Darum nimmt die Begründung des von Jahwe über das
Volk befchloffenen Unheils in feiner Verkündigung einen breiten

165



Raum ein, und fchildert er, wahrfcheinlich zu vieler Theologen
Ueberrafchung, keine Vergehen gegen eine jahwiftifche Dogmatik, fondern
Zuftande und Handlungen Ifraels und feiner bedrohten Nachbarn. Er
predigt nicht Moral, fetzt fie vielmehr als felbftverftändliche fittliche
Erkenntnis voraus. Amos ift der Prophet des göttlichen Zornes; er
muß es verfchmähen, hinter feine Gerichtsankündigungen ein tröft-
liches Ende zu fetzen als Beruhigung für die Schlafmützen. Kein
heiliger Bezirk, wo der hochwürdige Hofprediger allein fein Rauchfaß
fchwingen und feine elende Predigt halten darf, hindert ihn, den
Gerichtstag anzukündigen, hineinzudonnern in den Sakralraum, der
wenigftens in diefem Moment, wo der Kuhhirte hineintritt, das
einzige Sanctissimum vernimmt, das es auf diefer Welt zu vernehmen
gibt: Gottes Recht (Arnos 5): „Darum, weil ihr den Armen
unterdrückt und nehmt das Korn von ihm wohl habt ihr Häufer von
Quadern gebaut, aber ihr follt nicht darin wohnen, wohl habt ihr
köftliche Weinberge gepflanzt, aber ihren Wein werdet ihr nicht trinken.

Denn ich weiß: eurer Frevel taten find viel und zahlreich find eure
Sünden, die ihr den Unfchuldigen bedrängt und Beftechung nehmt und
den Armen im Gericht unterdrückt. Hälfet das Böfe und liebet das
Gute und Hellet das Recht her im Tor." Aber der heilige Raum
erträgt wohl Weihrauch, jedoch keine Predigt von der Gerechtigkeit
Gottes: der Hofprediger läßt ihn fortjagen. Die feine Damengefell-
fchaft der vornehmen Stände, deren foziale Stellung ihnen zur
Rechtfertigung ihres hoffärtigen und genußfüchtigen Lebens dient, redet er
an (Arnos 4): „Höret dies Wort, ihr fetten Kühe, die ihr auf dem
Berge Samarias feid, den Dürftigen Unrecht tut und untertretet die
Armen und fprecht zu euren Herren: Bring her und laß uns laufen.
Der Herr hat gefchworen bei feiner Heiligkeit: fiehe, es kommt die
Zeit über euch, daß man euch wird herausziehen mit Angeln und eure
Nachkommen mit Fifchhaken ..."

Hofea fieht den Grund des kommenden Unterganges in der
Untreue des Landes gegenüber feinem Gott. Da er von weichem Gemute
ift, fo find feine leidenfchaftlichen Ausbrüche weniger folche des Zornes

als der Verzweiflung über die Schlechtigkeit der priefterlichen und
politifchen Leiter des Volkes (Hof. 4). Auch er kümmert fich viel um
Politik und hofft, daß trotz dem fichtbaren Zerfall aller Moral Gott
feinem Zorne nicht die Zügel fchießen laffe.

Micha erblickt leine Hauptaufgabe in der Verteidigung des kleinen
Mannes. Um der Verkehrtheit des Sinnes, der Verderbnis des Volkes,
vor allem aber feiner Machthaber willen greift er zu fcharfen Worten,
deren fchärfftes gegen den Tempel gerichtet ift, der ein einfames
Heiligtum werden foli (Micha 3, 9—12).

Im „Jahrhundert der Kirche" dürfte es vielleicht nicht ganz
überflüssig fein, die Lektüre der altteftamentlichen Propheten ebenfofehr
zu empfehlen wie die irgendwelcher Bekenntniffe der Vergangenheit,

166



und fich ins Gedächtnis zu rufen, daß Ifrael nicht wegen Vernach-
läffigung theologifcher Probleme, fondern wegen des Ungehorfams
gegen göttliche „Belange" in Rechtspflege und Politik zugrunde gegangen

ift. Wenn ein fo weichherziger Mann wie Hofea verkündet: Die
gegenwärtige Dynaftie muß untergehen, weil fie durch das Blutbad
von Jesreel auf den Thron gekommen ift — wieviel mehr Grund
hätten die Kirchen von heute, das göttliche Recht zu verkündigen,
unter Umftänden einmal ohne angehängte Rechtfertigung der
Rechtsbrecher. Wäre eine folche Predigt wirklich deplaziert in einem
Zeitalter, das, wie das unfrige, die „uralten Pfade" fo gut kennt...

Schon bei Elias klingt etwas durch von dem furchtbaren Untergang,

der aber dem Eiferer für Jahwes Ehre einen Troft bedeutet, weil
in der Kataftrophe Gott das letzte Wort fpricht. So könnten auch die
eben genannten Propheten wegen ihrer Unheilsverkündigung als die
Zerftörer des mofaifchen Werkes verftanden werden, wenn nicht
gerade aus ihr leuchtend der für feine Ehre einftehende Jahwe
hervorträte.

Arnos, Hofea und Micha haben das Unwetter, welches von Affur
heraufzog, wohl erkannt, haben auch gewußt, daß die prahlerifchen
Militärs von Ifrael, die Kriegsrüftung, womit der König Alarja das
kleine Juda angefüllt hatte, ihm nicht ftandhalten würden, daß auch
die Nachbarvölker dadurch zugrunde gehen müßten. Aber fie wiffen
auch, daß Jahwe das böfe Werk erfinnt und ausführen läßt. „Ifrael,
das Volk Jahwes, wird in den Mahlftrom der kommenden Weltgefchichte

hineingeriffen werden, darin fein Ende findend, und fein eigener

Gott ift's, der das wirkt. So liehen Ifraels Propheten da, als das
große Drama fich ankündigt, tief ergriffen, aber feft, unverwirrt, des

großen Augenblicks bewußt, von Grauen erfaßt, aber nicht von
Verzweiflung, aufrecht dem Untergang entgegengehend. Welch eine
geiftige Kraft muß es gewefen fein, welche diefe Männer befähigte, das
Ende vor fich zu fehen und dennoch Männer zu bleiben und bis zum
letzten Augenblick zu wirken. Und was für eine Religion muß es

fein, die fich fo Sieghaft über den Wirbelfturm der Weltgefchichte
emporfchwingt!" (Duhm.)

Bedeutlamer noch als das grandiofe Gefchehen felber fcheint mir
die Begründung, die es durch den Mund der Propheten gefunden hat.
Da ift es denn für uns von wiffenfchaftlicher und religiöfer Bedeutung,
daß Ifrael nicht untergegangen ift um deffen willen, was fpäter
theologifche Interpreten feiner Gefchichte „Götzendienft" genannt haben.
Ifrael ging unter, weil es feinen Ungehorfam gegenüber den
fundamentalen fittlichen Geboten unter dem Mantel eines üppigen Kultus
verfteckte, weil es die Verlotterung des Rechts, die Unterdrückung der
kleinen Leute durch die Großen, die Ausbeutung der Schwachen durch
die Starken mit einer tadellos funktionierenden Kirche kompenfierte.

Hofea greift ja gerade die kultifche Religion an als den großen

167



Schaden Ifraels, als die beftändige Verfuchung, den Gehorfam, die
Liebe, die wir Gott fchulden, mit der Bagatelle einer Zeremonie ein-
zulöfen (Kap. 5 und 6, 6). Anftatt daß die Priefter für
Gotteserkenntnis im Lande forgen, fuchen fie durch die vielen Kultgefchenke
zu profitieren. Mag die Politik nur immer ihren Weg gehen — wenn
nur der Kultus befucht, belebt und ausgeftaltet wird. Sofern die
Funktionen einer Kirche ungeftört vollzogen werden dürfen, kann man
nicht klagen. Der Prophet fieht den Hauptgrund des Zerfalls in der
Politik der Machthaber — nicht im Königtum an fich, fondern bloß
darin, daß es keine göttliche Sendung hatte und ohne Gott auf den
Thron gekommen war.

Unzertrennlich ill mit der inneren die äußere Politik verbunden.
Das Schwinden des Gottvertrauens hat zur Folge, daß man fich an
irgendwelche fichtbaren oder unfichtbaren anderen Mächte klammert
— und da der Götter nun einmal viele find, wird durch den beschriebenen

Zuftand das Volk in Parteien gefpalten, analog zur Vielheit
feiner neuen religiöfen Ideale. Die einen fchauen aus nach Affur, die
andern nach Aegypten; Jahwes, feines Schöpfers, erinnert fich
niemand. Aber Ifrael kann fich feiner nicht entledigen; wenn es nicht aus
ihm lebt, fo muß es an ihm flerben. Jahwe allein ill die Lebenskraft
diefes Volkes, ihre Mißachtung bewirkt die Krankheit des Volkes
(Kap. 5, 12—14). Wie bei Amos, fo ift auch in der Prophétie des
Hofea Gott ein fittliches Wefen. Wer mit ihm in Beziehung liehen
will, muß rechtfchaffen lein.

Politik aber Spiegelt immer das fittliche Niveau einer Nation wieder.

Wenn überall falfch gefchworen, geftohlen, die Ehe gebrochen und
Gewalt geübt wird, wenn keine Treue noch Liebe im Lande ift, dann
trifft die Funktionäre der kultifchen Religion eine Hauptverantwortung;

denn der Wächter über Gerechtigkeit und Menfchlichkeit ahndet
die Verftöße gegen Recht und Billigkeit und verabfcheut das gleichzeitige

kultifche Treiben. Gott fchlägt zu, wenn das Recht mit Füßen
getreten wird, die Sitten entarten — denn unrecht leben und dazu
beim Kultus mitmachen, heißt Gott zum Narren halten. Der Kultus
konnte damals vor dem Urteil der Propheten nicht beliehen. Man
überlege es fich im Hinblick auf fogenannte liturgifche Beftrebungen
von heute wohl, ob fie eine Flucht vor oder eine Hinkehr zu Gott
feien. Wer heute um theoretifche Rechtgläubigkeit eifert, bei jeder
Stellungnahme zu politifchen Gegenwartsfragen aber über „Gefetzlich-
keit" jammert, mag fich bei den Propheten von der Gereiztheit des

kirchlichen Empfindens fowohl als auch von der Unempfindlichkeit
für den Rechtszerfall heilen laffen. Fehlt den hochgelehrten und tapferen

Erklärern des Wortes Gottes der Sinn für Recht und Gerechtigkeit
(für Humanität) im ganz gewöhnlichen Sinn und Verftand, fo fehlt
ihnen nicht etwas, fondern alles. Aber Arnos war bloß ein Kuhhirte
und konnte nicht ahnen, daß feine Predigt in der Hand der Schrift-

168



gelehrten einmal ihres fpezififchen Inhaltes beraubt und defto bequemer

formell angeeignet werden könnte. Auch Micha erblickt die
Urfache des drohenden Unterganges in der Rechtsverlotterung (i und 2).
Die kleinen Haus- und Bodenbefitzer werden ruiniert durch diejenigen,

denen die Fauft ihr Gott ift. Für den Untergang werden die
höheren Stände verantwortlich gemacht, von denen nach alter
Anfchauung Beftand und Wohlergehen eines Volkes abhängen. Zu diefer
vornehmen Schicht gehören auch die Priefter. Kapitel 6 bringt wieder
die klare Gegenüberftellung von Kultreligion und fittlicher Pflicht.
6, 9 bis 7, 7 folgt ein Bild allgemeiner Auflöfung. Ich vermittle die
Stelle nach Duhms Ueberfetzung:

„Nicht bau' auf den Nächften, nicht traue dem Freunde,
Verfchließ' vor der Liebften die Pforten des Mundes,
Sohn narrt den Vater, Maid trotzt der Mutter,
Die Schnur der Schwieger, dein Haus ift dein Feind."

So entfchieden die Propheten beftimmten Formen des Unrechts
entgegentreten, fie geben uns keinen Plan einer vollkommenen
Gefellfchaftsordnung an die Hand. Alles Unheil führen fie auf den böfen
Willen Einzelner, vor allem der herrfchenden Stände, zurück. Sie
machen noch nicht Syfteme verantwortlich, weil fie überzeugt find,
daß der Menfch die Zuftande fchaffen, verändern, verfchlimmern und
verbeffern kann. Aber nicht der Menich als Einzelwefen wird in der
prophetifchen Predigt angefprochen, der Bürger, der verantwortliche
Einzelne des Volkes ift's, dem fie gilt. Das Intereffe an der Religion
dreht fich um die Gefundheit der gefellfchaftlichen Zuftande, nicht um
metaphyfifche Probleme. Das Verhältnis von Individuum und Gemeinfchaft

fpielt gar keine Rolle. Es ill in konzentrierter Form nur in den
Berufungsberichten der Propheten vorhanden, in der Not, die fie
empfinden, wenn fie um Gottes Willen dem eigenen Volke entgegentreten
muffen.

Bei Jefaja tritt dann wieder die Ankündigung des Tages Jahwes
ftark hervor, aber nun nicht mehr bloß als ein Strafgericht, vielmehr
als ein Tag des göttlichen Sieges, wie ihn Alt-Ifrael gedacht hatte,
eines Sieges über alles, was neben Jahwe groß fein und Macht haben
will. Gewaltig erhebt fich Jahwe in der jefajanifchen Verkündigung
aus der nationalen Sphäre heraus. Er wird der Gott der ganzen Welt.
Ueber alle Jahrhunderte eines wechfelvollen Schickfals knüpft diefe
Erkenntnis an die große Anfangszeit Ifraels an. Es hilft nicht, fich
gegen den Plan Jahwes mit Großmächten der Welt zu verbünden,
es gibt keine Großmacht neben ihm. Die Alternative lautet nicht, wie
heute gefagt wird: Realpolitik oder Kapitulation, fondern Gehorfam
gegen Jahwe oder Zertrümmerung. Darin freilich, was unter Glau-
bensgehorfam zu verftehen fei, unterfchieden fich damals die Politiker
wie heute noch. Alle fogenannte Realpolitik ill überzeugt, Mittel in

169



der Hand zu haben, welche eigener Berechnung und Zielfetzung
erfolgreich dienen. Bei Jefaja wird diefe fragwürdige Ueberzeugung
geradezu lächerlich. Wenn Jahwe gegen Ifrael fich verfchworen hat, hilft
nichts mehr. Nicht von menfchlichen Machtmitteln hängt das Gefchick
des Volkes ab, nicht von Vereinbarungen, von Achfen. Ill Gott der
Verfchwörer, fo hat Ifrael den Stärkften gegen fich. Selbft das mächtige

Aegypten ill Menfch und nicht Gott, feine Rolfe Fleifch und nicht
Geift — „und Jahwe ftreckt die Hand aus, da ftürzt Schützer wie
Schützling" (31, 1 ff.). Die Gefchichte der Menfchen wird demnach
wie von der confusio hominum, fo von der Providentia dei beftimmt.
Durch die confusio und corruptio, durch die rationes und speculationes
macht die Providentia dei je und je einen dicken Strich, fo daß trotz
des großen Hemmniffes, das der Menfch mit feiner Sünde in der
Gefchichte bedeutet, die Gefchichte felbft die Verwirklichung oder
vielmehr den Weg der Verwirklichung des göttlichen Planes darfteilt: Er
bildet alles Gefchehen von fern her. Die Rettung Jerufalems vor der
Eroberung durch Sanherib, ein Wunder, heute noch fo groß wie
ehemals, war zugleich ein Beweis für die Erkenntnis der einzigen Realität,

welche allerdings nur dem Glauben zugänglich ift. Doch ausgerechnet

der Realpolitiker Hiskia wandte fich in der Stunde der Gefahr an
den Propheten Jefaja, den „Schwärmer", der anftatt auf das Schwert,
auf Jahwe vertraut und deffen Warnungen man in den Wind geichla-
gen hatte, als man fich in das tollkühne, kriegerifche Unternehmen
geftürzt. Jetzt jedoch hielt diefer „fchwärmerifche Glaube" den
Schwächling von König aufrecht. So find fie nun einmal, die
Realpolitiker: die Wege ihres „Realismus" enden in deflen Widerlegung,
in der Begegnung mit jener verkannten Größe, die nur auf unferen
kleinften Moment wartet. (Schluß folgt.) Heinrich Berger.

Ausfprache.
Fidaz.

Zürich, 12. April 1939.
Verehrtefter Herr Redaktor!

Der „Briefwechfel" in Nr. 2 und 3 der „Neuen Wege" veranlaßt mich, an
Sie folgende Frage zu ftellen: Was fagen Sie denn zu Fidaz — zu diefem
Einbruch von Tod und Verderben gerade am Oftertage und gerade über harmlofe
Kinder? Wo ift da Gott?

Mit freundlichem Gruß Ihr ergebener X.

"• Zürich, 13. April 1939.
Verehrtefter Herr!

Ihre Frage hat gewiß auch viele andere bewegt. Jedenfalls auch mich, dem
noch dazu Fidaz und der Flimferftein einft und jetzt noch etwas Befonderes
waren und find.

Ausführlich kann ich heute nicht antworten; ich will aber gerne verfprechen,

170


	Was sagt die Bibel zur Politik? (Fortsetzung)

