
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 3

Artikel: Hat Gott uns verlassen? : Noch ein Briefwechsel : Teil I und II

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


%• t*
<*%

-yy

Hat Gott uns verlaffen?

Noch ein Briefwechfel.

Und um die fechlle Stunde breitete fich
Finfternis aus über die ganze Erde bis zur neunten.
Und um die neunte Stunde fchrie Jefus mit
gewaltiger Stimme: Heloi, Heloi, lema sabachthani,
was überfetzt heißt: Gott, mein Gott, warum
haft du mich verlaffen? Markus 1$, 33—34.

I.
Zürich, 3. März 1939.

Verehrter Herr Redaktor!

Laffen Sie mich Ihnen zuerft für die Antwort, die Sie auf meine
Frage gegeben, herzlich danken. Sie hat mir wirklich geholfen. Aber
ich habe dabei wieder die Erfahrung gemacht, daß die größte und
befte Hilfe die Ausfprache felber ift: daß etwas, was quälend in Herz
und Kopf arbeitete, ans Licht tritt. Es ift, als ob es in diefem Augenblick

fchon eine Antwort fände und eine Erlöfung erlebte.
Diefe Erfahrung ermuntert mich, nun noch etwas anderes

auszufprechen, was mir noch viel tiefer geht als jenes Problem des „Fallens".
Sie werden gewiß verzeihen, daß ich, nachdem Sie fich mit der
Antwort auf meinen erften Brief fo viel Mühe gegeben haben, nun fchon
wieder komme, und werden mich nicht mit jenen Bettlern vergleichen,
die eine Gabe als Aufforderung betrachten, möglichft bald um eine
zweite zu bitten. Ich werde nachher Sicher eine lange Paufe machen,
aber diefe Frage muß noch aus dem nun einmal geöffneten Herzen
heraus.

Es ift allerdings eine fehr zarte Frage, eine Frage, die fich ihrer
Natur nach gern im Tiefften des Herzens verbirgt, eine Frage, die
man kaum fich felber zu ftellen wagt — die zartefte, intimile aller
Fragen, aber auch die fchmerzlichfte, die furchtbarfte, die das Herz
befallen kann, die Frage des geiftigen Lebens oder Sterbens. Sie wird
aber gerade durch das, was Sie mir geantwortet haben, fo ftark in
den Vordergrund gerückt, daß fie faft mit Notwendigkeit heraustreten
und eine Antwort fuchen muß. Und zwar eine gemeinfame. Denn wie
mir felbft ergeht es gewiß auch vielen der Lefer unferes Gedankenaus-
taufches.

Sie reden von der Freude, oder beffer, Freudigkeit, die von Gott
ausgeht, und jeder Verfinfterung, die von der Welt her und — ich darf
wohl fo paradox reden? — vielleicht fogar von Gott her kommt,
gewachfen ift. Ich habe das, glaube ich, tief verftanden und Stimme von
Herzensgrund zu. Aber wie? — nun tritt, fcheu und zögernd, meine

105



Frage hervor — wie können wir in diefen Zeiten Gott auf diefe "Weife
haben? Wie — wenn Gott felbft uns verloren zu gehen fcheint, wenn
Gott uns — das ift das Wort — verlaffen zu haben fcheint? Und ift
das nicht unfere Lage? Muß das nicht einmal offen gefagt fein? Sicher
denken es, in Seelenqualen, Unzählige. Warum uns das verhehlen?
Warum nicht ehrlich darüber reden? Warum nicht, wenn ich in einer
fo heiligen Sache fo profan fprechen darf, den Stier bei den Hörnern
packen und gerade darüber reden? Ill das nicht die rechte, die gebotene
Art gerade in folchen Dingen? Ill das Verfchweigen und Verdecken
nicht eine Angft, ja Feigheit, die aus dem Unglauben ftammt?

Gott ift unfere Freude — aber es fcheint, als ob er uns verlaffen
habe. Läßt er uns denn in unferem Kampfe nicht völlig im Stiche?
Siegen nicht ununterbrochen die anderen Mächte? Ill es nicht oft, als
ob das Wort des Neuen Teftamentes von dem Böfen als dem „Fürften
diefer Welt" volle Wirklichkeit fei und alfo nicht Gott der Herr,
fondern der Andere? Wir haben um den Frieden gerungen, um die Freiheit,

um die Gerechtigkeit, um die Liebe. Wir haben flehende Hände
aufgehoben, in dunklen Tagen und noch dunkleren Nächten, für
Abeffinien, für Oefterreich, für die Tfchechoflowakei, für Spanien,
für Paläftina, wir haben es getan für den Völkerbund, für die
Schweiz, für die Sache Chrifti: durften, mußten wir das nicht? War
das, ift das nicht, bei aller menfchlichen Trübung, doch eine Sache
Gottes? Und nun — find wir nicht in all dem, und vielleicht noch in
anderem, das ich nicht nennen kann und das vielleicht noch fchwerer
ift (ich denke befonders an einzelne Menfchenfchickfale, für die wir
uns mit unferem Innerften eingefetzt — umfonft!) — find wir nicht
in alledem die Befiegten, die Nichterhörten, die Verladenen? Ift es
nicht manchmal, als ob der Himmel völlig verfchloffen wäre und
unfere Gebete ungehört von feiner ehernen Wölbung zurückfielen?

Ift das alles nicht furchtbar? Ill das nicht der Tod der Seele? Und
wenn wir es für uns felbft noch ertragen könnten, vielleicht in einem
letzten Trotz des Glaubens — dennoch! — was follen wir den andern
fagen, den Zweifelnden, Verzagenden, Verzweifelnden, den
Schwachgläubigen, oder auch, am andern Pol, den leidenfchaftlich Gläubigen,
aber nun fo tief Enttäufchten? Wir haben lange ftandgehalten, haben
immer wieder ein Wort des Glaubens und der Hoffnung gefunden —
aber können wir das weiter tun, wenn es fo weiter geht? Wie können
wir Gottes Sache vertreten, wenn Gott uns verlaffen hat?

Nun ill fie heraus — die fchwere, die heilige Frage. Sie ill zu
einem Schrei geworden. Sie kann nicht anders fein als ein Schrei. Aber
diefem Schrei kommt ja in der Zeit der Paffion Chrifti, wo auch wieder
das Kreuz ftärker, fichtbarer Sich vor uns erhebt, ein anderer Schrei

entgegen, ein Schrei, der die Welt durchbebt, der Schrei des Gottes-
und Menfchenfohnes vom Kreuze herab: „Gott, mein Gott, warum
haft du mich verlaffen?" Ach, was follen wir von diefem Schrei felbft

106



denken? War das Jefu letztes Wort? Hatte Gott auch ihn verlaffen?
Ihn — feinen treueften Sohn?

Ich flüchte zu Ihnen: antworten Sie mir — und andern! Wir find
ja dazu da, miteinander zu reden, nicht zu viel, aber auch nicht zu
wenig, gerade auch über das Schwerfte zu reden — und damit Gott
zu uns reden zu laffen. Reden Sie — vielleicht redet Gott durch Sie

— nicht etwa, weil Sie vor Gott mehr wären als ich (es wäre ja gegen
das allgemeine Prieftertum der Chriften, fo zu denken), fondern weil
Sie mein Bruder find, als Bruder des Menfchenfohnes, und Gott dem
Bruder für die Schwefter — und den Bruder — fein Wort gibt.

Ich warte darauf als Ihre
Soror dolorosa.

II.
Zürich, 6. März 1939.

Verehrte und liebe leidende Schwefter!

Ihr Schrei erfchüttert mein innerftes Herz. Es ift mir, als komme
er nicht bloß als Echo aus diefem zurück, fondern entstamme feiner
eigenen Tiefe. Denn wer unter uns ill wohl fo feft und ficher im Glauben,

daß er in dielen Zeiten nicht manchmal ähnlich gedacht, ähnlich
gelitten, ähnlich aufgefchrieen hätte? Ich weiß nicht einmal, ob ich
einen folchen bewundern und beneiden follte. Eine folche Feftigkeit
und Sicherheit follen wir vor Gott vielleicht gar nicht haben. Sie wäre
vielleicht mehr ein Zeichen von Selbftfeftigkeit und Selbftficherheit, als
von lebendiger Verbindung mit Gott. Jedenfalls hat Jefus in Gethfemane

fie nicht gehabt — geht aber nicht die Welt heute mit ihm durch
ein Gethfemane? — und hat er am Kreuze gerufen: „Gott, mein
Gott, warum haft du mich verlaffen?" Liebe Freundin und Schwefter!
Wie danke ich Gott für diefes Wort! Haben wir hier nicht die
tieffte und gewaltigfte Offenbarung der erlöfenden Kraft der
Ausfprache, von der Sie felbft geredet haben? Hat Jefus nicht dadurch,
daß er dies tieffte Leid der Menfchenfeele ausgefprochen hat, und
ausgefprochen, weil er es durchgemacht hat, uns auch von diefem tiefften

Leide erlöft? Hat er uns nicht durch fein „Gott, mein Gott, warum

hall du mich verlaffen?" an Gott gebunden, wie durch nichts
anderes? Mußte er nicht auch durch diefes Leid gehen, gerade auch
diefes Leid, damit er wirklich und vollkommen der Mittler fein könne
zwifchen Gott und Menfch, fo daß nichts mehr uns. von Gott trennen
könne, und wir, von Gott verlaffen, uns nie von ihm verlaffen fühlen

dürften?
Denn, um fofort dazu überzugehen, das Kreuz, der Ort der größten

Gottverlaffenheit, ill doch auch zu gleicher Zeit der Ort der größten

Gottesnähe, Golgatha, die tieffte Verfinfterung Gottes, ift doch
zugleich Gottes fieghaftefte Offenbarung. Nichts, aber auch gar nichts
widerfteht fo ficher allen Finfterniffen der Welt und der Hölle, als

107



das Kreuz; nichts hält uns fo ficher am Herzen Gottes feft, als
Golgatha. Denn hier tritt in der Niederlage der Sieg hervor; hier offenbart

fich in Schmerz, Erniedrigung und Verlaffenheit der Gott, der
der Welt und der Hölle überlegen ill; am Kreuze fchimmert Oftern
durch. Es gibt kein Oftern ohne das Kreuz; es gibt keine fieghafte
Gottesnähe ohne jene Stunde der Gottverlaffenheit. Das ift nicht
fromme Redensart, fondern immer neue, ftärkfte Erfahrung.

Blicken wir von hier aus, von diefer Höhe des Kreuzes Chrifti
aus, in unfere Welt und unfere Lage hinein. „Gott hat uns verlaffen."
Wir wollen das einen Augenblick annehmen. Dann erinnere ich Sie an
eine fchmerzlich-freudige Erfahrung fchwerfter, fchönfter Stunden:
Haben wir es nicht mehr als einmal erlebt, und zwar nicht nur an
Totenbetten, daß jemand, der uns verlaffen hatte, uns damit näher
kam als zuvor? Daß wir nun erft recht wußten, was er war? Und
fchließlich auch wußten, daß er uns nicht verlaffen habe? Könnte fich
diefe Erfahrung nicht auch im Verhältnis zu Gott wiederholen? „Gott
hat die Welt verlaffen." Wie — war das nicht notwendig? Das
Notwendigste von allem? Mußte die Welt nicht einmal tief, ganz tief
erfahren, was es heiße, ohne Gott zu fein? Sie war ja ohne Gott.
Sie hatte fich von Gott gelöft. Ihre Ordnungen waren nicht mehr die
feinigen. Es waren ihre eigenen Ordnungen, waren Ordnungen der
Götzen und Dämonen. Sie hatte felber Gott verlaffen, zum Teil ohne
es felber recht zu wiffen. Und nun hat Gott fie verlaffen. Nun hat
Gott fich von ihr zurückgezogen. War das nicht das Befte, was ihr
gefchehen konnte? Wir lernten in furchtbaren Schmerzen erkennen,
was eine Welt ohne Gott und was eine Welt ohne Chriftus ift. Und
damit lernten wir erkennen, was Gott ift, lernten wir erkennen, was
Chriftus ift. Wir lernten nach ihnen fragen, lernten nach ihnen
fchreien. Immer ftärker wird die Frage, immer lauter der Schrei. Das
ill unfere Lage. Und darum find wir heute näher bei Gott und ill Gott
felbft näher bei uns als in jenen fcheinbar mehr von feiner Sonne be-
ftrahlten Zeiten. Wir fchreien mit mehr Glauben zu ihm. Die Seele
der Menfchheit fammelt fich mehr und mehr zu dem einen großen
Harren auf einen neuen Durchbruch Gottes in die Welt. Gott ill unter
uns lebendiger, als er vorher war. Wir erwarten mehr von ihm. Wir
drängen uns verheißungsvoller an fein Herz. Weil er näher ift.

Gott offenbart fich uns heute, indem er fich von uns zurückzieht.
Das bedeutet: Wir fehen eine Welt fich offenbaren, die nicht von ihm
ift, die gegen ihn ift. Sie führen das Wort von dem „Fürften diefer
Welt" an. Mit Recht. Die Welt gehört heute zunächft — es ift nicht
das letzte Wort; es gilt bloß für den erften Anblick der Dinge —
tatfächlich diefem Herrn. Seine Welt, die Welt ohne Gott — denn
fobald Gott nicht herrfcht, beginnt fofort der Andere zu herrfchen —
darf ganz hervortreten; fie foil es; denn fonft könnte fie nicht
überwunden werden. Ich habe das, wie Sie wiffen, fchon oft zu zeigen

108



verfucht. Diefe Welt darf fich und foil fich offenbaren, um vor Gott
zu ftürzen. Das ill es, was wir heute fehen können, wenn wir Augen
für Gott haben. Wir fehen ihn walten im Gericht und im Schaffen.
Es ill eine Welt, die vor ihm ftürzt — vor Ihm! Darin fehen wir ihn,
darin ift er uns nahe, darin kommt er. Und hinter dem Sturze leuchten
auf der neue Himmel und die neue Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt.

Und das ift es, was heute die Welt erkennen foil. Diefe Lektion
ift es, die wir zunächft in ihrer Vollftändigkeit lernen muffen. Damit
erkläre ich, verehrte Freundin, das Rätfei der Nichterhörung — oder
fcheinbaren Nichterhörung unferer Gebete um Teilfliege des Reiches:
um Frieden und Freiheit, um die Rettung Abeffiniens, Oefterreichs,
der Tfchechoflowakei, Spaniens, um den Sieg des Völkerbundes, die
Erhaltung der Schweiz, die wirkliche, nicht bloß fcheinbare Erneuerung

der Sache Chrifti, und alles andere. Ich rede hier von etwas, was
mir, erft vor kurzem, aus fchwerftem Leiden als Licht aufgegangen
ift. Es ift jetzt offenbar nicht Zeit für Teilfiege des Guten und
Rechten. Diefe würden uns von dem großen Einen ablenken, da^
jetzt, glaube ich, Gottes Weg und Willie ift: der Offenbarung der
Welt, die nicht feine Welt ift, die aber jener großen Wende vorangeht,

durch die uns nicht einzelne Siege gegeben werden follen,
fondern der ganze Sieg. Wenn ich ein draftifches Bild brauchen darf: Es
ift die Zeit der Geburtswehen, der „Geburtswehen Chrifti", wie das

Evangelium fagt. Aus ihnen kann und foil nur eine Geburt hervorgehen,

es können nicht gleichfam — darf ich fo reden? — auch allerlei

Teilgeburten neben ihr hergehen oder ihr vorausgehen. Auf diefes
Eine, den Sturz einer ganzen Götzenwelt vor Gott und den fich durch
ihn und hinter ihm ankündigenden Anbruch einer neuen Welt, foil
all unfere Aufmerkfamkeit, all unfere Seelenkraft gerichtet fein.

Aber da fragen Sie mich vielleicht, edle Freundin, und andere
mit Ihnen: „Wie denn? Sollen wir alfo nicht mehr um das Einzelne
uns kümmern, dafür kämpfen, dafür bitten? Nicht mehr um
Abeffinien, Oefterreich, die Tfchechoflowakei, Spanien, die Schweiz, den
Völkerbund, die Demokratie, den Frieden und was noch alles dazu
kommen mag? Soll uns das alles gleichgültig fein um des Einen willen,
das werden foli? Ili nicht zu fürchten, daß uns dann auch diefes
Eine gleichgültig würde? Reden nicht gewiffe fromme Kreife auch
fo — uns zum Ekel? Und haben Sie fich nicht ftets mit Leidenfchaft
gerade dagegen gewehrt?"

Teure Freundin! Sie haben vollkommen recht, fo zu fragen. Sie
haben auch in der Sache recht. Gewiß, wir follen um all das uns
bekümmern, um all das ringen, um ali das beten. Und ficher fein,
daß all das nicht verloren ift. Und nicht verloren unfer Ringen darum,

unfer Arbeiten, unfer Leiden, unfer Opfer, unfer Glauben, unfer
Hoffen. Sie fammeln fich in der Tiefe des Gottesberges und brechen

109



eines Tages als mächtiger und Sieghafter Strom hervor. Unfere Sorge,
unfer Kampf, unfer Gebet find nicht vergebens. Sie halten all das,
was Gottes ift, für Gott und unfere Seele feft. Und all das wird mit
dem Einen großen Siege fiegen. Und all das wird mit der Einen
großen Wendung gewendet werden. Und all das wird in der Einen
großen Auferftehung auferftehen. Gott hat uns auch in alledem nur
fcheinbar verlaffen, nur vorläufig. Halten wir den Glauben fell!
Werfen wir unfer Vertrauen nicht weg! Es ill jetzt ungeheure
Bewegung und Gärung des Weltwefens — Permutationszeit, Zeit
rafcher, kataftrophaler Verwandlungen — Revolutionszeit. Nehmen wir
nichts für endgültig. Die Umwandlungen mögen eine Zeit lang dem
Böfen, dem Gottwidrigen dienen oder zu dienen fcheinen — „das
ift eure Stunde und die Macht der Finfternis" fagt Jefus in Gethfemane

zu feinen Feinden — fie können aber und werden zu ihrer Zeit
noch viel gewaltiger dem Guten, dem Gottgewollten dienen. Und
auch auf unfern Glauben und Kampf des Glaubens wird es dabei
ankommen. Gott muß jetzt richten, dann erft kann er fchaffen. Es
muß jetzt die Welt vor das Kreuz, unter das Kreuz — dann erft
kann der Oftertag aufgehen.

So fehe ich, liebe Schwefter, die Lage. Gott ill lebendiger als je,
ift näher als je. Keine Rede von einer Gottverlaffenheit — ich
meine: von wirklicher. Das ill nur Schein — Schein, der freilich
einen tiefen Sinn hat, jenen Sinn, den ich darzuftellen verfucht habe.

Verfucht habe. Es ift ja alles nur ein Stammeln. Es will auch
nichts anderes fein, als ein Zeugnis, will nicht eine Beweisführung
fein. In folchen Dingen gibt es wohl Gründe, aber nicht Beweife. Doch
Zeugnis ift mehr als Beweis.

Aber dreierlei möchte ich noch hinzufügen.
Es ill in der Ordnung, daß wir Gott auch in der Welt, in den

Bewegungen der Gefchichte zu erkennen fuchen. Das ift ja mein
ftetiges Lehren und Bemühen. Und das wird nicht etwa aufgehoben,
wenn ich es nun ergänze. Es ill nämlich fchon Tatfache, daß uns
Gott in dem großen, dunklen Weltgefchehen manchmal wie entfchwin-
den will. Dann bleibt uns eine Zuflucht: Wir finden ihn dafür
vielleicht in unferem eigenen Leben defto ficherer. Hier können wir ihn
ja auch eher verftehen, können den Zufammenhang überblicken. Hier
können wir fein Gericht, aber auch feine Gnade, können feine
Führung, feine Hilfe erfahren, wunderbar, immer wieder. Ja, ich wage
mit Sicherheit zu fagen: Jeder wird das erleben, der fich darauf ein-
ftellt. Sie wenden vielleicht ein: „Von Gott verlaffen — kann das
nicht auch im individuellen Leben eine Rolle fpielen?" Ich antworte:
Ja, es tut das, das weiß ich wohl. Aber gerade darum darf ich auch
erklären, und ift es nicht eine fromme Redensart, fondern gewaltigftes
Erleben: Gerade hier kann es auch feine wunderbare, aber vollkommen

deutliche Beantwortung und Auflöfung erfahren. Gerade hier

no



gilt es, das Vertrauen nicht wegzuwerfen. Gott wird fich größer
erweifen, als unfer Herz. Aber wenn wir ihn in diefem Kreife unferer
Exiftenz fo erleben, dann werden wir dadurch in dem Glauben
geftärkt, daß er auch im großen Weltgefchehen kein anderer fei. Noch
einmal, liebe Schwefter: Ich rede aus tiefer, leidvoller und freudvoller
Erfahrung und weife Sie auf diefen Weg. Auch hier ift Gottverlaffenheit

fo oft die Vorbedingung und Vorbereitung der herrlichften
Gottesnähe.

Das Zweite, was ich fagen möchte, führt uns auch wieder zum
Thema unferes letzten Briefwechfels zurück, zur Freudigkeit aus Gott.
Aber wir wollen uns zunächft wieder vor das Kreuz ftellen. Es
erfchüttert Sie und mich, daß der Treuefte der Söhne Gottes am
Kreuze gerufen hat: „Gott, mein Gott, warum haft du mich verlaffen?"

Aber wiffen wir nicht, daß er am Kreuze, wenn ich fo fagen
darf, am wenigften von Gott verlaffen ift, weil er dort am unerhör-
teften Gottes Werkzeug und Sohn ift? Von dort aus beherrfcht er
ja die Welt. Das ill ja fein Thron, der höchfte und feftefte — Gottes
eigener Thron. Er ill nicht verlaffen. Objektiv nicht, nicht in
Wirklichkeit. Aber vielleicht fubjektiv, in feinem Gefühl? Auch das nicht.
Es wäre ja auch unmöglich, daß die objektive Wirklichkeit fich nicht
in der fubjektiven Empfindung fpiegelte. Gewiß, die Empfindung
der Gottverlaffenheit ift da. Das gehört zu feinem erlöfenden Leiden.
Aber — und das ift nun die gewaltige, die herrliche Paradoxie! — in
diefer Empfindung der Verlaffenheit ifl er doch bei Gott, näher bei
Gott als je. Es ift Gorr, zu dem er ruft. Und indem er zu ihm ruft, hat
er ihn. Und ill freudig. Er ruft das Anfangswort des 22. Pfalms, der als

Triumphgefang endigt. (Bitte, lefen Sie ihn, am liebften in der neuen
Zwinglibibel!) Und fo find auch wir in unferer Empfindung nicht von
Gott verlaffen, wenn wir uns von Gott verlaffen fühlen. Ich meine
das, liebe Freundin, fo: Sorgen wir nur, daß wir, wenn wir uns von
Gott verlaffen fühlen, doch bei ihm bleiben, zu ihm fchreien — zu ihm
— und wir find nicht verlaffen. Sind ihm wunderbar, einzigartig nahe.
Und fo wird auch der Quell unferer Freude nie ganz verfiegen können,
nie — wird er vielleicht aus dem tiefften Abgrund am mächtigften
aufquellen. So ift es ja der Sänger des 73. Pfalms, der gerade nach
tiefem Zweifel an Gottes Wegen am Schluffe ausruft: „Das ill meine
Freude, daß ich mich zu Gott halte und verherrliche all dein Tun."
Und vorher: „Dennoch bleibe ich fell bei dir. Wenn ich nur dich
habe, fo frage ich nicht nach Himmel und Erde. Wenn mir auch Leib
Und Seele verfchmachten, fo bleibft doch du, Gott, ewiglich meines
Herzens Troft und mein Teil."

Das Dritte, liebe Schwefter, was ich hinzufügen will, ill mir letzthin

wieder bei der Befprechung der Gideongefchichte klar geworden.
(Bitte, lefen Sie diefelbe im 6. und 7. Kapitel des Richterbuches nach!)
Wie der Bote Gottes zu Gideon kommt, in den Tagen der Midianiter-

111



not, und zu ihm fpricht: „Gott mit dir, du Held!", da antwortet
Gideon: „Wie könnte Gott mit mir fein, da er uns ja verlaffen und
in die Hand der Midianiter gegeben hat?" Der Bote aber erwidert:
„Ich werde mit dir fein und du wirft die Midianiter fchlagen, wie
einen Mann." Und er tut es, aber nicht ohne vorher den Altar
Baals zerftört zu haben, der auf der Höhe fteht. Darin liegt,
meine ich, eine große, von uns immer wieder vergeffene Wahrheit.

Wir klagen oft, daß Gott uns verlaffen habe, wo eigentlich
wir ihn verlaffen haben. Anders gefagt: Wir klagen Gott an,
wo wir mit Gott — mit dem Gott, der immer bei uns fein will,
wenn wir feinen Weg gehen — handeln follten. Faffe an, ftatt zu
grübeln und zu jammern, und du wirft erfahren, daß Gott lebt und
mit dir ift! Die Löfung Carlyles: „Arbeiten und nicht verzweifeln!"
bedeutet nicht bloß: „Du follft arbeiten und nicht verzweifeln!",
fondern: „Wenn du arbeiteft, wirft du nicht verzweifeln. In der Arbeit
begegnet dir der lebendige Gott, der am Werke ift." Oft ift ein von
Gott Verlaffenfein eine folche Mahnung zum Entfchluß und zur Tat.
Ob das nicht auch von der ganzen heutigen Lage der Welt gilt? Gott
verläßt uns fcheinbar, auf daß wir ihn in der Tat der Umkehr, in
der Tat des Schaffens, in der Tat des Wagens fuchen und finden.
Wollen wir das nicht überlegen — für unfere eigene Exiftenz und für
die Sache Gottes in der Welt? Es kommt zu dir, gequälte Schwefter —
und zu dir, gequälter Bruder! — der Bote Gottes und fpricht: „Faffe
an und es ili dir in deiner tiefften Not geholfen! Ich bin da!"

Das ift es, was ich Ihnen, in tiefem Erbeben der Seele, in Furcht
und Zittern, und doch in großer Freude, auf Ihre heilige Frage
antworten kann, als Bruder der Schwefter. Es ill dürftig, es ift, wie
gefagt, bloßes Stammeln. Aber nun komme ich nochmals auf Ihr Wort
zurück: Es ift, fo glaube ich, der Segen der Ausfprache drin. Gott legt
feinen Segen auf rechte Ausfprache. Er hat ihn, wie ich gezeigt, all-
erlöfend auf das Wort gelegt, das Fleifch wurde, er legt ihn auch
darauf, wenn „Zwei oder drei" in feinem Namen miteinander die Not
der Welt bewegen.

In diefer Empfindung bin und bleibe ich Ihr ftets wieder aus
Paffionsleid zu Ofterfreude getröfteter und auch Ihnen diefes Befte wün-
fchender Frater dolorosus.

Was fagt die Bibel zur Politik?1)
Wenn ich die Schwierigkeiten des mir geftellten Themas fchon vor

der Bearbeitung klar gefehen hätte, wäre ich wohl kaum in Verfuchung
gekommen, Ihnen heute darüber einen Vortrag zu halten. Die Dreiftig-

x) Vortrag, gehalten am Ferienkurs der religiös-Sozialen Vereinigung der
Schweiz am 12. Oktober 1938 im Bad Gutenburg.



der Hand zu haben, welche eigener Berechnung und Zielfetzung
erfolgreich dienen. Bei Jefaja wird diefe fragwürdige Ueberzeugung
geradezu lächerlich. Wenn Jahwe gegen Ifrael fich verfchworen hat, hilft
nichts mehr. Nicht von menfchlichen Machtmitteln hängt das Gefchick
des Volkes ab, nicht von Vereinbarungen, von Achfen. Ill Gott der
Verfchwörer, fo hat Ifrael den Stärkften gegen fich. Selbft das mächtige

Aegypten ill Menfch und nicht Gott, feine Rolfe Fleifch und nicht
Geift — „und Jahwe ftreckt die Hand aus, da ftürzt Schützer wie
Schützling" (31, 1 ff.). Die Gefchichte der Menfchen wird demnach
wie von der confusio hominum, fo von der Providentia dei beftimmt.
Durch die confusio und corruptio, durch die rationes und speculationes
macht die Providentia dei je und je einen dicken Strich, fo daß trotz
des großen Hemmniffes, das der Menfch mit feiner Sünde in der
Gefchichte bedeutet, die Gefchichte felbft die Verwirklichung oder
vielmehr den Weg der Verwirklichung des göttlichen Planes darfteilt: Er
bildet alles Gefchehen von fern her. Die Rettung Jerufalems vor der
Eroberung durch Sanherib, ein Wunder, heute noch fo groß wie
ehemals, war zugleich ein Beweis für die Erkenntnis der einzigen Realität,

welche allerdings nur dem Glauben zugänglich ift. Doch ausgerechnet

der Realpolitiker Hiskia wandte fich in der Stunde der Gefahr an
den Propheten Jefaja, den „Schwärmer", der anftatt auf das Schwert,
auf Jahwe vertraut und deffen Warnungen man in den Wind geichla-
gen hatte, als man fich in das tollkühne, kriegerifche Unternehmen
geftürzt. Jetzt jedoch hielt diefer „fchwärmerifche Glaube" den
Schwächling von König aufrecht. So find fie nun einmal, die
Realpolitiker: die Wege ihres „Realismus" enden in deflen Widerlegung,
in der Begegnung mit jener verkannten Größe, die nur auf unferen
kleinften Moment wartet. (Schluß folgt.) Heinrich Berger.

Ausfprache.
Fidaz.

Zürich, 12. April 1939.
Verehrtefter Herr Redaktor!

Der „Briefwechfel" in Nr. 2 und 3 der „Neuen Wege" veranlaßt mich, an
Sie folgende Frage zu ftellen: Was fagen Sie denn zu Fidaz — zu diefem
Einbruch von Tod und Verderben gerade am Oftertage und gerade über harmlofe
Kinder? Wo ift da Gott?

Mit freundlichem Gruß Ihr ergebener X.

"• Zürich, 13. April 1939.
Verehrtefter Herr!

Ihre Frage hat gewiß auch viele andere bewegt. Jedenfalls auch mich, dem
noch dazu Fidaz und der Flimferftein einft und jetzt noch etwas Befonderes
waren und find.

Ausführlich kann ich heute nicht antworten; ich will aber gerne verfprechen,

170



auf das Problem einmal ausführlich einzugehen. Für diesmal nur einige
Andeutungen.

Haben Sie, verehrtefter Herr, nicht auch einen Zufammenhang zwifchen den
Nachrichten aus Fidaz und denen aus Albanien, die wir gleichzeitig bekamen,
hergeftellt? Ich habe es jedenfalls unwillkürlich getan. In Albanien die
Offenbarung des Böfen in der Menfchenwelt, in Fidaz die in der Naturwelt. Sollte
zwifchen beiden nicht ein tiefer Zufammenhang beliehen? Sollte, um es fo zu
formulieren, in der Naturwelt das Paradies herrfchen können, während in der
Menfchenwelt die Hölle herrfcht? Weift nicht die Hölle in der Naturwelt auf die
Hölle der Menfchenwelt hin? Wollen wir nicht an alle die Hunderttaufende von
Kindern denken, die in den letzten Jahrzehnten wir gemordet haben, wir
Menfchen, und zwar noch ganz ungleich furchtbarer als der Flimferftcin? Sollte nicht
ein folches Naturunheil den Sinn haben, uns daran zu erinnern? Sollte nicht
alles Natur-Unheil im allgemeinen einen ähnlichen Sinn haben?

„Aber der Oftertag?" Sollte nicht diefer irrationelle Einbruch des Todes in
unferen Ofterkalender uns auf das wirkliche Oftern hinweifen? Sollten wir nicht
gerade dadurch, in Verbindung mit dem fchon ausgefprochenen Gedanken, über
das menfchliche Oftern zu dem Oftern Gottes gedrängt werden?

Ich erlaube mir, Sie auf die immer noch zu wenig beachtete und verwertete
Stelle Römer 8, 18 ff., wo vom „Seufzen" und den „Geburtswehen" der

Schöpfung die Rede ift, hinzuweifen. Sie ill auch die befte Antwort auf die
Frage von Fidaz.

Und damit ift auch die Frage beantwortet, wo denn in „Fidaz" Gott fei?
Er ift fehr da! — als der Gott, der die neue Erde verheißt, der auch in der
Ueberwindung diefer Natur in feinem Reiche fich völlig offenbaren will.

Ich glaube, daß diefe Antwort Ihnen wie mir vorläufig genug gibt und
grüße Sie herzlich als Ihr Leonhard Ragaz.

Zweikampf.
Wirbelwinde rauh und Regentchauer
Fegten nächtens um mein Wüftenzelt —
Schlaflos lag ich zitternd auf der Lauer,
Laufchend, ob mein Lämmerhund gebellt:
Und dann — Pfeil von losgelaff'nen

Sehnen
Auf die Räuber meiner Herde abge-

fehnellt —
Faßt ich fie an den verfilzten Mähnen,
Bär und Löwe — nicht gewählt,
Und entriß die Beute ihren Zähnen.
Anders war ich nie zum Kampf beftellt.

Aber du warft in der Riefenwiege
Schon gelullt vom Feldgefchrei der Kriege
Deines Volkes, Goliath.
Meinft du wohl, dein Schwert und Har-

nifch wiege
Mehr vor Gott als ein verwehtes Blatt?
Du haft Erz und Waffen,
Ich nur Ihn,
Und zwei Völker gaffen
Auf uns hin.

Deine Anak-Stirn vom Helm umfchlof-
fen —

Mich umgoldet nur mein Traum:
Fürchte dich vor meinen Steingefchoffen,
Mann mit deiner Lanze Weberbaum.

Aus der Wadis fommertrocknen Furten
Las ich mir die Kiefel mit Bedacht,
In der Halbnacht meiner Jurten
Habe ich fie glatt und fpitz gemacht,
Goliath, Goliath,
Träumend von der Gottestat.

Du in Erz und Waffen,
Ich für Ihn,
Und zwei Völker gaffen
Auf uns hin.

Der die Wüfte Kadefeh zittern macht,
Hat dein Ende längft bedacht;
Er — vor dem die Berge beben,
Hat dich längft in meine Hand gegeben,
Goliath, Goliath,
Du bift nichts als ein verwehtes Blatt.

All'dein Erz und Waffen,
Kaum ein Hauch für Ihn,
Der das Erz erfchaffen,
Schmilzt es hin.

171


	Hat Gott uns verlassen? : Noch ein Briefwechsel : Teil I und II
	Anhang

